
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 13

Artikel: [s.n.]

Autor: Freud, Sigmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juli 1928. Nr. 13 - 11. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach ZüTien 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

„So wie niemand zum Glauben gezwungen werden kann, so auch
niemand zum Unglauben."

Siegmund Freud.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

inser.flnn.: Buciiiir.Tscharnerstr.iaa
Feldereinteilung i/si, '/ie, l/e S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Napoleon I.
und seine Beziehungen zur Religion.

Die Literatur über diesen grossen Mann füllt ganze Schränke

in den Bibliotheken, so dass es leicht jedermann möglich
sein kann, sich in die eine oder andere Seite seiner grossen
und bahnbrechenden Tätigkeit Einblick verschaffen zu können.
Daher soll an dieser Stelle als Leitmotiv in der Beziehung
Napoleons I. zu der Religion darauf verzichtet werden, Literaturangaben

zu machen. Viel besser illustrieren drei Zitate anderer

grosser Männer diese Verhältnisse und enthüllen uns rascher
den Kern der ganzen Frage.

Friedrich der Grosse sagt irgendwo : »Die Religion ist eine

alte Maschine, die sich nie abnutzt, die man jederzeit gebraucht
hat, um sich die Treue der Völker zu sichern und die
Widerspenstigkeit der menschlichen Vernunft zu zügeln.«

Und der grosse deutsche Philosoph Schopenhauer sagt:
»Wenn die Religionen den Fortschritten der Menschheit in der
Erkenntnis der Wahrheiten oder der Weiterentwicklung des

modernen Staates sich entgegenstellen wollen, so müssen sie

an die Leine genommen werden.«
Ein Aristokrat und Zeitgenosse Napoleons I., einer seiner

grössten Gegner, Chateaubriand, sagt in seinem Werk über den

grossen Korsen: »Wenn man, wie ich, Washington und Napoleon

begegnet ist, was bleibt mir nach dem Trauerwagen des

amerikanischen Cincinnatus und dem Grabe von St. Helena

noch der Betrachtung wert?« Dieser Ausspruch ist denjenigen
für ihr Stammbuch gewidmet, welche den grossen Mann klein
machen wollen.

Alle diese Aussprüche passen so recht in das Bild von
Napoleon I., soweit es seine Stellung zur Religion und zum

Kirchentum betrifft. Wenn an dieser Stelle über diesen Mann
und seine religiöse Auffassung, sowie über seine praktische
Tätigkeit und deren Auswirkung bis zu unserer Zeit in dieser

Beziehung gesprochen wird, so kann man etwas erstaunt- sein.

Man ist ja gewohnt, von Napoleon meistens nur als von
»Schlachterikaiser« zu sprechen und vergisst dabei ganz, dass

seine militärische Tätigkeit nur eine Seite seines Schaffens

ausmacht, dass daneben aber ganz andere Qualitäten seines
Wirkens vorhanden sind, die wir im staatlichen Leben auch
heute noch verspüren können. So war der Code Napoleon in
unserem schweizerischen Jura Staatsgesetz, bis er durch das
neue schweizerische Zivilgesetz abgelöst wurde, nämlich bis
zum Jahr 1912. Von all' diesen Tätigkeiten soll auf eine speziell

eingetreten werden, die uns als dogmenfreie Menschen vor
allem interessiert und die uns darüber AufsChluss gibt, dass

Napoleon Bonaparte sich des Nutzens und der Gefahr der Kirche

— des Staates im Staate — nur zu bewusst war und sich
daher gut darauf eingestellt hatte. Er war überzeugt davon,
dass nichts gefährlicher ist, als ein Theologe, der über äussere
Macht zu gebieten hat, wofür die Geschichte des Papsttums
und seiner Kirche einwandfrei Zeugnis ablegt.

Die drei Bannbezirke im Leben, welche mehr oder weniger
das Einzelindividuum, den Menschen mit Beschlag belegen,
sind: Gesellschaft, Staat und Gott und inbegriffen
speziell in dem letzten Begriff: Religion und Kirche. Uns
interessiert davon, soweit es Napoleon betrifft, Staat und Gott,
da der Begriff: Gesellschaft als Vorläufer des Staates einer frü¬

heren primitiveren Daseinsform angehört. Erst das »Zoon
Politiken« des Aristoteles, als Träger des staatlichen Bewusstseins,
das »Politische Tier« als höhere Entwicklungsstufe des
»Herden-Tieres« der früheren primitiven Daseinsform, interessiert
uns bei unserer Betrachtung-, weil es in der staaÜich-schöpfe-
rischen Sphäre ihren Ausdruck findet. Da beginnt der Trieb der
Einzelseele, über sich hinaus in eine schöpferische Erweiterung
ihres Daseins vorzudringen. Je schärfer und tiefer sie ihr
individuelles Gesicht in diese überindividuelle Geistesform einprägen

kann, um so mehr nähert sie sich der Schöpfervollkommenheit,
die ihr nach ihrem Wesen zukommt. Wer nun den geistigen

Weltausdruck seiner Zeit ganz in seine Person zu bannen
vermag, sich das überindividuelle Geistesgebilde »Staat« ganz
dienstbar zu machen versteht, ist der Heros, der im Altertum
als Halbgott zwischen Mensch und Göttern stand (Cäsar, Au-
gustus). Von dem Nachäffer Mussolini wollen wir hier nicht
spreche^. Eine solche Einzelseele war zweifellos Napoleon
Bonaparte. Er hat den staatlichen Kreis des überindividuellen
Seins bis zu seinen äussersten Grenzen mit seiner individuellen
Vitalität durchlebt und erfüllt. Von diesem Gesichtspunkt aus
— dem Heros des Altertums — bestimmt sich auch sein
Verhalten zu Gott, zur Religion und zur Kirche. Er stellt sich, von
dem göttlichen Dasein durchdrungen, ebenso gegen die Leugner

eines metaphysischen Gottes, wie gegen die kirchliche
Staatsmacht. Für Napoleon ist der attributlose Gottesglaube

das tiefste Grundgesetz des staatlichen
Zusammenhanges. Darin fasst sich seine vielgestaltige
Natur als gegebene Einheit zusammen und auf diesem Fundament,

ruht seine grosse Leidenschaftlichkeit. Als ein angeborenes

Bedürfnis nimmt er auch sekundär die Religion an. Wir
würden heute modern sägen: aus Atavismus und Determinismus,

d. h. von den Vorfahren in der Keimanlage vererbt und
djrch die Umgebung beeinflusst. Dabei denkt er an die grossen

Menschheitsfragen, dem »Woher« und dem »Wohin«, und
auf diese baut er seine persönliche Weltanschauung, resp.
Religion auf. »Auch ich bin Philosoph,« sagte er, »und ich weiss,
dass in keiner Art von Gesellschaft, mag sie sein wie sie wolle,
ein Mensch tugendhaft und gerecht heissen kann, wenn er
nicht weiss, woher er kommt und wohin er geht«

Für Napoleon ist der Glaube nicht nur ein Erfordernis für
den Zusammenhang der menschlichen Gesellschaft, sondern es
ist für ihn eine Hoffnung, ein Rettungsanker für die Unglücklichen.

So sagte er zu Volney: »Das Volk braucht eine Religion,
und vor allem hat es Glauben nötig.« Mit dem Fragen nach
dem »Woher« und »Wohin« gibt sich der Mensch auch schon
eine Antwort, die lautet: »Gott«. »Je mehr man in die Geheimnisse

der Natur eindringt, um so sicherer endet die Forschung
im Dasein eines Gottes,« sagte er. Ist diese Auffassung nicht
eine monotheistische, die strenge eindeutige Bestimmung Gottes

in seiner Unbestimmtheit, in seiner gänzlichen Attribut-
losigkeit, als blosse Daseinsform gedacht? Alle weiteren
Zutaten sind seiner Auffassung nach nur willkürliches Menschenwerk,

sagt er doch ausdrücklich: »Die Religionen sind Men:
schenwerk, sind offenbar alle Kinder der Menschen.« So bex

steht der Gottesglaube bei Napoleon nicht als eine Glaubens^
form, sondern als primärer Gefühlswert in seinem Innern als
ein unantastbarer Besitz. Die Glaubensformen, die Religionen
dagegen unterliegen der jeweiligen menschlichen Entwicklung.


	[s.n.]

