Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 11

Artikel: Die Gegenwartsprobleme der protestantischen Theologie : [3. Teil]
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

86 . ) DER FREIDENKER

Nr. 11

ten Gesellschaftsklassen aus wirtschaftlichen Interessen; die
Schwirmer, um einerseits als »Segnungen der Religion« den
Aberglauben zu verbreiten, um andererseits aber aus dem Aber-
glauben fiir sich und ihre Zugehérigen Vorteil zu erstreben.
Verzeihen Sie mir, wenn ich zu dieser Kategorie die sog. frém-
melnden Frauen rechne und gerne hoffe ich, dass die moderne
Frauenbewegung diesem religiosen weiblichen Metier ein Ende
bereiten wird; dann die unklaren Politiker und Philosophen,
die behaupten, Menschen ohne Religion seien nicht zu regie-
ren, wobei sie sich aber stets zu den Ausnahmen rechnen und
dabei der Geschichte vergessen, die lehrt, »dass die Menschen
stets desto schlechter, grausamer und ungerechter waren, je
mehr Religion sie hatten«, sagt treffend Popper-Synkeus.

sDer Atheismus,« sagt Bacon, »iiberlisst den Menschen
dem gesunden Menschenverstand, der Philosophie, dem natiir-
lichen Mitgefiihl, der Achtung der Gesetze, der Riicksicht auf
guten Ruf — lauter Fithrer zu einer religionslosen Moral und
Tugend, wihrend der Aberglaube alles dieses iiber den Haufen
wirft und sich zu absoluter Alleinherrschaft in den Kopfen auf-
wirft.« Und Lamettrie erklart: »Wenn der Atheismus allgemein
verbreitet wire, wiirden die diisteren Vorstellungen der Reli-
gion mit der Wurzel ausgerissen werden, Die entsetzlichen Re-
ligicnskriege wiirden ein Ende nehmen und die von dem hei-
ligen Gift angesteckte Natur wiirde ihre Rechte und ijhre Rein-
heit wieder erlangen.«

Die Grundlage dafiir bildet aber das Wissen, die Wissen-
schaft. Dieselbe macht nicht, wie ihre theologischen Wider-
sacher behaupten, darum Bankrott, weil sie nicht alles erkliren
kann, Wenn sie dazu imstande wire, so wiirde ein Streit iiber-
haupt nicht mehr moglich sein. Aber sie erklért viel, sehr vie-
les auf vollkommen klare und natiirliche Weise, was die Reli-
gionen gar nicht ,oder aber nur mit Zuhilfenahme iiber- und
tinnatiirlicher Mittel zu erkliren versuchen. Wenn in der Wis-
senschaft Liicken, Widerspriiche oder Dunkelheiten sich fiihl-
bar machen, so lehrt die Erfahrung, dass diese Mangel von Tag
zu Tag kleiner werden und dass damit die Berufung auf iiber-
natiirliche Mittel in demselben Masse abnimmt, als das mensch-
liche Wissen vorwirts schreitet. Klar zeigt die heutige Wissen-
schaft, dass das Wirken der von ihr entdeckten Naturgesetze
in einem unverséhnlichen Widerspruch zu den Dogmen steht
und dass die Erzihlungen, auf welche sich dieselben stiitzen,
nichts anderes sind, als Mirchen und Mythen. Die Wissen-
schaft aber stiitzt sich auf das Gesetz der Kawsalitit und ge-
stattet nicht die geringste Abweichung von der Aufeinander-
folge von Ursachen und Wirkungen. Auch lisst die Wissen-
schaft keinen Zweifel dariiber aufkommen, dass die Ethik ein
echtes, aus dem Zwang natiirlicher Umstinde hervorgegan-
genes Naturgesetz ist, welches als solches von Religion und
Dogma vollstindig unabhingig auftritt, indem es nicht Mit-
leid, Vergebung und Erbarmen verlangt, sondern Gerechtig-
keit.

»Die leitenden Méanner der heutigen Kirche wiren zersto-

rende Revolutiondre, wenn sie sich mit der Wissenschaft ver--
s6hnen wollten; sie miissten das Bauwerk von mehr als acht-
zehnhundert Jahren abtragen, iibrig bleiben wiirde hochstens.
ein wenig Christentum, sicher aber gar keine Kirche mehr,«
sagt treffend Mauthner in seiner Geschichte des Atheismus im
Abendland.

Erkennen ist besser, als Glauben, und der Menschheit die
heute unnétig gewordene Binde von den Augen zu nehmen,
um sie sehen und erkennen zu lehren, ist Endzweck und End-
ziel aller Wissenschaft und damit hért die Knebelung der Ver-
nunft und des gesunden Menschenverstandes, unsere hochsten
Giiter, durch. Aberglauben und mystische Vorstellungen und
Dogmen endgiiltig auf,

Der Mensch der Zukunft wird mit klarem, durch keine
Dogmen wund religiésen Hemmungen getriibtem Blick sich
selbst und die umgebende Welt betrachten. Er wird sich allein
auf sich selbst verlassen und vermittelst seiner eigenen Krifte
sich die Natur zu seinem Besten dienstbar machen. Damit wer-
den die Bediirfnisse seines Kérpers und seines Geistes befrie-
digt, unbeirrt durch jegliche religiésen Zweifel und Bedenken,
welche unter dem Drucke der Dogmen und ihrer Verfechter
der armen, gequilten Menschheit durch die Inquisition und die
Religionskriege bereits so namenloses Ungliick bereitet haben.

Popper-Lynkeus: warnt eindringlichst davor, die Gefahren
seitens der Kirche als klein und gering einzuschitzen, da da-
durch eine .Repetition der mittelalterlichen Zustinde wieder
eintreten kdnnte. Treffend sagt er: »Wer aus der ungeheuren
Anzahl von Greueltaten aus der Religionsgeschichte noch im-
mer nicht einsehen will, was fiir ein Gift das Kirchentum fiir
die Menschheit in sich birgt, der verdient, wenn auch nur fiir
kurze Zeit, einem Grossinquisitor von der Art Torquemadas
in die Hinde zu fallen, Und wihrend er auch nur fiir kurze
Zeit gemartert wird, mag ihm vergdnnt sein, die riihrenden
Geschichten von den beseligenden Folgen der Religion zu
lesen, sich die schénen religiésen Bilder beriihmter Meister
anzusehen, sich eine prachtvolle Messe von Palistrina oder
ein Oratorium von Bach vorspielen zu lassen, immer unter der
Wirkung der Folter; wir wollen dann sehen, was er nachher
von der Notwendigkeit und Schénheit der Religion sagen wird.«

(Schluss folgt.) Dr. L. B.

Die Gegenwartsprobleme der prote-
stantischen Theologie.
(Fortsetzung.)

3. Ofifenbarung und subjektives Erleben.

Innerhalb des Protestantismus behauptet sich ejn eigen-
artiges Gewdchs christlicher Frommigkeit, dessen Wurzeln
wahrscheinlich in die mittelalterliche Mystik hineinreichen, und
das vorwiegend als Reaktion” gegen die orthodoxe Versteine-
rung des Bibelglaubens zur Geltung gekommen ist: Der Pie-
tismus, Ihim kommt es weniger auf das Was, auf den Inhalt

also bei dieser Behauptung nicht um ein philologisches Glaubens-
bekenntnis, sondern, man konnte fast sagen, um »physikalische« Fest-
stellungen. Bei gleichmissiger Gefithlsbetonung reagieren némlich
alle Menschen auf ein und dieselbe Vorstellung vollkommen gleich.
Verschiedenheiten im Verhalten werden ausschliesslich durch eVr-
schiedenheit der Vorstellungen und deren Gefithisbetontheit bedingt.
Auch durch konstitutionelle Anomalien, z. B. des Nervensystems,
werden nur Verschiedenheiten in der Stirke, nicht aber in' der "Art
der Reaktionen verursacht (es sei denn, dass man das vollkommene
Ausbleiben einer Reaktion, wie es in gewissen pathologischen Fillen
vorkommt, fiir eine solche anspricht).

Diese zunichst befremdende Erscheinung wird verstindlich, wenn
man in Betracht zieht, dass Empfindungen, Vorstellungen und Ge-
fithle die Bewusstseinsbegleiterscheinungen derjenigen Vorginge sind,
die den Menschen zum Denken, Handeln und allen Verrichtungen an-
- treiben, die zum Erhalt seines Lebens notwendig sind. Dabei spielen
die Gefiithle der Lust und Unlust gewissermassen die Rolle des Mo-
tors, die Empfindungen und Vorstellungen die des Steuers. Wo eine
Vorstellung falsch ist, kann nicht nur, sondern muss unbedingt
falsches Verhalten erfolgen, und es entsteht Unheil.

Aus all dem erhellt, dass, wenn man in der Lage ist, gewisse Vor-
stellungen zu indern, sich das Verhalten und Befinden auch dndern
muss. Es ist nun jedoch eine Irrlehre, anzunehmen, man kénne sich
einfach irgendwelche »niitzliche« Vorstellungen machen, sich irgend
etwas »suggerieren«. Nein! Es miissen nur die falschen Vorstellungen
beseitigt werden! s

Welche sind nun falsch? Eine Vorstellung ist nach Tietjens dann
richtig, wenn alles Erkennbare dafiir und nichts Erkennbares dagegen

spricht, oder — wenn Erkennbares weder fiir noch gegen die Wahr-
scheinlichkeit spricht, dass ein Handeln auf Grund dieser Vorstellung
einen positiven Erfolg ergibt. Wenn man an diesen beiden” Masstiben:
Wahrscheinlichkeit und Erfolg die Vorstellungen misst, merzt man
meist schon von selbst die falschen Vorstellungen auss. Man hért auf,
sich Dinge so vorzustellen, wie sie in Wirklichekit garnicht sind. Von
diesem sachlichen Standpunkt aus finden im weiteren Ausbau dieser
Forschungsergebnisse eine Reihe bisher ausschliesslich philosophisch
begrifflich aufgefasster Probleme eine psycho-physiologische ver-
bliffend einfache und einleuchtende Erklirung. So das Wesen urd
der Ursprung des Gewissens, der Ehre, Eitelkeit, Moral, Ethik,
Fleisses, des Gemeinschafts- und Pflichtgefiihls usw.

Auch das sexuelle Problem findet eine vielfach im Gegerisatz zu
Freud stehende Losung. Hier werden jene Gesetze der Reaktionen
aufgedeckt, nach denen sich das sexuelle Reizen vollzieht, die nor-
male und anormale Sexualitit entsteht. Aeusserst wichtige Finger-
zeige ergeben sich hieraus fiir die Erziehung und Selbsterziehung auf
diesem so heiklen und vielumstrittenen Gebiet. Im iibrigen Stehen
diese Forschungsergebnisse zur Psychoanalyse und Suggestion-Thera-
pie teils ablehnender, teils in zustimmender Stellung. Sie erkldren
iibrigens auch, wann und wodurch diese Methoden der Einwirkung
auf die Psyche méglich waren und wo sie ausbleiben mussten und
dass es weder einer Psychoanalyse im iiblichen Sinne noch der Sug-
gestion bedarf, um die von diesen versprochenen Erfolgen zu erzielen.

Nicht Suggestion, sondern Desuggestion, d. h. die Auflésung der
bei jedem Menschen vorhandenen Einbildungen braucht der Gesunde
zur Steigerung seiner Lebenslust und praktischen Leistungsfihigkeit
wie der Kranke zur Enthemmung seiner psychischen Energien, zur
Heilung der Nervositit usw.



Nr. 10

DER FREIDENKER 87

des Glaubens an, als auf das Wie der Aneignung. Im Mittel-
punkt der Frommigkeit steht hier das religiose Erlebnis, der
Busskampf, der Bekehrungsvorgang, die Innigkeit der Christus-
liebe, Das Bibelwort selbst wird zum blossen Anregungsmittel.

Wichtig wurde der Pietismus durch seine Verbindung mit
romantisch-idealistischen Motiven bei Schleiermacher, fiir den
der »Ort« der Religion das Gefiihl, also die reine Subjektivitit
war. Durch diese Gefiihlseinheit des Subjekts mit dem All oder
mit Gott wurde bei Schleiermacher das rationale Gefiige der
Wissenschaft und Kultur nicht gesprengt, da das Gefiihl nur
eine Provinz neben andern Provinzen im Subjekt ist. Damit
glaubte Schleiermacher, das »Wesen der Religion« aufgedeckt
zu haben, in der Meinung, dass es in der Religion iiberhaupt
ein allgemein zu Bestimmendes gebe.

In diesem Punkt setzt sich aber diese subjektivistische Re-
ligionsphilosophie mit aller wirklichen Religion in Widerspruch,
denn es gibt kein gemeinsames »Wesen der Religionc, es gibt
in Wirklichkeit nur eine Mannigfaltigkeit von Religionserschei-
nungen von grundverschiedener Struktur. Vor allen Dingen
muss eine Unterscheidung mit aller Schirfe und Deutlichkeit
gemacht werden: .

a) Die subjektiven Religionen (Mystik) : Hier
glaubt man nicht an Gétter, an Personen mit bestimmtem Wil-
len, sondern hier spiirt man eine allgemein gottliche Sphiére
von unbestimmt — neutralem Charakter. Frommigkeit ist hier
micht die Respektierung eines andern Willens, sondern das
Ansichziehen, noch mehr, das Hineinbegeben in die gottliche
Zone.

b) Die objektiven Religionen : Ihnen ist das We-
sentliche die Wirklichkeit, die erfahrbare Gegenwart wirklicher
Géotter, das kontingente, zeithafte Hereintreten von etwas, was
micht im Geist des Menschen selbst liegt, in seinen objektiven
Liebensbereich. Wesentlich ist ihnen ihre Beziehung auf konkret
‘Gegebenes, auf Offenbarungstatsachen, Hier glaubt man an
Gistter und dient Géttern. Diese Gétter sind fiir sich reale und
mehr oder weniger individuell ausgeprigte Personlichkeiten.
Das Vorhandensein von Gottern ist das primire Datum dieser
RReligionen, und die Anerkennung dieser Gotterrealitit schafft
erst den Kult, ————

Der christliche Glaube nun liegt iiber diesem Gegensatz
von subjektiver und objektiver Religion. Er enthilt objektive
Elemente, insofern er ‘den Abstand, die Grenze zwischen
Miensch und Gott wohl kennt. Er weiss, dass die Einheit mit
Qlott zerstort ist, und dass sie nur durch gottliche Mittler-
titigkeit wieder hergestellt werden kann. Der Christ darf aber
auch in der Subjektivitit die Wahrheit sehen, da er im Be-
wusstsein seiner Gottesferne das rettende Wort aus dem Jen-
seits vernimmt, ein »inwendiges« Reden des »dusserlichen«
‘Gotteswortes.

Kriitik. Der Verfasser setzt sich hier zwar weniger mit
uns und unserer Sache auseinander als vielmehr mit andern
Religionsformen. Aber auch hier muss auf einige Bedenken
und Widerspriiche hingewiesen werden. Brunner meint also,
die geschichtliche Wirklichkeit und die sorgfiltige Priifung der
Struktur des religiosen Bewusstseins zeige eine derartige Man-
nigfaltigkeit von Religionserscheinungen, dass von einem »ge-
meinsamen Wesen der Religionenc« iiberhaupt nicht gesprochen
werden kénne, Er ist nun nur zu geneigt, dhnlich wie spéiter in
seiner Personlichkeitslehre, gerade in der spezifisch-charak-
teristischen Einzelausprigung das ausschliessliche Wirklich-
keitskriterium zu erkennen. Demgegeniiber ist es doch unbe-
streitbarc Tatsache, dass allen Religionen bestimmte Ziige ge-
meinsam sind, und diesen gemeinsamen Elementen kommt doch
wahrhaftig nicht weniger Wirklichkeits- und Realitdtsqualitét
zu als den spezifischen Ausgestaltungen. Um das zu erkennen,
muss man allerdings nicht auf dem exklusiv engen Standpunkt
der christlichen Heilslehre, sondern auf dem Standpunkt der
Wissenschaft, des universalen und eindeutigen Wissenszusam-
menhangs, stehen. Aber gerade dies Vergleichen und Zusam-
menstellen ist nun dem christlichen Theologen aufs Aeusserste
peinlich und unangenehm; vertritt er doch die Ueberzeugung,
dass das Christentum mit absoluter Geltung iiber allen ge-
schichtlichen und religiosen Zusammenhingen stehe. Diese
‘Widerstinde diirfen jedoch den Religionswissenschaftler in
seinem Vorhaben nicht storen, ja, sie konnen gerade vom reli-
-gionspsychologischen Gesichtspunkt aus von grosstem Interesse
sein. In diesem Widerstreben sehen wir deutlich die Absicht

des Theologen. sich den objektivierenden Umklammerungen
der vergleichenden und klassifizierenden Wissenschaft (hier
Geisteswissenschaft, nicht Naturwissenschaft) zu entziehen.

Eine wissenschaftliche Betrachtung wiirde bereits iiber die
von Br. statuierte uniiberbriickbare Kluft zwischen subjektiver
und objektiver Religion ganz anders urteilen. Sie wiirde darauf
hinweisen, dass beide Typen theoretische Abstraktionen sind,
die in der Wirklichkeit nicht vorkommen, da allen Religions-
formen subjektive und objektive Elemente zugleich innewoh-
nen; sie wiirde trotz Br. hinweisen auf die vielen Gemeinsam-
keiten, die auch sie verbinden: Beide Typen glauben an ein
Anderes, Gottliches, sei es nun personlich gestaltet oder nicht,
beide sehnen sich nach Aufgehen in diesem Géttlichen, der
eine geniesst es schon jetzt, der andere spiter, wenn Gott ihm
ruft, beilde sind negativ orientiert an der real-kosmischen
Welt des Diesseits, der eine stirker, der andere schwicher etc.

Im Uebrigen sei zum Schluss ein Gedanke festgehalten:
Diee christliche Lehre will also zu ihrem iiberwiegenden Teil
zu den sogenannten objektiven Religionen gezihlt sein. Ihre
Glaubensgestalten sind nun nicht mehr nur subjektive Erleb-
nisse, sondern konkret-reale Gestalten und Personlichkeiten.
Dieselbe Realitdt, die unseren Mitmenschen, den Tieren und
Pflanzen zukommt, kommt nun auch ihnen zu. Und so wie
unser Freund in erfrischender und zwingender Tatsichlichkeit
zur Tiir hereinkommt, so ftritt Gott in der Offenbarung in den
objektiven Lebensbereich des Menschen ein.

Was heisst das? Um seinen Glaubensgestalten mehr Kredit
und Glaubhaftigkeit zu verleihen, iiberzieht sie der Theologe
mit derselben Realitdtsqualitit, die er an den Gegenstéinden -
der irdisch - kosmischen Welt wahrnimmt, Die kontingente,
driickende Realitdt ist sonst ein spezifisches Charakteristikum
unseres diesseitigen Jammertals; nun wird sie auf einmal wiir-
dig befunden, die Gestalten aus dem géttlichen Jenseits zu
bekleiden und auszufiillen. Das ist umso befremdlicher, als
dochi das ganze Diesseits mit seinem oft so unbequemen Reali-
tatscharakter im Zustand der Schuld und des Abfalls von Gott
sich befindet. Aber was tut man nicht alles in der Verzweif-
lung! Dr. E. H.

(Fortsetzung folgt.)

Vermischtes.
Die Schulen religionslos in fapan.

Die Erziehung ist in Japan rein laisch (weltlich). Der Religions-
unterricht ist in alleni Schulen verboten, selbst in den Privat-
schulen. Dagegen basiert der Moralunterricht auf einem Erlass
des Jahres 1890, worin der Kaiser im Namen seiner Vorfahren sich
folgendermassen zum Volke dussert:

»Ehret eure Eltern und horet auf sie; liebet eure Geschwister
und steht ihnen bei in der Not; seid einig in der Ehe; treu gegeniiber
euern Freunden. Habt ein hofliches und einfaches Benehmen und
seid wohlwollend gegen alle, Betreibt fleissig eure Studien und seid
arbeitsam in euerm Beruf; ‘pflegt euer geistiges Gut und erstrebt
eine ‘hohere Sittlichkeit. Unterstiitzt die nUternehmungen, welche
das Gedeihen Aller férdern und habt Verstindnis fiir die Bediirfnisse
der Gesamtheit. Gehorchet den Gesetzen des Vaterlandes und wenn
sich dig( Gelegenheit dazu bietet, bringt ihm entschlossen*Opfer. Auf
diese Weise werdet ihr wirksam beitragen zur Ehre und zum Wohl-
ergehen des Vaterlandes, das so alt ist wie der Himmel und die Erde.«

' (Graf de la Mazeliere in der »Revue des Deux Mondes,
1. Mirz 1911) H

Ortsgruppen.

Bern. Freie Zusammenkunft Donnerstag den 21. Juni,
abends 8 Uhr, im Garten des Restaurant »Schwellenmittelic,
Die Gesinnungsfreunde sind ersucht, sich zu diesem geselligen Zu-
sammensein zahlreich einzufinden.

Samstag den 30. Juni, 20 Uhr, im Hotel Ratskeller: Zu-
sammenkunft mit Vorlesung oder kleinem Vortrag mit anschliessender
Diskussion. Nach dem Beispiel unserer Ziircher Gesinnungsfreunde
wollen wir auch in Bern einen Versuch mit den Vor[ésungs- und
Diskussionsabenden riachen und hoffen auf das Mitwirken unserer
Mitglieder. ) .

Achtung! Wir machen die Mitglieder der Ortsgruppe Bern
auf den Art. 10 unserer Vereinssatzungen gebiithrend aufmerksam,
wonach die Mitgliederbeitrige (Fr. 18,— inkl. Organ) bis spitestens
am 30. Juni bezahlt sein miissen, Nach diesem Termin werden wir
uns erlauben, die Ausstinde durch Nachnahme einzukassieren. Stun-
‘dungsgesuche sind vor dem 30. Juni an Transitfach 541 einzureichen,

Der Vorstand.



	Die Gegenwartsprobleme der protestantischen Theologie : [3. Teil]

