
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 11

Artikel: Die Gegenwartsprobleme der protestantischen Theologie : [3. Teil]

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


86 DER FREIDENKER Nr. 1 1

ten Gesellschaftsklassen aus wirtschaftlichen Interessen; die
Schwärmer, um einerseits als »Segnungen der Religion« den
Aberglauben zu verbreiten, um andererseits aber aus dem
Aberglauben für sich und ihre Zugehörigen Vorteil zu erstreben.
Verzeihen Sie mir, wenn ich zu dieser Kategorie die sog.
frömmelnden Frauen rechne und gerne hoffe ich, dass die moderne
Frauenbewegung diesem religiösen weiblichen Metier ein Ende
bereiten wird; dann die unklaren Politiker und Philosophen,
die behaupten, Menschen ohne Religion seien nicht zu regieren,

wobei sie sich aber stets zu den Ausnahmen rechnen und
dabei der Geschichte vergessen, die lehrt, »dass die Menschen
stets desto schlechter, grausamer und ungerechter waren, je
mehr Religion sie hatten«, sagt treffend Popper-Synkeus.

»Der Atheismus,« sagt Bacon, »überlässt den Menschen
dem gesunden Menschenverstand, der Philosophie, dem natürlichen

Mitgefühl, der Achtung der Gesetze, der Rücksicht auf
guten Ruf — lauter Führer zu einer religionslosen Moral und
Tugend, während der Aberglaube alles dieses über den Haufen
wirft und sich zu absoluter Alleinherrschaft in den Köpfen
aufwirft.« Und Lamettrie erklärt: »Wenn der Atheismus allgemein
verbreitet wäre, würden die düsteren Vorstellungen der Religion

mit der Wurzel ausgerissen werden. Die entsetzlichen
Religionskriege würden ein Ende nehmen und die von dem
heiligen Gift angesteckte Natur würde ihre Rechte und ihre Reinheit

wieder erlangen.«
Die Grundlage dafür bildet aber das Wissen, die Wissenschaft.

Dieselbe macht nicht, wie ihre theologischen Widersacher

behaupten, darum Bankrott, weil sie nicht alles erklären
kann. Wenn sie dazu imstande wäre, so würde ein Streit
überhaupt nicht mehr möglich sein. Aber, sie erklärt viel, sehr vieles

auf vollkommen klare und natürliche Weise, was die
Religionen gar nicht ,oder aber nur mit Zuhilfenahme über- und
unnatürlicher Mittel zu erklären versuchen. Wenn in der
Wissenschaft Lücken, Widersprüche oder Dunkelheiten sich fühlbar

machen, so lehrt die Erfahrung, dass diese Mängel vön Tag
zu Tag kleiner werden und dass damit die Berufung auf
übernatürliche Mittel in demselben Masse abnimmt, als das menschliche

Wissen vorwärts schreitet. Klar zeigt die heutige Wissenschaft,

dass das Wirken der von ihr entdeckten Naturgesetze
in einem unversöhnlichen Widerspruch zu den Dogmen steht
und dass die Erzählungen, auf welche sich dieselben stützen,
nichts anderes sind, als Märchen und Mythen. Die Wissenschaft

aber stützt sich auf das Gesetz der Kausalität und
gestattet nicht die geringste Abweichung von der Aufeinanderfolge

von Ursachen und Wirkungen. Auch lässt die Wissenschaft

keinen Zweifel darüber aufkommen, dass die Ethik ein
echtes, aus dem Zwang natürlicher Umstände hervorgegangenes

Naturgesetz ist, welches als solches von Religion und
Dogma vollständig unabhängig auftritt, indem es nicht Mitleid,

Vergebung und Erbarmen verlangt, sondern Gerechtigkeit.

»Die leitenden Männer der heutigen Kirche wären zerstö-

also bei dieser Behauptung nicht um ein philologisches
Glaubensbekenntnis, sondern, man konnte fast sagen, um »physikalische«
Feststellungen. Bei gleüchmässiger Gefühlsbetonung reagieren nämlich
alle Menschen auf ein und dieselbe Vorstellung vollkommen gleich.
Verschiedenheiten im Verhalten werden ausschliesslich durch eVr-
schiedenheit der Vorstellungen und deren Gefühlsbetontheit bedingt.
Auch durch konstitutionelle Anomalien, z. B. des Nervensystems;
werden nur Verschiedenheiten in der Stärke, nicht aber in' der Art
der Reaktionen verursacht (es sei denn, dass man das vollkommene
Ausbleiben einer Reaktion, wie es in gewissen pathologischen Fällen
vorkommt, für eine solche anspricht).

Diese zunächst befremdende Erscheinung wird verständlich, wenn
man in Betracht zieht, dass Empfindungen, Vorstellungen ünd
Gefühle die Bewusstseinsbegleiterscheinungen derjenigen Vorgänge sind,
die den Menschen zum Denken, Handeln und allen Verrichtungen
antreiben, die zum Erhalt seines Lebens notwendig sind. Dabei spielen
die Gefühle der Lust und Unlust gewissermassen die Rolle des
Motors, die Empfindungen und Vorstellungen die des Steuers. Wo eine
Vorstellung falsch ist, kann nicht nur, sondern muss unbedingt
falsches Verhalten erfolgen, und es entsteht Unheil.

Aus all dem erhellt, dass, wenn man in der Lage ist, gewisse
Vorstellungen zu ändern, sich das ^Verhalten und Befinden auch ändern
muss. Es ist nun jedoch eine Irrlehre, anzunehmen, man könne sich
einfach irgendwelche »nützliche« Vorstellungen machen, sich irgend
etwas »suggerieren«. Nein! Es müssen nur die falschen Vorstellungen
beseitigt werden! ;v

Welche sind nun falsch? Eine Vorstellung ist nach Tietjens dann
richtig, wenn alles Erkennbare dafür und nichts Erkennbares dagegen

rende Revolutionäre, wenn sie sich mit der Wissenschaft
versöhnen wollten; sie müssten das Bauwerk von mehr als
achtzehnhundert Jahren abtragen, übrig bleiben würde höchstens
ein wenig Christentum, sicher aber gar keine Kirche mehr,«
sagt treffend Mauthner in seiner Geschichte des Atheismus im
Abendland.

Erkennen ist besser, als Glauben, und der Menschheit die
heute unnötig gewordene Binde von den Augen zu nehmen,,
um sie sehen und erkennen' zu lehren, ist Endzweck und Endziel

aller Wissenschaft und damit hört die Knebelung der
Vernunft und des gesunden Menschenverstandes, unsere höchsten
Güter, durch » Aberglauben und mystische Vorstellungen und
Dogmen endgültig auf.

Der Mensch der Zukunft wird mit klarem, durch keine
Dogmen und religiösen Hemmungen getrübtem Blick sich
selbst und die umgebende Welt betrachten. Er wird sich allein
auf sich selbst verlassen und vermittelst seiner eigenen Kräfte
sich die Natur zu seinem Besten dienstbar machen. Damit werden

die Bedürfnisse seines Körpers und seines Geistes befriedigt,

unbeirrt durch jegliche religiösen Zweifel und Bedenken»
welche unter dem Drucke der Dogmen und ihrer Verfechter
der armen, gequälten Menschheit durch die Inquisition und die
Religionskriege bereits so namenloses Unglück bereitet haben.

Popper-Lynkeus warnt eindringlichst davor, die Gefahren
seitens der Kirche als klein und gering einzuschätzen, da
dadurch eine Repetition der mittelalterlichen Zustände wieder
eintreten könnte. Treffend sagt er: »Wer aus der ungeheuren
Anzahl von Greueltaten aus der Religionsgeschichte noch
immer nicht einsehen will, was für ein Gift das Kirchentum für
die Menschheit in sich birgt, der verdient, wenn auch nur für
kurze Zeit, einem Grossinquisitor von der Art Torquemadas
in die Hände zu fallen. Und während er auch nur für kurze
Zeit gemartert wird, mag ihm vergönnt sein, die rührenden
Geschichten von den beseligenden Folgen der Religion zu
lesen, sich die schönen religiösen Bilder berühmter Meister
anzusehen, sich eine prachtvolle Messe von Palästrina oder
ein Oratorium von Bach vorspielen zu lassen, immer unter der
Wirkung der Folter; wir wollen dann sehen, was er nachher
von der Notwendigkeit und Schönheit der Religion sagen wird.«

(Schluss folgt.) Dr. L.B.

Die Gegenwartsprobleme der prote=
stantischen Theologie.

(Fortsetzung.)

3. Offenbarung und subjektives Erleben.
Innerhalb des Protestantismus behauptet sich ein

eigenartiges GewäChs christlicher Frömmigkeit, dessen Wurzeln
wahrscheinlich in die mittelalterliche Mystik hineinreichen, und
das vorwiegend als Reaktion" gegen die orthodoxe Versteinerung

des Bibelglaubens zur Geltung gekommen ist: Der
Pietismus. Ihim kommt es weniger auf das Was, auf den Inhalt

spricht, oder '¦— wenn Erkennbares weder für noch gegen die
Wahrscheinlichkeit spricht, dass ein Handeln auf Grund dieser Vorstellung
einen positiven Erfolg ergibt. Wenn man an diesen beiden" Masstäben :

Wahrscheinlichkeit und Erfolg die Vorstellungen misst, merzt man
meist schon von selbst die falschen Vorstellungen aus. Man hört auf,
sich Dinge so vorzustellen, wie sie in Wirklichekit garnicht sind. Von
diesem sachlichen Standpunkt aus finden im weiteren Ausbau dieser
Forschungsergebnisse eine Reihe bisher ausschliesslich philosophisch
begrifflich aufgefasster Probleme eine psycho-physiologische
verblüffend einfache und einleuchtende Erklärung. So das Wesen und
der Ursprung des Gejwissens, der Ehre, Eitelkeit, Moral, Ethik,
Fleisses, des Gemeinschafts- und Pflichtgefühls usw.

Auch das sexuelle Problem findet eine vielfach im Gegensatz zu
Freud stehende Lösung. Hier werden jene Gesetze der Reaktionen
aufgedeckt, nach denen sich das sexuelle Reizen vollzieht, die
normale und anormale Sexualität entsteht. Aeusserst wichtige Fingerzeige

ergeben sich hieraus für die Erziehung und Selbsterziehung auf
diesem so heiklen und vielums'trittenen Gebiet. Im übrigen Stehen
diese Forschungsergebnisse zur Psychoanalyse und Suggestion-Therapie

teils ablehnender, teils in zustimmender Stellung. Sie erklären
übrigens auch, wann und wodurch diese Methoden der Einwirkung
auf die Psyche möglich waren und wo sie ausbleiben müssten und
däss es weder einer Psychoanalyse im üblichen Sinne noch der
Suggestion bedarf, um die von diesen versprochenen Erfolgen zu erzielen.

Nicht Suggestion, sondern Desuggestion, d. h. die Auflösung der
bei jedem Menschen vorhandenen Einbildungen braucht der Gesunde
zur Steigerung seiner Lebenslust und praktischen Leistungsfähigkeit
wie der Kranke zur Enthemmung seiner psychischen Energien, zur
Heilung der Nervosität usw.



Nr. 10 DER FREIDENKER 87

des Glaubens an, als auf das Wie der Aneignung. Im Mittelpunkt

der Frömmigkeit steht hier das religiöse Erlebnis, der
Busskampf, der Bekehrungsvorgang, die Innigkeit der Christusliebe.

Das Bibelwort selbst wird zum blossen Anregungsmittel.
Wichtig wurde der Pietismus durch seine Verbindung mit

romantisch-idealistischen Motiven bei Schleiermacher, für den
der »Ort« der Religion das Gefühl, also die reine Subjektivität
war. Durch diese Gefühlseinheit des Subjekts mit dem All oder
mit Gott wurde bei Schleiermacher das rationale Gefüge der
Wissenschaft und Kultur nicht gesprengt, da das Gefühl nur
eine Provinz neben andern Provinzen im Subjekt ist. Damit
glaubte Schleiermacher, das »Wesen der Religion« aufgedeckt
zu haben, in der Meinung, dass es in der Religion überhaupt
ein allgemein zu Bestimmendes gebe.

In diesem Punkt setzt sich aber diese subjektivistische
Religionsphilosophie mit aller wirklichen Religion in Widerspruch,
denn es gibt kein gemeinsames »Wesen der Religion«, es gibt
in Wirklichkeit nur eine Mannigfaltigkeit von Religionserschei-
mungen von grundverschiedener Struktur. Vor allen Dingen
muss eine Unterscheidung mit aller Schärfe und Deutlichkeit
gemacht werden:

a) Die subjektiven Religionen (Mystik): Hier
glaubt man nicht an Götter, an -Personen mit bestimmtem Willen,

sondern hier spürt man eine allgemein göttliche Sphäre
von unbestimmt — neutralem Charakter. Frömmigkeit ist hier
nicht die Respektierung eines andern Willens, sondern das

Ansichziehen, noch mehr, das Hineinbegeben in die göttliche
Zone.

b) Die objektiven Religionen: Ihnen ist das
Wesentliche die Wirklichkeit, die erfahrbare Gegenwart wirklicher
Götter, das kontingente, zeithafte Hereintreten von etwas, was
nicht im Geist des Menschen selbst liegt, in seinen objektiven
Lebensbereich. Wesentlich ist ihnen ihre Beziehung auf konkret
Gegebenes, auf Offenbarungstatsachen. Hier glaubt man an
Götter und dient Göttern. Diese Götter sind für sich reale und
mehr oder weniger individuell ausgeprägte Persönlichkeiten.
Das Vorhandensein von Göttern ist das primäre Datum dieser
RReligionen. und die Anerkennung dieser Götterrealität schafft
erst den Kult.

Der christliche Glaube nun liegt über diesem Gegensatz
von subjektiver und objektiver Religion. Er enthält objektive
Elemente, insofern er den Abstand, die Grenze zwischen
Miensich und Gott wohl kennt. Er weiss, dass die Einheit mit
Gjott zerstört ist, und dass sie nur durch göttliche
Mittlertätigkeit wieder hergestellt werden kann. Der Christ darf aber
auch in der Subjektivität die Wahrheit sehen, da er im
Bewusstsein seiner Gottesferne das rettende Wort aus dem "Jenseits

vernimmt, ein »inwendiges« Reden des »äusserhchen«
'Gotteswortes.

Kritik. Der Verfasser setzt sich hier zwar weniger mit
uns und unserer Sache auseuiander als vielmehr mit andern
Religionsformen. Aber auch hier muss auf einige Bedenken
und Widersprüche hingewiesen werden. Brunner meint also,
<lie geschichtliche Wirklichkeit und die sorgfältige Prüfung der
Struktur des religiösen Bewusstseins zeige eine derartige
Mannigfaltigkeit von Religionserscheinungen, dass von einem
»gemeinsamen Wesen der Religionen« überhaupt nicht gesprochen
werden könne. Er ist nun nur zu geneigt, ähnlich wie später in
Steiner PersönUchkeitslehre, gerade in der spezifisch-charakteristischen

Einzelausprägung das ausschliessliche
Wirklichkeitskriterium zu erkennen. Demgegenüber ist es doch
unbestreitbare Tatsache, dass allen Religionen bestimmte Züge
gemeinsam sind, und diesen gemeinsamen Elementen kommt doch
wahrhaftig nicht weniger Wirklichkeits- und Realitätsqualität
zu als den spezifischen Ausgestaltungen. Um das zu erkennen,
muss man allerdings nicht auf dem exklusiv engen Standpunkt
der christlichen Heilslehre, sondern auf dem Standpunkt der
Wissenschaft, des universalen und eindeutigen Wissenszusammenhangs,

stehen. Aber gerade dies Vergleichen und
Zusammenstellen ist nun dem christlichen Theologen aufs Aeusserste
peinlich und unangenehm; vertritt er doch die Ueberzeugung,
dass das Christentum mit absoluter "Geltung über allen
geschichtlichen und religiösen Zusammenhängen stehe. Diese
Widerstände dürfen jedoch den Religionswissenschaftler in
seinem Vorhaben nicht stören, ja, sie können gerade vom
religionspsychologischen Gesichtspunkt aus von grösstem Interesse
sein. In diesem Widerstreben sehen wir deutlich die Absicht

des Theologen, sich den objektivierenden Umklammerungen
der vergleichenden und klassifizierenden Wissenschaft (hier
Geisteswissenschaft, nicht Naturwissenschaft) zu entziehen.

Eine wissenschaftliche Betrachtung würde bereits über die
von Br. statuierte unüberbrückbare Kluft zwischen subjektiver
und objektiver Religion ganz anders urteilen. Sie würde darauf
hinweisen, dass beide Typen theoretische Abstraktionen sind,
die in der Wirklichkeit nicht vorkommen, da allen Religionsformen

subjektive und objektive Elemente zugleich innewohnen;

sie würde trotz Br. hinweisen auf die vielen Gemeinsamkeiten,

die auch sie verbinden: Beide Typen glauben an ein
Anderes, Göttliches, sei es nun persönlich gestaltet oder nicht,
beide sehnen sich nach Aufgehen in diesem Göttlichen, der
eine geniesst es schon jetzt, der andere später, wenn Gott ihm
ruft, beifcle sind negativ orientiert an der real-kosmischen
Welt des Diesseits, der eine stärker, der andere schwächer etc.

Im Uebrigen sei zum Schluss ein Gedanke festgehalten:
Diee christliche Lehre will also zu ihrem überwiegenden Teil
zu den sogenannten objektiven Religionen gezählt sein. Ihre
Glaubensgestalten sind nun nicht mehr nur subjektive Erlebnisse,

sondern konkret-reale Gestalten und Persönlichkeiten.
Dieselbe Realität, die unseren Mitmenschten, den Tieren und
Pflanzen zukommt, kommt nun auch ihnen zu. Und so wie
unser Freund in erfrischender und zwingender Tatsächlichkeit
zur Tür hereinkommt, so tritt Gott in der Offenbarung in den
objektiven Lebensbereich des Menschen ein.

Was heisst das Um seinen Glaubensgestalten mehr Kredit
und Glaubhaftigkeit zu verleihen, überzieht sie der Theologe
mit derselben Realitätsqualität, die er an den Gegenständen
der irdisch - kosmischen Welt wahrnimmt. Die kontingente,
drückende Realität ist sonst ein spezifisches Charakteristikum
unseres diesseitigen Jammertals ; nun wird sie auf einmal würdig

befunden, die Gestalten aus dem göttlichen Jenseits zu
bekleiden und auszufüllen. Das ist umso befremdlicher, als
doch das ganze Diesseits mit seinem oft so unbequemen Reali-
tätseharakter im Zustand der Schuld und des Abfalls von Gott
sich befindet. Aber was tut man nicht alles in der Verzweiflung!

Dr. E. H.
(Fortsetzung folgt.)

Vermischtes.
Die Schulen religionslos in Japan.

Die Erziehung ist in Japan rein laisch (weltlich). Der Religionsunterricht

ist in allen Schulen verboten, selbst in den
Privatschulen. Dagegen basiert der Moralunterricht auf einem Erlass
des Jahres 1890, worin der Kaiser im Namen seiner Vorfahren sich
folgendermassen zum Volke äussert:

»Ehret eure Eltern und höret auf sie; liebet eure Geschwister
und steht ihnen bei in der Not; seid einig in der Ehe; treu gegenüber
euern Freunden. Habt ein höfliches und einfaches Benehmen und
seid wohlwollend gegen alle. Betreibt fleissig eure Studien und seid
arbeitsam in euerm Beruf; pflegt euer geistiges Gut und erstrebt
eine "höhere Sittlichkeit. Unterstützt die nUternehmungen, welche
das Gedeihen Aller fördern und habt Verständnis für die Bedürfnisse
der Gesamtheit. Gehorchet den Gesetzen des Vaterlandes und wenn
sich düel Gelegenheit dazu bietet, bringt ihm entschlossen ^Opfer. Auf
diese Weise werdet i hr wirksam beitragen zur Ehre und zum
Wohlergehen des Vaterlandes, das so alt ist wie der Himmel und die Erde.«

' (Graf de la Mazeliere in der »Revue des Deux Mondes«,
1. März 1911.)

Ortsgruppen.
Bern. Freie Zusammenkunft Donnerstag den 21. Juni,

abends '8 Uhr, im Garten des Restaurant » S ch w e 1 1 en m ä tt e 1 i «.
Die Gesinnungsfreunde sind ersucht, sich zu diesem geselligen
Zusammensein zahlreich einzufinden.

Samstag den 30. Juni, 20 Uhr, im Hotel Ratskeller:
Zusammenkunft mit Vorlesung oder kleinem Vortrag mit anschliessender
Diskussion. Nach dem Beispiel unserer Zürcher Gesinnungsfreunde
wollen wir auch in Bern einen Versuch mit den Vorfesungs- und
Diskussionsabenden ifiachen und hoffen auf das Mitwirken unserer
Mitglieder.

Achtung! Wir machen die Mitglieder der Ortsgruppe Bern
auf den Art. 10 unserer Vereinssatzungen gebührend aufmerksam,
wonach die Mitgliederbeiträge (Fr. 18.— inkl. Organ) bis spätestens
am 30. Juni bezahlt sein müssen. Nach diesem Termin werden wir
uns erlauben, die Ausstände durch Nachnahme einzukassieren. Stun-
'dungsgesuche sind vor dem 30. Juni an Transitfach 541 einzureichen.


	Die Gegenwartsprobleme der protestantischen Theologie : [3. Teil]

