
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 9

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DER FREIDENKER Nr. o

Einmal der Gottesgeist hinter der Schrift, der sich der Schrift
nur als Ausdrucks- und Offenbarungsform bedient, dann aber
auch ein zum Hören und "Gehorchen geneigtes menschliches
Subjekt vor der Schrift, in dem das geschriebene Wort,
nunmehr im Zusammenhang mit dem gegenwärtigen Gottesgeist,
die geeignete Resonanz auslöst. Erst der gläubige Mensch, der
homo religiosus in seiner ganz spezifisch christlichen Ausprägung,

versteht es nun auch, das Wort Gottes aus den vielen
einzelnen Wörtern herauszuhören, er versteht es, den
Sinnzusammenhang herauszulesen und herauszufühlen aus den vielen
so disparaten Elementen des Bibelbuches. Wirkliche Offenbarung

ist die Schrift also nur, insofern sie Zeugnis ist und als
Zeugnis erlebt wird von der Gottesoffenbarung in Jesus Christus.

Dabei muss klar sein, dass es' sich nicht um einen
geistigen dialektischen Prozess handelt, um das rein geistige
Verstehen einer Gottesidee, sondern diese durch die Bibel
übermittelte Offenbarung ist konkretes Geschehnis, aktuelles
Gespräch Gottes mit den Menschen, ist ein Dialog und nicht ein
Monolog.

Es müssen also deutlich unterschieden werden, eine menschliche

und eine göttliche Seite in der heiligen Schrift. Die
menschliche Seite, die Schrift als solche, muss bis zur
Transparenz (Barth) aufgehellt und aktiviert werden, damit das Göttliche

hindurch schimmert und hindurch wirken kann.
Der wissenschaftliche Historiker kann der Aufgabe der

Trennung in menschliche und göttliche Seite der Bibel niemals

gerecht werden. Für ihn ist die Bibel eine zufällige Einheit,
ein Repertorium von Bausteinen "zur Rekonstruktion eines
allgemeinen historischen Zusammenhangs. Als besonnener, guter
und kritischer Historiker wird er vor den für ihn dunkeln Stellen

stehen bleiben, sie als »vorläufig rätselhaft« oder »grundsätzlich

rätselhaft« erklären. Er wird, wenn er kein Konstrukteur

und Gewalttäter ist, die spezifische Verschiedenheit der
beiden Testamente von aller übrigen "Religionsgeschichte
erkennen und einsehen, dass der eigentliche Offenbarungsgehalt
der Bibel für ihn nur als- Grenze seiner eigenen Arbeit und
Kompetenz in Betracht kommen kann. Er wird einsehen, dass

er das Bild Jesus nur bis zu einem gewissen Grad zu
rekonstruieren, über den Sinn, die »pneumatische Wirklichkeit« dieses
Bildes nichts auszumachen vermag.

Kritik. 1. Es ist interessant und bezeichnend, dass

entgegen der sonst vorherrschenden; Tendenz zur Objektivierung
und Verabsolutierung, wie wir sie in der Einleitung dargestellt
haben, hier in der Bibelfrage, wo ein Konkretes! und Objektives

in der Schrift bereits vorliegt, wieder auf die Subjekti-
vierung zurückgegangen wifd; denn nur dem gläubig verstehenden

Subjekt gegenüber enthüllt sich die Schrift als Gottes
Offenbarung. Sicherheit und Konsequenz in der Anwendung der
Prinzipien liegt der Theologie nicht, und alles! und jedes hat
sich der Tendenz, dem Bestreben zu fügen, die Sache des Glaubens

ä fort et ä travers zu schützen vor gefährdenden Eingriffen.

Wo der Objektivismus gefährlich werden könnte, wie hier

Feuilleton.
Beten oder nicht. *

An der letzten Sitzung des Zürcher Grossen Stadtrates vor den
Wahlen wurde bekanntlich von kommunistischer Seite aus der Antrag
gestellt, dass in den städtischen Kindergärten, Erholungsheimen usw.
das Kindergebet abgeschafft werden solle. Der Antrag wurde von
sozialdemokratischer Seite aus befürwortet, fiel aber in der Abstimmung

in der jämmerlich zusammengeschmolzenen Ratsversammlung
mit 37 gegen 28 Stimmen durch. Ueber den Antragsteller und über
den Befürworter fiel dann die freisinnige und katholische Presse mit
entrüsteten Artikeln her, die »N. Z. Z.« besonders über den
Befürworter, weil er es als Lehrer gewagt hatte, zu der Frage Stellung zu
nehmen, ohne der gleichen Meinung zu sein wie der freisinnige
Artikelschreiber. Die katholischen »Neuen Zürcher Nachrichten«
verlegten sich aufs Gruselnmachen. Sie schrieben u. a. :

»Wenn es nach dem Willen der Sozialisten ginge, müsste neben
jedes betende Kind ein Polizist gestellt werden, der der kindlichen
Unschuld jedes Gebetlein zu verwehren hätte. Ist das nicht ein wahrhaft

diabolischer Hass gegen alles Religiöse, gleichviel welcher
Konfession?« Es war knapp vor den Wahlen; da kann man derlei
Gedanken- und Gefühlswirrnisse schon begreifen, auch das, dass der
freisinnige Gebetsverfechter den Antrag nur als Ausfluss von
Parteifanatismus aufzufassen vermochte und davon faselte, »dass man selbst
die Erziehungsanstalten mit der engherzigsten und ideenlosesten
Sozialisierung nicht verschonen« wolle. Er betrachtet es als Heuchelei,
auf der einen Seite das Schulgebet verbieten zu wollen, auf der an-

* Wegen Raummangels erst in dieser Nummer.

in der Bibelfrage, wird er unbedenklich; einem wissenschaftlich
ganz undiskutablen Subjektivismus geopfert; umgekehrt wird
der Subjektivismus dort, wo er im subjektiven Erleben der
Glaubenseinheit gefährlich werden könnte (wie wir im 3.
Kapitel sehen werden), herabgewürdigt zu Gunsten einer in der
Offenbarung gesuchten Absolutheit und Objektivität.

2. Es ist sehr schwer, den Standpunkt der Wissenschaft
gegenüber der theologischen Opposition in kurzen Worten
und wenigen Sätzen zu vertreten. Nur gründliche mündliche
Auseinandersetzung könnte hier Klarheit schaffen. So viel steht
fest: Was Prof. E. Brunner als Wissenschaft bezeichnet und
behandelt, ist eine klägliche und einfältige Karikatur dessen,
was wir als Wissenschaft ansehen. Es ist bedauerlich, dass die
sonst das ganze Werk durchgehend beherrschende Loyalität
und begriffliche Korrektheit gerade in diesen Punkten, in der
Interpretation des Begriffs der Wissenschaft und der
Weltanschauung, völlig versagt. Es muss vor allen Dingen Klarheit
darüber herrschen, dass Wissenschaft nicht nur Naturwissenschaft,

geschweige denn nur Physik ist; die Physik aber
beschäftigt sich mit dem nur raumzeitlichen Kontinuum, sie ist
aber nur ein Teil, eine Provinz innerhalb der gesamten Wissenschaft.

Daneben gibt es noch eine Biologie, gibt es noch
Geisteswissenschaften, gibt es noch eine Psychologie, die, in ihren
prinzipiellen Grundlagen zwar noch schwankend, es immerhin
unternimmt, die seelischen Prozesse dem wissenschaftlichen
Weltbild einzuordnen. Warum das geflissentlich übersehen und
die Wissenschaft verächtlich machen mit der Behauptung, sie
habe es als Ganze ja nur mit dem raum-zeitlichen Kontinuum
zu tun, habe deshalb in religiösen Fragen nichts dreinzureden,
warum höchstens der Geschichtswissenschaft noch ein mensch-
lich-analogisches Kontinuum zubilligen? Gleich zu Beginn und
später noch wiederholt wird richtig hervorgehoben, dass
Religion auf die Totalität alles Seins und Lebens gerichtet ist.
Ist denn diese Totalität als materiales Prinzip das Privilegium
der christlichen Welterfassung? Nein, jede. Weltanschauung
tendiert naturgemäss auf Totalität, so auch die auf
wissenschaftlichen Einsichten basierende Weltanschauung. Keine
Instanz, am allerwenigsten eine christliche, darf ihr dieses mate-
riale Prinzip streitig machen. Und wenn Wissenschaft nach
Universalität strebt, so weiss sie, dass sie eben auch die
religiösen Phänomene anpacken und ihrem Zusammenhang
einordnen muss, trotz allem Widerstreben von dieser Seite; sie
sieht ihr grosses Pathos darin, schliesslich auch die letzte
Position, das erkenntnistheoretische Subjekt, trotz allem Gerede
über Apriorismus, sich einzuverleiben. Und dieser logisch und
methodisch klar und konsequent durchdachte Wissenschaftsmonismus

ist in den Augen der evangelischen Theologen nur
ein Götze, der wie jeder -ismus gestürzt werden muss. Wahr-.
lieh, eine äusserst primitive Einstellung zu solchen
Kulturerrungenschaften! Hier stehen sich die Gegensätze aufs schärfste

gegenüber, und gerade in dieser Frage, in der Berechtigung

des Ausbaus der wissenschaftlich fundierten Weltan-

dern es in der Ordnung zu finden, »wenn am 1. Mai oder bei irgend
einer andern sozialistischen Feier die Schulkinder in den Umzug
eingereiht und zu Versammlungen und Demonstrationen reinsten
Parteicharakters geschleppt werden«.

Dem Mann, der dies geschrieben hat, widerfährt das Malheur,
dass er selber das Material liefert, mit dem seine Meinung leicht zu
widerlegen ist, und sich in seiner ganzen Intoleranz blosstellt.

Wir müssen bei dem angeführten Satze beginnen und darauf
hinweisen, dass die Eltern, die ihre Kinder in den Maiumzug einreihen,
dies auf Grund ihrer politischen Ueberzeugung tun; es wird kein
einziger Fall genannt werden können, in dem Kinder bürgerlicher
Eltern veranlasst wurden, an einer sozialistischen Veranstaltung
teilzunehmen:

Wem fiele es ein, katholischen Eltern einen Vorwurf daraus zu
machen, dass sie ihre Kinder dazu anhalten, an den Prozessionen
mitzulaufen und an andern Demonstrationen der katholischen Kirche
sich -zu beteiligen? Keinem Menschen; jedermann hält es für
selbstverständlich, dass sie die Einflüsse, die ihrer religiösen Ueberzeugung
entsprechen, auf ihre Kinder wirken lassen. Ebenso verständlich ist
es, dass sozialistische Eltern ihre Kinder Einflüssen im Sinn und Geist
ihrer Lebensanschauung aussetzen. Das sind interne Angelegenheiten,
da hat niemand dreinzureden, weder auf die eine noch auf die andere
Seite hin.

Dasselbe gilt für Schulen, Anstalten und dergleichen Unternehmungen,

die Eigentum oder im "Dienste einer konfessionellen oder
politischen Partei sind. Es wird niemandem einfallen zu verlangen,
dass in einer katholischen Schule nicht oder nicht in katholischer Art
gebetet werde. Ebenso selbstverständlich ist für sozialistische Schulen

und Anstalten eine vom Geist des Sozialismus durchwirkte
Erziehung.



Nr. 9 DER FREIDENKER 67

schauung zu einer Universalwissenschaft, wollen und können
wir keinen Finger breit nachgeben; hier geht es hart aaf hart,
denn es stehen sich nicht nur zwei Weltanschauungen, sondern
zwei Weltwollungen gegenüber. Soviel für heute. Wir werden
aber später auf diesen Gegensatz immer wieder zurückkommen
müssen.

Ist das verstanden, so wird auch ohne weiteres klar sein,
dass der wissenschaftliche Historiker, gerade wenn er gut,
besonnen und kritisch ist, vor den ihm dunkeln Stellen der Bibel
nicht Halt machen kann und nicht Halt machen darf; das ma-
teriale Wissenschaftsprinzip (Totalität) und das formale Prinzip

aller Wissenschaft (eindeutig geschlossener Zusammenhang
der Totalität) zwingen ihn, auch diese Stellen zu objektivieren
und einzuordnen. Den Historiker deswegen »Gewalttäter und
Konstrukteur« zu nennen, steht auf derselben Banalitätsstufe
wie die fortwährende Bezeichnung des philosophischen Realismus

als »Zynismus«. Es ist einfach befremdend, dass diese
primitivsten methodischen Voraussetzungen jeder Weltanschauungslehre

einem Hochschuldozenten in Erinnerung gerufen
werden müssen! Dr. E. H.

(Schluss folgt.)

Gottesbegriff und Wissenschaft.
(Fortsetzung

Der dritte Beweis heisst der historisch-theologische. Er
unterscheidet sich vom vorhergehenden nur in der Form, nicht
im Wesen, indem er die Weisheit und Güte des Schöpfers aus
der Geschichte, statt aus der Natur ableiten will. Man behauptet,

dass Christus in der Geschichte gerade zur rechten Zeit
gekommen sei, ebenso auch Luther, dass Napoleon I. in Russland

zur Strafe erledigt wurde und dergleichen mehr. Bei Kriegen

wird naturgemäss das' siegreiche Volk seinen Erfolg dem
Beistand Gottes zuschreiben. Hierher gehören auch die angeblichen

Beweise für die Wunder und göttlichen Offenbarungen.
Auch die bekannte Erfahrung, dass nach erschöpfenden Kriegen
mehr Knaben als Mädchen geboren werden, sei der wunderbaren

Fürsorge der Vorsehung zu verdanken, damit wohl
dadurch wieder neues Futter für die Kanonen geschaffen würde.

In der Kritik dieses Beweises sind die göttlichen Wunder
und Offenbarungen sehr rasch erledigt. Kein Gebildeter, ja
sogar die grosse Mehrzahl der Theologen glaubt nicht mehr
daran, seit dem grossen Aufschwung der Naturwissenschaften.
An dem Fundament, das unser grosser Naturforscher Virchow
ersteht hat, kann nicht gerüttelt werden, und das läutet:

»Die Naturgesetze sind unverweigerlich absolut, unter allen
Umständen wirksam und niemals in irgend einem Zeitraum
aufzuheben. Keine Gewalt ist dazu im Stande.«

Ueber die Zweckmässigkeit in der Geschichte ist zu sagen,
dass an tausend und tausend Beispielen nachgewiesen werden
kann, wie gerade das Gegenteil einer göttlichen Auswirkung
zustande gekommen ist, man denke an die zahllosen Greuel,

Ganz anders liegen nun die Dinge, wenn es sich um Schulen und
Anstalten handelt, in denen Kinder von Eltern mit ganz verschiedener
Welt- und Lebensanschauung untergebracht werden. Hier muss, um
die Hintansetzung oder Verletzung Andersdenkender zu vermeiden,
das Typisch-Konfessionelle und -Parteiliche ausscheiden. Und nun
wird niemand behaupten wollen, das Gebet trage nicht typisch-konfessionellen

Charakter. Dieser ist ihm eigen sowohl durch seinen
Inhalt wie durch seine Form. Deshalb ist es nicht Heuchelei, wenn
derselbe Mensch für rein parteilich-lebensanschauliche Anlässe (Maifeier)

die Beteiligung der Kinder gutheisst, für Schulen und Anstalten
mit konfessionell gemischtem Bestand die Ausscheidung kultischer
Handlungen fordern, weil diese eine Lebensanschauung zuungunsten
der andern betonen, sondern es ist vernünftig und natürlich. <

Von Parteifanatismus verblendet ist vielmehr der Artikelschreiber
der »N. Z. Z.«und zwar so sehr, dass er weder logisch noch gerecht
zu denken vermag. Denn sonst könnte ihm nicht entgehen, dass er,
indem er verlangt, das Gebet solle in lebensanschaulich gemischten
Schulen beibehalten werden, während er die Beteiligung von Kindern
an Feiern in lebensanschaulich einheitlichem Kreise verwirft —
soweit es den Sozialismus angeht — sich in Widersprüche verwickelt,
die ihn kaum als den Mann erscheinen lassen, der berechtigt wäre,
andern »Ideenlosigkeit« vorzuwerfen.

Ist er sich dieser Widersprüche bewusst und nimmt er trotzdem
diese Stellung ein, so fällt auch der Vorwurf der Heuchelei auf ihn
zurück. Sind sie ihm aber entgangen, so tritt um so deutlicher sein
konfessioneller Dünkel hervor, aus dem heraus er mit souveräner
Verachtung über andere Anschauungen hinwegschreitet, als ob sie
nicht vorhanden wären.

Ganz falsch und irreführend ist auch die Darstellung der »N. Z.
N.«, man wolle den Kindern das Beten verbieten. Mögen die Kinder,

Schandtaten, Unmenschlichkeiten und Entsetzlichkeiten, mit
denen die Geschichte überladen ist, z. B. an die Greuel der
Inquisition und der Hexenverfolgungen, die Religionskriege,
die Sklavenkriege, die Kriege um das goldene Kalb. Wie konnte
der allgerechte Gott zugeben, dass in der Regel Gewalt vor
Recht gegangen ist.

Ob Christus zur rechten Zeit erschienen sei, ist eine
Behauptung der Theologen, die1 sie bis jetzt nicht bewiesen
haben und auch nicht beweisen können, da die Gegenbehaupi-
tung ebenso gut zu Recht besteht. Der von seinen Nachfolgern
angestiftete Schaden ist trotz Luther bis auf den heutigen Tag
noch nicht wieder gutgemacht. Ob der sog. Finger Gottes
Napoleon I. erledigt hat, oder aber der strenge russische Winter,
das mag der Leser entscheiden, der aber bedenken muss, dass,
wenn durch das Ausbleiben dieses Ereignisses die
Weltgeschichte nachher einen andern Weg genommen hätte, die Theologie

es gewiss nicht versäumt haben würde, gerade darin
eine Manifestation der göttlichen Vorsehung zu erblicken.

Eines von Dreien ist nur möglich : Entweder es gibt einen
Gott, der sich um nichts kümmert, aber dann doch all' das
Elend duldet, also dafür verantwortlich ist, oder es gibt einen
Gott, der überall tätig ist, dann aber erst recht für alles
verantwortlich ist, was an Unmenschlichkeiten auf historischem
und sozialem Gebiet geschieht, oder endlich es gibt überhaupt
keinen Gott. Wenn zwei Knaben ins Wasser fallen und der
eine wird durch die Güte Gottes gerettet, ich frage: ertrinkt
dann der andere infolge der Güte oder der Bosheit Gottes

In der Natur gibt es' kein Damit, alles ist: Weil Die
Natur erfüllt ihren gesetzmässigen Gang, unbekümmert darum,
ob der Gerechte leidet oder der Halunke im Glück badet. Wie
grossartig drückt sich Goethe in dieser Frage aus, wenn er
sagt:

»Ich dich ehren? Wofür?
Hast du die Schmerzen gelindert
Je des Beladenen?
Hast du die Tränen gestillt
Je des Geängstigten?
Hat nicht mich zum Manne geschmiedet
Die allmächtige Zeit
Und das ewige Schicksal?«

Der vierte Beweis für das Dasein Gottes wird der
moralische genannt. Er stammt merkwürdigerweise vom
Philosophen Kant, dem Verfasser der »Kritik der reinen Vernunft«,
in welcher Gott und Unsterblichkeit von ihm erledigt wurden.
Ob nicht die Furcht vor der Polizei Kant im Alter bewogen
hat, eine Konzession zu machen in dem Sinne, dass der Mensch
in der Welt glücklich sein soll und dass er dem nicht entgegen
sein will? Dabei wird einfach die Behauptung als bewiesen
aufgestellt, dass zwischen Tugend und Glück eine Harmonie
besteht. Es entrüstet, zu sehen, dass dem Schurken es gut geht,
und dass der brave Mann in Sorge und Elend untergeht. Dieser
Beweis lautet daher:

die konfessionell erzogen werden, beten, soviel sie wollen oder müssen,

sofern sie es für sich oder unter ihresgleichen tun. Es geht ihnen
nichts verloren, wenn man sie nicht auch noch in der Schule dazu
veranlasst, läuft doch dieses gewohnheitsmässige Beten auf Befehl
gewöhnlich auf ein gedankenloses Geplapper hinaus. Aber auch das
Plappern kann uns gleichgültig sein, wenn es in. konfessionell ein-
hejitliehen Schulen und Anstalten geschieht. Hingegen ist es eine
schwere Ungehörigkeit und Taktlosigkeit; diese kultische Handlung —
möge sie mit oder ohne Ernst erfasst werden — 'Kindern andersdenkender

Eltern aufdrängen zu wollen. Und der Befürworter des
Antrages auf Abschaffung des Schul- und Anstaltsgebetes war völlig im
Recht, als er sich auf den Glaubens- und Gewissensfreiheit-Artikel
der Bundesverfassung "berief. E. Br.

Nachtrag zu obigem'Artikel. Die Berliner
Stadtverordnetenversammlung hat Donnerstag den 26. April einen von
kommunistischer Seite gestellten Antrag zum Beschluss erhoben, wonach
in den städtischen Krankenhäusern die »Andachten« abgeschafft werden.

Literatur.
Sämtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V. S.: Hans Huber Wilder¬

mettweg 4, Bern.
Mein Weg von der römisch-katholischen Konfession zur

Menschheitsreligion, von Dr. H o m p f.
In dieser 74 Seiten .starken Broschüre schildert der Verfasser, wie

der Titel andeutet, in schlichter Weise seinen geistigen Entwicklungsgang.
Er war katholischer Geistlicher, kam aber durch das Studium

der Philosophie und eigenes Nachdenken und Beobachten zu der Er-



68 DER FREIDENKER Nr. 9

»Zwischen Tugend und Glück muss Harmonie sein —
Diese Harmonie kann nur durch Gott bewirkt werden,
Also gibt es einen Gott, der sie bewirkt.«

Dabei wird von einem unbewiesenen Obersatz ausgegangen,

um etwas zu beweisen. Eine spezielle moralische
Weltordnung, wie sie mit dieser Harmonie bezeichnet wird, gibt es

nicht, sondern dieselbe hat sich als notwendige Folge der
staatlichen und gesellschaftlichen Beziehungen der Menschen
untereinander nach und nach herausgebildet und so zu einer
gewissen Ordnung geführt und sich in dem Satz manifestiert:

»Was Du willst, das man Dir tue, das tue auch den andern.«
Diese Entwicklung ist wesentlich1 abhängig von Erziehung,

Bildung, Wohlstand und Freiheit. Wo diese vier Punkte fehlen,
ist auch keine moralische Weltordnung vorhanden. Die
subjektive Aeusserung derselben, welche wir das Gewissen nennen,
wechselt genau mit dem Wechsel dieser vier Komponenten. So

z. B. macht sich ein Menschenfresser durchaus kein Gewissen
daraus, ein fettes und saftiges Stück eines Mitmenschen mit
Behagen zu verzehren, während unser Gewissen dagegen
protestiert. Oder ein und derselbe Mensch verrichtet in dem einen
Jahr unter gewissen Umständen eine Tat, die er in einem
anderen Jahr unter anderen Umständen nicht gutheisst und in
beiden Fällen spricht ihn sein Gewissen von Schuld frei. Gäbe
es einen Gott, der durch- das Gewissen spricht — wie die
Theologen behaupten — dann müsste dieser stets, unter allen
Umständen und zu allen Zeiten dasselbe gutheissen, sonst aber
wäre dieser Gott veränderlich, was von niemanden anerkannt
werden kann. Die Erfahrung weiss auch von einer Harmonie
zwischen Tugend und Glück nichts. Wie viele befinden sich
sehr wohl und glücklich auf den Trümmern des Glückes von
so vielen andern Mitmenschen.

»Wer Gutes tut,
Auf dass ein Gott ihn lohne,
Wandelt dadurch gerade gut in böse,
Und wer Bosheit aus1 Furcht vor
Glottes Zorn flieht, der ist feige.«

Wir kommen zum fünften Beweis für das Dassin Gottes,
zum sog. on tologis che n. Ein Hauptkunstgriff, vielleicht
der kniffigste von allen, ist der ist der Einfall, das Dasein Gottes!

aus dem blossen Begriff heraus als Existenznotwendigkeit
anzusehen. Dass hier das zu Beweisende schon als bewiesen
vorausgesetzt wird, erinnert an die Geschichte von
Münchhausen, sich an seinem eigenen Zopf aus dem Sumpf heraus
zu ziehen. Es gehört schon in das Gebiet des Witzes, zu
behaupten, dass, weil wir überhaupt die Idee eines unendlichen
Wesens besitzen, es auch existiere, denn wie könnten wir sonst
überhaupt zu einer solchen Idee gelangen. Nach diesem Schluss
müssten auch mit demselben Recht alle Hexen, Geister,
Gespenster, Teufel, Dämonen und die Götter aller Völker und
aller Zeiten existieren, denn, kann man sich fragen, wieso
konnte der Mensch, der die Eigenschaft aller dieser nicht
besitzt, anders zu ihrer Vorstellung gelangen, als dadurch, dass

kenntnis, dass der geistige und moralische Aufstieg der Menschheit
und ihr Glück nicht von einer Kirche geschaffen werde, dass die
Kirchen vielmehr in der Menschheitsgeschichte eine höchst verhängnisvolle

Rolle spielen. Er spricht sich darüber folgendermassen aus:
»Die Würzburger Studien und Lebenserfahrungen unter den Priestern
und Klosterbewohnern hatten mich den Glauben an die Göttlichkeit
der Kirche und die Unfehlbarkeit ihres römischen Oberhauptes
vollends ablegen lassen. Wer die Kirchengeschichte kennt, muss sich
von der Roheit, ja Unmenschlichkeit jener Päpste, Bischöfe und Mönche

abgestossen fühlen, die im Namen der Religion ungezählte Männer

der Wahrheit als Ketzer hinschlachten oder bei lebendigem Leibe
verbrennen Hessen. Noch mehr aber wird der sehend gewordene
Mensch angewidert von dem Wüste der kirchlichen Dogmen, Sakramente

und Satzungen, die, weit entfernt göttlicher Abstammung zu
sein, ihren menschlich-materiellen Zweck nur zu deutlich zeigen. Wer
den historischen und psychologischen Ursprung aller kirchlichen
sogenannten Wahrheiten kennen gelernt hat: für den ist der Nimbus
der Göttlichkeit all dieser Dinge dahin. Für den Kenner ist die Kirche
mit ihrer ganzen Glaubens- und Sittenlehre hur ein Produkt aus alt-
heidnischem Erbe und priesterlich ausgeklügelten Zutaten. Die römische

Kirche als despotische Priesterbehörde wurde mit Recht als
Cäsaropapismus angesprochen. Die römischen Cäsaren mit ihren
imperialistischen Herrschergelüsten sind in den unfehlbar sich wähnenden

Päpsten wiedererstanden. Die Apotheose eines Romulus, Augu-
stus, Julius Cäsar Hessen sie ihrem vermeintlichen Stifter Jesus von
Nazareth zuteil werden — um selbst von 'dessen Göttlichkeit
profitieren zu können. Die angemasste Heilig- und Seligsprechung von
ganz besonders ergebungs^vollen Kirchendienern ist der Abklatsch
jener heidnischen Versetzungen in den Olymp oder unter die Zahl

alle diese Wesen die Idee von ihnen in die Menschen hineingelegt

haben. Das ist aber Unsinn und widerspricht dem
gesunden Menschenverstand. Eine Sache, die im Reiche der Phantasie

existiert, muss nicht notgedrungen in der Wirklichkeit
vorhanden sein. Dieser sog. Gottesbeweis ist ein Salto mortale.

Der sechste Beweis basiert a consensu gentium,
d. h. aus der Uebereinstimmung der Völker bezüglich des
Gottesglaubens. Von einer solchen Uebereinstimmung ist natürlich
keine Rede, denn es' gibt viele Völker, denen der Gottesbegriff
teilweise oder gänzlich fehlt, so z. B. besitzen die Chinesen
kein Wort für Gott. Auch die grosse Masse der ungebildeten
Japaner — die gebildeten sind ausschliesslich Atheisten _
besitzt wohl eine Art ethischen Kultus in der Form eines
Aberglaubens, aber sie besitzt keine Hierarchie und keine Dogmen.
Und hier ist der Ort, einen Erlass des letzthin verstorbenen
Kaisers von Japan zu erwähnen, der folgendermassen lautet:

»Indem es sich herausgestellt hat, dass die Religionen
immer die Ursache und der Grund von Blutvergiessen, Krieg und
Zwistigkeiten im Volk gewesen sind, nachdem die Religionen
den Menschen nie Glück gebracht haben, raten wir unserem
Volke an, keine Religion zu haben. Da wir aber in
religiösen Dingen vollständige Toleranz zu befolgen beabsichtigen

und niemandem verbieten wollen, wenn es ihm beliebt,
sich welcher Religion immer zu bedienen, geben wir, wenn
jemand durchaus eine Religion haben will, ihm hiermit den
Rat, den Shintoismus zu akzeptieren, der uns noch immer die
ungefährlichste Religion dünkt.« Dieser Shintoismus enthält
nichts Uebersinnliches und Ueberirdisches, ist ganz frei von
Organisation und Hierarchie, dass man ihn gar nicht als
Religion, sondern als atheistisch und als ungeordnete Anhäufung
von zeremoniellem Ahnenkultus bezeichnen kann. Die Japaner
besitzen auch seit 1887 ein grossartig organisiertes Freidenkertum,

zirka 25,000 Mitglieder, worunter sehr zahlreiche Lehrer
und Lehrerinnen. Und wie sieht es bei uns diesbezüglich aus,
man möchte sein Haupt verhüllen.

Auch die Chinesen sind gleicher Auffassung. Als man Kon-
fu-tse über Gott fragte, antwortete er: »Ich habe noch nie einen
Menschen gesehen, der aus dem Jenseits zurückkam und mir
von einem Gott oder von Göttern erzählen konnte. Daher
weiss ich nichts davon. Euch aber etwas von erfundenen Göttern

zu erzählen, wie es die Priester anderer Religionen tun,
halte ich für unrecht. Uebrigens seid ihr Chinesen für solche
Märchen auch zu gescheit.«

Der auch in Europa bekannte chinesische Staatsmann Li-
Hung-Tschan äusserte sich über diese Frage, wie folgt: »Das
Christentum täuscht, denn seine Anhänger leben nicht nach
seinen Lehren. Die Christen berufen sich auf die Nächstenliebe
und sOgai auf die Vergebung den Feinden gegenüber. Aber in
der Tat kennen sie weder das eine noch das andere. Im Gegenteil

hat diese Religion unter ihren Bekennern stets Hass und
Streit hervorgerufen. Wir kennen die Kirchengeschichte und
wissen, dass seit den Zeiten des Nestorianus und der Arianer

der seligen Götter. Nichts ist göttlich, nichts ist originell im
römischen Kirchentum. Neu ist höchstens die ebenso traurig-phantastische
wie auf priesterlich materielle Zwecke abzielende Erfindung des
Fegefeuers. Durch die vielen Fallstricke ihrer Gebote und Verbote lässt
die Priesterkirche den Armen schuldig werden, dann überlässt sie ihn
der Pein, um ihn dann durch Sakramentsgnade, Messopfer u. dgl. m.
erlösen und sich damit unentbehrlich machen zu können.«

Dieses vernichtende Urteil über die Kirche ist umso bemerkenswerter,

als sie von einem Manne stammt, der die Kirche von innen
heraus kerrnt und vertraut ist mit ihrer Wirksamkeit. Er selber ist
von Grund aus eine Erziehernatur. Demgemäss suchte und fand er
nach seiner Abkehr von der Kirche Betätigung auf dem Gebiete der
Erziehung. Er wirkte als Lehrer und als freireligiöser Prediger. Seinen
Lebenszweck erblickt er darin, der Menschheit eine neue Religion zu
geben, die er Menschheitsreligion nennt. Mit dieser erstrebt er »die
Einigung aller Menschen auf der Grundlage der Wahrheit, Gerechtigkeit

und Liebe«, also das, was auch wir Freidenker wollen.
»Menschenerziehung ohne Säbel und Sakramente, ohne Gnade und
Granate! Menschenerziehung mit menschlichen Methoden! Das sei unsere
Parole.« Wort für Wort sind wir mit ihm einverstanden. Nicht einig
gehen wir Freidenker mit ihm in der Auffassung, dass dies eine neue
Religion sei, aus Gründen, die hier nicht näher auseinandergesetzt
werden können, aber nicht aus Fanatismus, wie Dr. Hompf
anzunehmen geneigt ist, sondern aus xuhigen, sachlichen Erwägungen.
Wir anerkennen die selbstlose, aus reiner Menschenliebe stammende
Tätigkeit Dr. Hompfs, wie sie uns aus dem einfachen Büchlein
entgegentritt; unser Wollen und Streben ist dasselbe, und diese Einheitlichkeit

i,'m Ziel ist wichtiger als der mehr formale Punkt, in dem
unsere Meinungen auseinandergehen. E. Brauchlin.


	Feuilleton

