Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)
Heft: 9
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

66 DER FREIDENKER Nr. o

"Einmal der Gottesgeist hinter der Schrift, der sich der Schrift
nur als Ausdrucks- und ‘Offenbarungsform bedient, dann aber
auch ein zum Hoéren und ‘Gehorchen geneigtes menschliches
Subjekt vor der Schrift, in dem das geschriebene Wort, nun-
mehr im Zusammenhang mit dem gegenwirtigen Gottesgeist,
die geeignete Resonanz auslost. Erst der gliubige Mensch, der
homo religiosus in seiner ganz spezifisch christlichen Auspri-
gung, versteht-es nun auch, das Wort Gottes aus den vielen
einzelnen Wortern herauszuhéren, er versteht es, den Sinnzu-
sammenhang herauszulesen und herauszufithlen aus den vielen
so disparaten Elementen des Bibelbuches. Wirkliche Offenba-
rung ist die Schrift also nur, insofern sie Zeugnis ist und als
Zeugnis erlebt wird von der Gottesoffenbarung in Jesus Chri-
stus. Dabei muss klar sein, dass es sich nicht um einen gei-
stigen dialektischen Prozess handelt, um das rein geistige Ver-
stehen einer Gottesidee, sondern diese durch die Bibel iiber-
mittelte Offenbarung ist konkretes Geschehnis, aktuelles Ge-
sprich Gottes mit den Menschen, ist ein Dialog und nicht ein
Monolog.

Es miissen also deutlich unterschieden werden eine mensch-
liche und eine gottliche Seite in der heiligen Schrift. Die
menschliche Seite, die Schrift als solche, muss bis zur Trans-
parenz (Barth) aufgehellt und aktiviert werden, damit das Gott-
liche hindurch schimmert und hindurch wirken kann.

Der wissenschaftliche Historiker kann der Aufgabe der
Trennung in menschliche und gottliche Seite der Bibel niemals
gerecht werden. Fiir ihn ist die Bibel eine zufillige Einheit,
ein Repertorium von Bausteinen ‘zur Rekonstruktion eines all-
gemeinen historischen Zusammenhangs. Als besonnener, guter
und kritischer Historiker wird er vor den fiir ihn dunkeln Stel-
len stehen bleiben, sie als »vorliufig ritselhaft« oder »grund-
sitzlich ritselhaft« erkliren. Er wird, wenn er kein Konstruk-
teur und Gewalttiter ist, die spezifische Verschiedenheit der
beiden Testamente von aller iibrigen Religionsgeschichte er-
kennen und einsehen, dass der eigentliche Offenbarungsgehalt
der Bibel fiir ihn nur als Grenze seiner eigenen Arbeit und
Kompetenz in Betracht kommen kann. Er wird einsehen, dass
er das Bild Jesus nur bis zu einem gewissen Grad zu rekon-
struieren, iiber den Sinn, die »pneumatische Wirklichkeit« dieses
Bildes nichts auszumachen vermag.

Kritik. 1. Es ist interessant und bezeichnend, dass ent-
 gegen der sonst vorherrschenden Tendenz zur Objektivierung
und Verabsolutierung, wie wir sie in der Einleitung dargestellt
haben, hier in der Bibelfrage, wo ein Konkretes und Objek-
tives in der Schrift bereits vorliegt, wieder auf die Subjekti-
vierung zuriickgegangen wird; denn nur dem glaubig verstehen-
"den Subjekt gegeniiber enthiillt sich die Schrift als Gottes Of-
fenbarung. Sicherheit und Konsequenz in der Anwendung der
Prinzipien liegt der Theologie nicht, und alles und jedes hat
sich der Tendenz, dem Bestreben zu fiigen, die Sache des Glau-
bens 2 tort et & travers zu schiitzen vor gefihrdenden Eingrif-
fen. Wo der Objektivismus gefihrlich werden konnte, wie hier

in der Bibelfrage, wird er unbedenklich einem wissenschaftlich
ganz undiskutablen Subjektivismus geopfert; umgskehrt wird
der Subjektivismus dort, wo er im subjektiven Erleben der
Glaubenseinheit gefihrlich werden kénnte (wie wir im 3. Ka-
pitel seher werden), herabgewiirdigt zu Gunsten einer in der
Offenbarung gesuchten Absolutheit und Objektivitit.

2. Es ist sehr schwer, den Standpunkt der Wissenschaft
gegeniiber der theologischen Opposition in kurzen Worten
und wenigen Sidtzen zu vertreten. Nur griindliche miindliche
Auseinandersetzung koénnte hier Klarheit schaffen. So viel steht
fest: Was Prof. E. Brunner als Wissenschaft bezeichnet und
behandelt, ist eine kligliche und einfiltige Karikatur dessen,
was wir als Wissenschaft ansehen. Es ist bedauerlich, dass die
sonst das ganze Werk durchgehend beherrschende Loyalitit
und begriffliche Korrektheit gerade in diesen Punkten, in der
Interpretation des Begriffs der Wissenschaft und der Weltan--
schauung, vollig versagt. Es muss vor allen Dingen Klarheit
dariiber herrschen, dass Wissenschaft nicht nur Naturwissen-
schaft, geschweige denn nur Physik ist; die Physik aber be-
schiftigt sich mit dem nur raumzeitlichen Kontinuum, sie ist

- aber nur ein Teil, eine Provinz innerhalb der gesamten Wissen-

schaft. Daneben gibt es noch eine Biologie, gibt es noch Gei-
steswissenschaften, gibt es noch eine Psychologie, die, in ihren
prinzipiellen Grundlagen zwar noch schwankend, es immerhin
unternimmt, die seelischen Prozesse dem wissenschaftlichen
Weltbild einzuordnen. Warum das geflissentlich iibersehen und
die Wissenschaft verdchtlich machen mit der Behauptung, sie
habe es als Ganze ja nur mit dem raum-zeitlichen Kontinuum
zu tun, habe deshalb in religiésen Fragen nichts dreinzureden,
warum héchstens der Geschichtswissenschaft noch ein mensch-
lich-analogisches Kontinuum zubilligen? Gleich zu Beginn und
spiter moch wiederholt wird richtig hervorgzhoben, dass Re-
ligion auf die -Totalitit alles Seins und Lebens gerichtet ist.
Ist denn diese Totalitit als materiales Prinzip das Privilegium
der christlichen Welterfassung? Nein, jede. Weltanschauung
tendiert naturgemiss auf Totalitit, so auch die auf wissen-
schaftlichen Einsichten basierende Weltanschauung. Keine In-
stanz,-am allerwenigsten eine christliche, darf ihr dieses mate-
riale- Prinzip streitig: machen., Und wenn Wissenschaft nach
Universalitit strebt, so weiss sie, dass sie eben auch die reli-
giosen Phianomene anpacken und ihrem Zusammenhang ein-
ordnen muss, trotz allem Widerstreben von dieser Seite; sie
sieht ibr grosses Pathos darin, schliesslich auch die letzte Po-
sition, das erkenntnistheoretische Subjekt, trotz allem Gerede
itber Apriorismus, sich einzuverleiben. Und dieser logisch und
methodisch klar und konsequent durchdachte Wissenschafts-
monismus ist in den Augen der evangelischen Theologen nur
ein Gotze, der wie jeder -ismus gestiirzt werden muss. Wahi-
lich, eine &usserst primitive Einstellung zu solchen Kultur-
errungenschaften! Hier stehen sich die Gegensitze aufs schirf-
ste gegeniiber, und gerade in dieser Frage, in der Berechti-
gung des Ausbaus der wissenschaftlich fundierten Weltan-

Feuilleton.

Beten oder nicht. *

An der letzten Sitzung des Ziircher Grossen Stadtrates vor den
Wahlen wurde bekanntlich von kommunistischer Seite aus der Antrag
gestellt, dass in den stddtischen Kindergirten, Erholungsheimen usw.
das Kindergebet abgeschafit werden solle. Der Antrag wurde von
sozialdemokratischer Seite aus befiirwortet, fiel aber in der Abstim-
mung in der jimmerlich zusammengeschmolzenen Ratsversammlung
mit 37 gegen 28 Stimmen durch. Ueber den Antragsteller und iiber
den Befirworter fiel dann die freisinnige und katholische Presse mit
entriisteten Artikeln her, die »N. Z, Z.« besonders iiber den Befiir-
worter, weil er es als Lehrer gewagt hatte, zu der Frage Stellung zu
nehmen, chne der gleichen Meinung zu sein wie der freisinnige Ar-
tikelschreiber. Die katholischen »Neuen Ziircher Nachrichten« ver-
legten sich aufs Giruselnmachen. Sie schrieben u, a.:

»Wenn es nach dem Willen der Sozialisten ginge, miisste neben
jedes betende' Kind ein Polizist gestellt werden, der der kindlichen
Unschuld jedes Gebetlein zu verwehren hitte. Ist das nicht ein wahr-
haft diabolischer Hass gegen alles Religidse, gleichviel welcher Kon-
fession?« Es war knapp vor den Wahlen; da kann man derlei Ge-
danken- und Gefiihlswirrnisse schon begreifen, auch das, dass der
freisinnige Gebetsverfechter den Antrag nur als Ausfluss von Partei-
fanatismus aufzufassen verniochte und davon faselte, »dass man selbst
die Erziehungsanstalten mit der engherzigsten und ideenlosesten So-
zialisierung nicht verschorien« wolle. Er betrachtet es als Heuchelei,
auf der einen Seite das Schulgebet verbieten zu wollen, auf der an-

* Wegen Raummangels erst in dieser Nummer.

dern es in der Ordnung zu finden, »wenn am 1. Mai oder bei irgend
einer andern sozialistischen Feier die Schulkinder in den Umzug
eingereiht und zu Versammlungen und Demonstrationen reinsten
Parteicharakters geschleppt werdenc.

Dem Mann, der dies geschrieben hat, widerfihrt das Malheur,
dass er selber das Material liefert, mit dem seine Meinung leicht zu
widerlegen ist, und sich in seiner ganzen Intoleranz blosstellt.

Wir miissen bei dem angefiihrten Satze beginnen und darauf hin-
weisen, dass die Eltern, die ihre Kinder in den Maiumzug einreihen,
dies auf Grund ihrer politischen Ueberzeugung tun; es wird kein
einziger Fall genannt werden koénnen, in dem Kinder biirgerlicher
Eltern veranlasst wurden, an einer sozialistischen Veranstaltung teil-
zunehmen:

Wem fiele es ein, katholischen Eltern einen Vorwurf daraus zu
machen, dass sie ihre Kinder dazu anhalten, an den Prozessionen
mitzulaufen und an andern Demonstrationen der katholischen Kirche
sich 'zu beteiligen? Keinem Menschen; jedermann hilt es fiir selbst-
verstindlich, dass sie die Einfliisse, die ihrer religiésen Ueberzeugung
entsprechen, auf ijhre Kinder wirken lassen. Ebenso verstindlich ist
es, dass sozialistische Eltern ihre Kinder Einfliissen im Sinn und Geist
ihrer Lebensanschauung aussetzen. Das sind interne Angelegenheiten,
da hat niemand dreinzureden, weder auf die eine noch auf die andere
Seite hin.

. Dasselbe giit fiir Schulen, Anstalten und dergleichen Unterneh-
mungen, die Eigentum oder im Dienste einer konfessionellen oder
politischen Partei sind. Es wird niemandem einfallen zu verlangen,
dass in einer katholischen Schule nicht oder nicht in katholischer Art
gebetet werde. Ebenso selbstverstindlich ist fiir sozialistische Schu-
len und Anstalten eine vom Geist des Sozialismus durchwirkte Er-

ziehung.



N9 DER FREIDENKER Y

schauung zu einer Universalwissenschaft, wollen und kénnen
wir keinen Finger breit nachgeben; hier geht es hart auf hart,
denn es stehen sich nicht nur zwei Weltanschauungen, sondern
zwei Weltwollungen gegeniiber. Soviel fiir heute. Wir werden
aber spiter auf diesen Gegensatz immer wieder zuriickkommen
miissen, ‘

Ist das verstanden, so wird auch ohne weiteres klar sein,
dass der wissenschaftliche Historiker, gerade wenn er gut, be-
sonnen und kritisch ist, vor den’ ihm dunkeln Stellen der Bibel
nicht Halt machen kann und nicht Halt machen darf; das ma-
teriale Wissenschaftsprinzip (Totalitit) und das formale Prin-
zip aller Wissenschaft (eindeutig geschlossener Zusammenhang
der Totalitit) zwingen ihn, auch diese Stellen zu objektivierem
und einzuordnen. Den Historiker deswegen »Gewalttater und
Konstrukteur« zu nennen, steht auf derselben Banalititsstufe
wie die fortwihrende Bezeichnung des philosophischen Realis-
mus als »Zynismus«. Es ist einfach befremdend, dass diese
primitivster methodischen Voraussetzungen jeder Weltanschau-
ungslehre einem Hochschuldozenten in Erinnerung gerufen
werden miissen! Dr. E. H.

(Schluss folgt.)

Gottesbegriif und Wissenschait.

(Fortsetzung )

Der dritte Beweis heisst der historisch-theologische. Er
unterscheidet sich vom vorhergehenden nur in der Form, nicht
im Wesen, indem er die Weisheit und Giite des Schopfers aus
der Geschichte, statt aus der Natur ableiten will. Man behaup-
tet, dass Christus in der Geschichte gerade zur rechten Zeit

gekommen sei, ebenso auch Luther, dass Napoleon I. in Russ-

land zur Strafe erledigt wurde und dergleichen mehr, Bei Krie-
gen wird naturgemiss das siegreiche Violk seinen Erfolg dem
Beistand Gottes zuschreiben. Hierher gehdren auch die angeb-
lichen Beweise fiir die Wunder und géttlichen Offenbarungen.

Auch die bekannte Erfahrung, dass nach erschopfenden Kriegen

mehr Knaben als ‘Midchen geboren werden, sei der wunder-
baren Fiirsorge der Vorsehung zu verdanken, damit wohl da-
durch wieder neues Futter fiir die Kanonen geschaffen wiirde.

In der Kritik dieses Beweises sind die géttlichen Wunder
und Offenbarungen sehr rasch erledigt. Kein Gebildeter, ja so-
gar die grosse Mehrzahl der Theologen glaubt nicht mehr da-
ran, seit dem grossen Aufschwung der Naturwissenschaften.
An dem Fundament, das unser grosser Naturforscher Virchow
erstellt hat, kann nicht geriittelt werden, und das lautet:

»Die Naturgesetze sind unverweigerlich absolut, unter allen
Umstinder: wirksam und niemals in irgend einem Zeitraum
aufzuheben. Keine Gewalt ist dazu im Stande.«

Ueber die Zweckmissigkeit in der Geschichte ist zu sagen,
dass an tausend und tausend Beispielen nachgewiesen werden
kann, wie gerade das Gegenteil einer goéttlichen Auswirkung
zustande gekommen ist, man denke.an die zahllosen Greuel,

Schandtaten, Unmenschlichkeiten - und Entsetzlichkeiten, mit
denen die Geschichte iiberladen ist, z. B. an die Greuel der
Inquisition und der Hexenverfolgungen, die Religionskriege,
die Sklavenkriege, die Kriege um das goldene Kalb, Wie konnte
der allgerechte Gott zugeben, dass in der Regel Gewalt vor
Recht gegangen ist. .

Ob Christus zur rechten Zeit erschienen sei, ist eine Be-
hauptung der Theologen, die sie bis jetzt nicht bewiesen ha-
ben und auch nicht beweisen konnen, da die Gegenbehaup-
tung ebenso gut zu Recht besteht. Der von seinen Nachfolgern
angestiftete Schaden ist trotz Luther bis auf den heutigen Tag
noch nicht wieder gutgemacht, Ob der sog. Finger Gottes Na-
poleon I. erledigt hat, oder aber der strenge russische Winter,
das mag der Leser entscheiden, der aber bedenken muss, dass,
wenn durch das Ausbleiben dieses Ereignisses die Weltge-
schichte nachher ein¢n andern Weg genommen hitte, die Theo-
logie es gewiss micht versiumt haben wiirde, gerade darin
eine Manifestation der gbttlichen Vorsehung zu erblicken.

Eines von Dreien ist nur méglich: Entweder es gibt einen
Gott, der sich um nichts kiimmert, aber dann doch all’ das
Elend duldet, also dafiir verantwortlich ist, oder es gibt einen
Gott, der iiberall titig ist, dann aber erst recht fiir alles ver-
antwortlich ist, was an Unmenschlichkeiten auf historischem
und sozialem Gebiet geschieht, oder endlich es gibt iiberhaupt
keinen Gott. Wenn zwei Knaben ins Wasser fallen und der
eine wird durch die Giite Gottes gerettet, ich frage: ertrinkt
dann der andere infolge der Giite oder der Bosheit Gottes?

In der Natur gibt es kein Damit, alles ist: Weil! Die
Natur erfiillt jhren gesetzmissigen Gang, unbekiimmert darum,
ob der Gerechte leidet oder der Halunke im Gliick badet. Wie
grossartig driickt sich Goethe in dieser Frage aus, wenn er
sagt:

»Ich dich ehren? Wofiir?

Hast du die Schmerzen gelindert

Je des Beladenen?

Hast du die Trédnen gestillt

Je des Geidngstigten?

Hat nicht mich zum Manne geschmiedet
Die allmichtige Zeit

Und das ewige Schicksal ?«

Der vierte Beweis fiir das Dasein Qottes wird der mo-
ralische genannt. Er stammt merkwiirdigerweise vom Phi-
losophen Kant, dem Verfasser der »Kritik der reinen Vernunftc,
in welcher Gott und Unsterblichkeit von ihm erledigt wurden.
Ob nicht die Furcht vor der Polizei Kant im Alter bewogen
hat, eine Konzession zu machen in dem Sinne, dass der Mensch
in der Welt gliicklich sein soll und dass er dem nicht entgegen
sein will? Dabei wird einfach die Behauptung als bewiesen
aufgestellt, dass zwischen Tugend und Gliick eine Harmonie
besteht. Es entriistet, zu sehen, dass dem Schurken es gut geht,
und dass der brave Mann in Sorge und Elend untergeht. Dieser
Beweis lautet daher:

Ganz anders liegen nun die Dinge, wenn es sich um Schulen und
Anstalten handelt, in denen Kinder von Eltern mit ganz verschiedener
Welt- und Lebensanschauung untergebracht werden. Hier muss, um
die Hintansetzung oder Verletzung Andersdenkender zu vermeiden,
das Typisch-Konfessionelle und -Parteiliche ausscheiden. Und nun
wird niemand behaupten wollen, das Gebet trage nicht typisch-kon-
fessionellen Charakter. Dieser ist ihm eigen sowohl durch seinen In-
halt wie durch seine Form. Deshalb ist es nicht Heuchelei, wenn der-
selbe Mensch fiir rein parteilich-lebensanschauliche Anldsse (Mai-
feier) die Beteiligung der Kinder gutheisst, fiir Schulen und Anstalten
mit konfessionell gemischtem Bestand die Ausscheidung kuiltischer
Handlungen fordern, weil diese eine Lebensanschauung zuungunsten
der andern betonen, sondern es ist verniinftig und natiirlich.

Von Parteifanatismus verblendet ist vielmehr der Artike]schreiber
der sN. Z, Z.«und zwar so sehr, dass er weder logisch noch gerecht
zu denken vermag. Denn sonst konnte ihm nicht entgehen, dass er,
indem er verlangt, das Gebet solle in lebensanschaulich gemischten
Schulen beibehalten werden, wihrend er die Beteiligung von Kindern
an Feiern in lebensanschaulich einheitlichem Kreise verwirft — so-
weit es den Sozialismus angeht — sich in Widerspriiche verwickelt,
die ihn kaum als den Mann erscheinen lassen, der berechtigt wire,
andern »ldeenlosigkeit« vorzuwerfen.

Ist er sich dieser Widerspriiche bewusst und nimmt er trotzdem
diese Stellung ein, so fillt auch der Vorwurf der Heuchelei auf ihn
zuriick. Sind sie ihm aber entgangen, so tritt um so deutlicher sein
konfessioneller Diinkel hervor, aus dem heraus er mit souveriner
Verachtung iiber andere Anschauungen hinwegschreitet,” als ob sie
nicht vorhanden wiren.

Ganz falsch und irrefithrend ist auch die Darstellung der »N. Z,
N. man wolle den Kindern das Beten verbieten, Mégen die Kinder,

die konfessionell erzogen werden, beten, soviel sie wollen oder miis-
sen, sofern sie es fiir sich oder unter ihresgleichen tun. Es geht ihnen
nichts verloren, wenn man sie nicht auch noch in der Schule dazu
veranlasst, liuft doch dieses gewohnheitsmissige Beten auf Befehl
gewdhnlich auf ein gedankenloses Geplapper hinaus. Aber auch das
Plappern kann uns gleichgiiltig sein, wenn es in_konfessionell ein-
heitlichen Schulen und Anstalten geschieht. Hingegen ist es eine
schwere Ungehorigkeit und Taktlosigkeit; diese kultische Handlung —
moge sie mit oder ohne Ernst erfasst werden — Kindern andersden-
kender Eltern aufdringen zu wollen. Und der Befiirworter des An-
trages auf Abschaffung des Schul- und Anstaltsgebetes war véllig im
Recht, als er sich auf den Glaubens- und Gewissensfreiheit-Artikel
der Bundesverfassung berief. E. Br.

Nachtrag zu obigem Artikel Die Berliner Stadtver-
ordnetenversammlung hat Donnerstag den 26. April einen von kom-
munistischer Seite gestellten- Antrag zum Beschluss erhoben, wonach
in den stidtischen Krankenhiusern die »Andachten« abgeschafft wer-
den.

Literatur.

Sémtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V.S.: Hans Huber Wilder-
mettweg 4, Bern. '

Mein Weg von der rémisch-katholischen Konfession zur Mensch-
heitsreligion, von Dr. Hompf. !

In dieser 74 Seiten starken Broschiire schildert der Verfasser, wie
der Titel andeutet, in schlichter Weise seinen geistigen Entwicklungs-
gang. Er ‘war katholischer Geistlicher, kam aber durch das Studium
der Philosophie und eigenes Nachdenken und Beobachten zu der Er-



68 DER FREIDENKER Nr. 9

_»Zwischen Tugend und Gliick muss Harmonie sein —
Diese Harmonie kann' nur durch Gott bewirkt werden,
Also gibt es einen Gott, der sie bewirkt.«

Dabei wird von einem unbewiesenen Obersatz ausgegan-
gen, um etwas zu beweisen. Eine spezielle moralische Welt-
ordnung, wie sie mit dieser Harmonie bezeichnet wird, gibt es
nicht, sondern dieselbe hat sich als notwendige Folge der staat-
lichen und gesellschaftlichen Beziehungen der Menschen unter-
einander nach und nach herausgebildet und so 'zu einer ge-
wissen Ordnung gefithrt und sich in dem Satz manifestiert:

»Was Du willst, das man Dir tue, das tue auch den andern.«

Diese Entwicklung ist wesentlich' abhingig von Erziehung,
Bildung, Wohlstand und Freiheit. Wo diese vier Punkte fehlen,
ist auch keine moralische Weltordnung vorhanden. Die sub-
jektive Aeusserung derselben, welche wir das Gewissen nennen,
wechselt genaut mit dem Wechsel dieser vier Komponenten. So
z. B. macht sich ein Menschenfresser durchaus kein Gewlssen
daraus, ein fettes und saftiges Stiick eines Mitmenschen mit
Behagen zu verzehren, wihrend unser Gewissen dagegen pro-
testiert. Oder ein und derselbe Mensch verrichtet in dem einen
Jahr unter gewissen Umstinden eine Tat, die er in einem an-
deren Jahr unter anderen Umstinden nicht gutheisst und in
beiden Fillen spricht ihn sein Gewissen von Schuld frei. Gébe
es einen Gott, der durch das Gewissen spricht — wie die
Theologen behaupten — dann miisste dieser stets, unter allen
Umstidnden und zu allen Zeiten dasselbe gutheissen, sonst aber
wire dieser Gott verinderlich, was von niemanden anerkannt
werden kann. Die :Erfahrung weiss auch von einer Harmonie
zwischen Tugend und Gliick nichts. Wie viele befinden sich
sehr wohl und gliicklich auf den Triimmern des Gliickes von
so vielen andern Mitmenschen.

»Wer Gutes tut,

Auf dass ein Gott ihn lohne,
Wandelt dadurch gerade gut in béose,
Und wer Bosheit aus’ Furcht vor
Giottes Zorn flieht, der ist feige.«

Wir kommen zum fiinften Beweis fiir das Daszin Gottes,
zum sog. ontologischen. Ein Hauptkunstgriff, vielleicht
der kniffigste von allen, ist der ist der Einfall, das Dasein Got-
tes aus dem blossen Begriff heraus als Existenznotwendigkeit
anzusehen, Dass hier das zu Beweisende schon als bewiesen
vorausgesetzt wird, erinnert an die Geschichte von Miinch-
hlausen, sich an seinem eigenen Zopf aus dem Sumpf heraus
zu ziehen. Es gehort schon in das Gebiet des Witzes, zu be-
haupten, dass, weil wir iiberhaupt die Idee eines unendlichen
Wesens besitzen, es auch existiere, denn wie kénnten wir sonst
iiberhaupt zu einer solchen Idee gelangen, Nach diesem Schluss
miissten ‘auch mit demselben Recht alle Hexen, Geister, Ge-
spenster, Teufel, Dimonen und die Gotter aller Volker und
aller Zeiten existieren, denn, kann man sich fragen, wieso
konnte der ‘Mensch, der die Eigenschaft aller dieser nicht be-
sitzt, anders zu ihrer Vorstellung gelangen, als dadurch, dass

alle diese Wesen die Idee von ihnen in die Menschen hinein-
gelegt haben. Das ist aber Unsinn und widerspricht dem ge-
sunden Menschenverstand. Eine Sache, die im Reiche der Phan-
tasie existiert, muss nicht notgedrungen in der Wirklichkeit
vorhanden sein. Dieser sog. Gottesbeweis ist ein Salto mortale.

Der sechste Beweis basiert a consensu gentium,
d. h. aus der Uebereinstimmung der Vélker beziiglich des Got-
tesglaubens. Voon einer solchen Uebereinstimmung ist natiirlich
keine Rede, denn es gibt viele Vélker, denen der Gottesbegriff
teilweise oder ginzlich fehlt, so z B. besitzen die Chinesen
kein Wort fiir Gott. Auch die grosse Masse der ungebildeten
Japaner — die gebildeten sind ausschliesslich Atheisten — be-
sitzt wohl eine Art ethischen Kultus in der Form eines Aber-
glaubens, aber sie besitzt keine Hierarchie und keine Dogmen,
Und hier ist der Ort, einen Erlass des letzthin verstorbenen
Kaisers von Japan zu erwihnen, der folgendermassen lautet:

»Indem es sich herausgestellt hat, dass die Religionen im-
mer die Ursache und der Grund von Blutvergiessen, Krieg und
Zwistigkeiten im Volk gewesen sind, nachdem die Religionen
den Menschen nie Gliick gebracht haben, raten wir unserem
Voolke an, keine Religion zu haben. Da wir aber in reli-
giésen Dingen vollstindige Toleranz zu befolgen beabsich-
tigen und niemandem verbieten wollen, wenn es ihm beliebt,
sich welcher Religion immer zu bedienen, geben wir, wenn
jemand durchaus eine Religion haben will, ihm hiermit den
Rat, den Shintoismus zu akzeptieren, der uns noch immer die
ungefdhrlichste Religion diinkt« Dieser Shintoismus enthilt
nichts Uebersinnliches und Ueberirdisches, ist ganz frei von
Organisation und Hierarchie, dass man ihn gar nicht als Reli-
gion, sondern als atheistisch und als ungeordnete Anhiufung
von zeremoniellem Ahnenkultus bezeichnen kann. Die’ Japaner
besitzen auch seit 1887 ein grossartig organisiertes Freidenker-
tum, zirka 25,000 Mitglieder, worunter sehr zahlreiche Lehrer
und Lehrerinnen. Und wie sieht es bei uns diesbeziiglich aus,
man mochte sein Haupt verhiillen.

Auch die Chinesen sind gleicher Auffassung, Als man Kon-
fu-tse iiber Gott fragte, antwortete er: »Ich habe noch nie einen
Menschen gesehen, der aus dem Jenseits zuriickkam und mir
von einem Gott oder von Goéttern erzihlen konnte. Daher
weiss ich michts davon, Euch aber etwas von erfundenen Got-
tern zu erzdhlen, wie es die Priester anderer Religionen tun,
halte ich fiir unrecht. Uebrigens seid ihr Chinesen fiir solche
Mirchen: auch zu gescheit.«

Der auch in Europa bekannte chinesische Staatsmann Li-
Hung-Tschan &dusserte sich iiber diese Frage, wie folgt: »Das
Christentum tiuscht, denn seine  Anhinger leben nicht nach
seinen Lehren. Die Christen berufen sich auf die Nichstenliebe
und sogar auf die Vergebung den Feinden gegeniiber. Aber in
der Tat kennen sie weder das eine noch das andere. Im Gegen-
teil hat diese Religion unter ihren Bekennern stets Hass und
Streit hervorgerufen, Wir kennen die Kirchengeschichte und
wissen, dass seit den Zeiten des Nestorianus und der Arianer

kenntnis, dass der geistige und moralische Aufstieg der Menschheit
und ijhr Gliick nicht von einer Kirche geschaffen werde, dass die
Kirchen vielmehr in der Menschheitsgeschichte eine hochst verhingnis-
volle Rolle spielen. Er spricht sich dariiber folgendermassen aus:
»Die Wiirzburger Studien und Lebenserfahrungen unter den Priestern
und Klosterbewohnern hatten mich den Glauben an die Géttlichkeit
der Kirche und die Unfehlbarkeit ihres romischen Oberhauptes vol-
lends ablegen lassen. Wer die Kirchengeschichte kennt, muss sich
von der Roheit, ja Unmenschlichkeit jener Pipste, Bischéfe und Mon-
che abgestossen fithlen, die im Namen der Religion ungezihjte Min-
ner der Wahrheit als Ketzer hinschlachten oder bei lebendigem Leibe
verbrennen liessen. Noch mehr aber wird der sefiend gewordene
Mensch afigewidert von dem Wuste der kirchlichen Dogmen, Sakra-
mente und Satzungen, die, weit entfernt géttlicher Abstammung zu
sein, ihren menschlich-materiellen Zweck nur zu deutlich zeigen. Wer
den historischen und psychologischen Ursprung aller kirchlichen so-
genannten Wahrheiten kennen gelernt hat: fiir den ist der Nimbus
der Gétilichkeit all dieser Dinge dahin. Fiir den Kenner ist die Kirche
mit jhrer ganzen Glaubens- und Sittenlehre nur ein Produkt aus alt-
heidnischem Erbe und priesterlich ausgekliigelten Zutaten. Die rémi-
sche Kirche als despotische Priesterbehdérde wurde mit Recht als
Ciésarcpapismus angesprochen. Die rémischen Cidsaren mit ihren im-
perialistischen Herrschergeliisten sind in den unfehlbar sich wihnen-
den Pipsten wiedererstanden. Die Apotheose eines Romulus, Augu-
stus, Julius Cisar liessen sie ihrem vermeintlichen Stifter Jesus von
Nazareth zuteil werden — um selbst von ‘dessen Géttlichkeit profi-
tieren zu konnen. Die angemasste Heilig- und Seligsprechung von
ganz besonders ergebungsvollen Kirchendienern ist der Abklatsch
jener heidnischen Versetzungen in den Olymp oder unter die Zahl

der seligen Gotter. Nichts ist gottlich, nichts ist originell im rémi-
schen Kirchentum. Neu ist hochstens die ebenso traurig-phantastische
wie auf priesterlich materielle Zwecke abzielende Erfindung des Fege-
feuers. Durch die vielen Fallstricke ihrer Gebote und Verbote lisst
die Priesterkirche den Armen schuldig werden, dann iiberldsst sie ihn
der Pein, um ihn dann durch Sakramentsgnade, Messopfer u. dgl. m.
erlésen und sich damit unentbehrlich machen zu kénnen.«

Dieses vernichtende Urteil iiber die Kirche ist umso bemerkens-
werter, als sie von einem Manne stammt, der die Kirche von innen
heraus kennt und vertraut ist mit ihrer Wirksamkeit. Er selber ist
ven Grund aus eine Erziehernatur. Demgemdss suchte und fand er
nach seiner Abkehr von der Kirche Betitigung auf dem Gebiete der
Erziehung. Er wirkte als Lehrer und als freireligioser Prediger, Seinen
Lebenszweck erblickt er darin, der Menschheit eine rieue Religion zu
geben, die er Menschheitsreligion nennt. Mit dieser erstrebt er »die
Einigung aller Menschen auf der Grundlage der Wahrheit, Gerech-
tigkeit und Liebe«, also das, was auch wir Freidenker wollen. »Men-
schenerziehung ohne Sibel und Sakramente, ohne Gnade und Gra-
nate! Menschenerziehung mit menschlichen Methoden! Das sei unsere
Parole.« Wort fiir Wort sind wir mit ihm einverstanden, Nicht einig
gehen wir Freidenker mit ihm in der Auffassung, dass dies eine neue
Religion sei, aus Griinden, die hier nicht nidher auseinandergesetzt
werden konnen, aber nicht aus Fanatismus, wie Dr. Hompf "anzu-
nehmen geneigt ist, sondern aus ruhigen, sachlichen Erwagungen.
Wir anerkennen die selbstlose, aus reiner Menschenliebe stammende
Titigkeit Dr. Hompfs, wie sie uns aus dem einfachen Biichlein ent-
gegentritt; unser Wollen und Streben ist dasselbe, und diese Einheit-
lichkeit im Ziel ist wichtiger als der mehr formale Punkt, in dem
unsere Meinungen auseinandergehen. E. Brauchlin.

.



	Feuilleton

