
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 8

Artikel: Die Krise der europäischen Kultur und die Kirche

Autor: Guglielminotti, Luigi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 DER FRE IDENKER 61

nichts aus dem Handgelenk schaffen könnte, womit alle
Schwierigkeiten sofort beseitigt würden? Dass dem nicht so ist, darf
als schlagendster Gegenbeweis gegen diesen teleologischen
Gottesbeweis ins Feld geführt werden. Damit aber auch der
Humor hier noch zu Rechte kommt, zitiere ich zum Schluss
das niedliche Gedicht von Lorm :

»Aus Gottes Herzen ist die Welt entsprungen,
Als seiner Liebe, seiner Huld Erscheinung!
So spricht die Katze, wenn ihr Fang gelungen. —
Die Maus doch ist nicht ganz der gleichen Meinung,
Zwar täglich kommt ein frommes Buch heraus,
Doch nirgends fand ich widerlegt die Maus.«

Dr. L. B.

(Fortsetzung folgt.)

Die Krise der europäischen Kultur
und die Kirche.

Von Luigi Quglielminotti.

Mit Recht hat Lenin behauptet, dass Politik und Religion
nicht zu trennen sind, so ist der Ruf des alten Cato »delenda
est Karthago« nicht nur eine politische Aufforderung,
sondern auch eine religiöse Aeusserung. Lange Zeit bevor es eine

organisierte katholische Kirche gab, behauptete der alte Cato,
dass, wo eine grosse Macht im Entstehen ist, dort selbst keine
andere Macht geduldet werden kann.

Die alten Römer waren keine Sentimentalisten Warum
sollte die katholische Kirche, die die Erbschaft vom römischen

Imperium übernommen hat, sentimentalistiseh denken?
Im Gegensatz zu den Römern, die hauptsächlich praktische

Menschen gewesen sind, waren die Griechen vor allem gute
Denker.

Schon bei den frühen Anfängen unserer mittelmeerischen
Kultur zeigt sich also ein starker Dualismus zwischen dem

reinen Denken und dem praktischen Handeln: zwischen
Philosophie und Politik.

Der Ursprung der europäischen Mentalität kennt vier
Hauptquellen :

1. Die griechische Kultur.
2. Die staatlichen Sitten, Ueberlieferungen und Einrichtungen

des römischen Imperiums.
3. Die schönen und die geschmacklosen Ideen des Christen¬

tums.
4. Die Errungenschaften der modernen exakten

Wissenschaften.

Wenn wir die Hauptquellen der europäischen Mentalität
mit einigen Namen bezeichnen wollen, so müssen wir sagen:

Plato und Aristoteles,
Aügustus, •

Jesus und Paulus,
Galileo Galilei.

Aus dem Griechentum erhält Europa Musik, Literatur,
Kunst und reine Mathematik: mit einem Worte die Philosophie.
Aus dem römischen Reiche hat es den praktischen Sinn für
das Leben erhalten. Aus dem Christentum haben wü nicht nur
das Ideal der Liebe und der Treue, sondern auch die Zuneigung

für ultramontanistische Klügeleien erhalten. Aus den
Anwendungen der Naturwissenschaften auf die Technik ist der
moderne Industrialismus und der allgemeine Glaube an die
Macht entstanden. Diese Einteilung darf natürlich nicht zu
dogmatisch verstanden werden. Machtgier ist zum Beispiel
uns reichlich durch die römischen Ueberlieferungen eingeflösst
-worden. Und woher haben die Deutschen ihre ausgesprochene
"Vorliebe für Gründlichkeit? Das ist mir nicht klar. Ich weiss
nur, dass der Deutsche sehr oft nicht zufrieden ist, bis er mit
seiner Grübelei soweit vorgeschritten ist, dass er den
Ausgangspunkt seiner Ausführungen nicht mehr sieht. Dann ist
er zufrieden.

Jedenfalls ist die Kultur eines Volkes eine sehr komplizierte

Erscheinung.
Der Gegensatz zwischen Philosophie und Politik in unserer

Kultur ist nicht nür eine alte historische Tatsache, sondern
auch ein immanentes Verfahren unserer menschlichen Vernunft,
das heisst etwas innenwohnend und dauerhaft. Wir haben
bereits oben bemerkt, dass die griechische Philosophie transcen-

dental blieb, nämlich sie bewegte sich im allgemeinen ausserhalb

der praktischen Politik. Der griechische Philosoph dachte
nicht im geringsten daran, sich in Besitz von materieller Macht
zu setzen, um seine Weltanschauung dadurch anderen
Menschen aufzwingen zu können. Die Mentalität der Römer war
anders veranlagt. Das römische Imperium war nicht auf Recht
gebaut, sondern auf Macht. Die Römer wollten erst mit Gewalt
und sogar mit List die Welt erobern, und erst hernach
Ordnung schaffen. Also Macht entsteht bei den Römern nicht aus
dem Rechte, sondern die Macht ist einfach Recht. Besser
gesagt: Macht hat immer Recht. Hier liegt die schwache Seite
des römischen Imperiums. Gerade weil das römische Reich nur
eine äusserliche Ordnung kannte, wurde es den ersten Christen
möglich, einen Staat im Staate zu bilden. Dasselbe hat sich in
der neueren Zeit in Italien wiederholt, indem der religiösethisch

schwache demokratische Staat selbst daran Schuld ist,
dass ein neuer Staat sich bilden musste.

Die ausgesprochene Tendenz der Römer, für eine Macht
zu kämpfen, die jede andere Macht ausschliesst, ist später vom
römischen Imperium zur katholischen Kirche übergegangen.
Gegenüber dieser Tendenz der Kirche, alle Macht an sich zu
reissen, hat sich später die menschliche Vernunft der eroberten
Völker erhoben, und zwar unter dem direkten Einfluss der
griechischen Philosophie, die in der Renaissance wieder zur
Geltung kam.

Es ist grossartig, was die Griechen philosophisch geleistet
haben! Bei den alten Griechen finden wir bereits eine
idealistische Strömung: die aleatische Schule. Griechenland hat aber
uns auch die materialistische Schule der Epikuräer gegeben
und die mathematische Schule von Pythagoras. Aus diesen
Schulen kommt dann die Richtung der Sophisten heraus. Man
könnte diese Strömung Relativismus nennen. Die Sophisten
mit ihrer Verneinung jeder absoluten Wahrheit werden eine
Gefahr für die staatliche Ordnung, und als Reaktion entsteht
die Philosophie von Sokrates, der das absolute Kriterium der
Wahrheit in der praktischen Vernunft sucht. Diese Grundidee
von Sokrates wird 22 Jahrhunderte später ausführlich und
wissenschaftlich von Kant ausgearbeitet. Sokrates machte auch
den Versuch, das Verhältnis zwischen einer sozialen und einer
kosmischen Ordnung festzulegen, doch sollte diese grosse
philosophische Leistung ein Verdienst von Plato und Aristoteles

sein.
ALs das römische Reich zusammenbrach, wurde die katholische

Kirche seine Erbin. Die Kirche sollte von nun an die
ganze Welt beherrschen, und zwar nicht nur in materieller,
sondern auch in geistiger Hinsicht. Zu diesem Zwecke genügt
aber die christliche Lehre der Nächstenliebe nicht. Die Kirche
fühlte das Bedürfnis, eine menschlich-universelle Weltanschauung

zu besitzen, und aus diesem Grunde wurde die alte
Philosophie von Plato und Aristoteles von den Begründern der
katholischen Kirche für ihre Zwecke umgearbeitet. Das Ideal
aller Gesellschaften ist also nicht mehr die römisch-heidnische
Gesellschaft, sondern die neue christliche Gesellschaft.

Es folgte dann das Mittelalter. Die Philosophie steht durchaus

im Dienste der Kirche, und diese ist eine starke weltliche
Macht. Thomas von Aquino wandelt die Philosophie von
Aristoteles in seine »Summa Theologiea« um. Das Genie von
Dante Alighieri hat nicht die Kraft, um sich und das
erwachende Bewusstsein seines Volkes von den Abscheulichkeiten
der Theokratie zu befreien. Dante, eines der grössten Genies
der Weltgeschichte, kritisiert die Theokratie und unterstützt
sie doch indirekter Weise; denn mit seiner »Divina Comedia«
verherrlicht er eine Weltanschauung, die wir als moderne
Menschen grösstenteils verwerfen müssen, wenn wir aufrichtig
sein wollen.

Auch einem Luther gelang es nicht, die deutsche Nation
von dem Gift der römisch-christlichen Kirche zu befreien. Die
Reformation ist keine richtige Revolution gewesen. Schade!
Die deutsche Reformation hat indirekterweise der katholischen
Kirche einen Dienst geleistet, denn die deutsche Reformation
hat die deutsche Nation in zwei Lager gespalten, und seit dieser

Epoche bis zu der fascistischen Aera waren die deutschen
Katholiken die stärksten Verteidiger einer Kirche, die doch
ihren Sitz auf fremdem Boden hat. Die Folge der deutschen
Reformation war das Konzil von Trient, also ein Sieg für
ultramontanistische Einrichtungen. Hätte Luther und vor allem das
deutsche Volk damals den Mut gehabt, einen weiteren Schritt



62 DER FREI DENKER Nr. 8

zu tun, dann hätte die Weltgeschichte eine ganz andere
Bedeutung und Richtung erhalten.

Als Italiener wünsche ich mir, dass der Duce die deutsche
Reformation richtig erfasst, um die nötige Lehre zu ziehen.
Wenn Mussolini sagt: Katholizismus und Fascismus sind
dasselbe, dann entweder denkt er in politischer Beziehung mac-
chiavellistisch oder aber ist er nicht der grosse Staatsmann,
den unsere Zeit braucht.

Der Wendepunkt, der die europäische Neuzeit vom Mittelalter

trennt, liegt, wie jeder oberflächliche Kenner der
Geschichte weiss, in der Abkehr von dem Grundgedanken der
Theokratie und also in der Verdrängung der kirchlichen Autorität

durch das erwachende Vertrauen auf die eigene Kraft der
Vernunft. Der aufrichtige moderne Mensch macht dem
Unglauben an die Vernunft, diesem ebenso beschämenden wie für
die Mehrzahl unserer bürgerlichen Zeitgenossen bezeichnenden
Standpunkt der Standpunktlosigkeit keine Zugeständnisse. Wer
Einfluss auf die heranwachsende Generation ausüben will, soll
sich ganz klar und ausdrücklich zu einem inhaltlich bestimmten,

durch die menschliche Vernunft erkennbaren, auf das
Staatsleben nicht nur anwendbaren, sondern auch dafür
verbindlichen Gesetz bekennen.

i Der Fascismus '— diese starke politische Strömung unserer
Zeit — scheint äusserlich durchaus katholisch und christlich
sein zu wollen, innerlich muss er aber notwendigerweise uns
über das Christentum hinaus führen. Kein Mussolini wird in
der Lage sein, zu verhindern, dass früher oder später in Italien,
das gegenwärtig durch das fascistische Regime katholisch sein
muss, die nichtchristliche Weltanschauung selbst im öffentlichen

Leben sehr stark zum Ausdruck kommt. Mussolini
gestattet vorläufig nicht, dass das katholische Italien evangeli-
siert wird. Er hat, meines Erachtens, ganz recht. In seiner
Stellung würde ich dasselbe tun. Ich, der vor 25 Jahren mit der
katholischen Kirche vollständig gebrochen hat, habe heute die
feste Ueberzeugung, dass der einzige Weg, um die alte kranke
europäische Seele geistig zu erneuern, darin besteht, dass ein
tüchtiger Politiker den Versuch macht, uns Europäer vom
christlichen Konventionalismus endlich zu befreien.

In= und Ausländisches.
Ein neuer Syllabus. Die »N. Z. Z.« weiss zu berichten,

dass die Veröffentlichung eines zahlreiche Punkte umfassenden

Syllabus durch den Santo Uffizio bevorstehe, worin der
einzig zulässige Standpunkt der Katholiken aller Länder zu
Staat und Kirche umrissen sei. Das wird ein Fortschritt gegen
den Syllabus vom Jahre 1864 sein!

Papst und Mussolini. Eine lange Auseinandersetzung im
»Freidenker« kann man sich ersparen, da die Tageszeitungen
das Wesentliche bringen. Uebrigens ist der »Krach« zwischen
dem nationalistischen und dem kirchlichen Machthaber sehr gut
erklärbar und konnte gar nicht ausbleiben: Zwei Absolutisten
können nebeneinander nicht existieren. Eine Zeitlang geht's,
eine Zeitlang müssen sie sich1 vertragen, so> lange, als einer
den andern fürchtet, nicht recht weiss, wo. hinaus der andere
will und es: für besser hält, ihn für sich zu haben als gegen
sich. Sie sind zwei Raubtieren vergleichbar, die sich umschleichen,

und keines hat den Mut, das andere anzugreifen.
Wenn aber von zwei Maehthabern jeder nach der absoluten

Macht strebt, so ist es ganz unausbleiblich, dass sie
einander irgendwann ins Garn geraten müssen. Wie lange hat
Mussolini der Kirche gedient! Er hat das Kreuz auf das Kapitel

gestellt, er hat den Schulen das Kruzifix aufgedrängt, er hat
durch seine Gesetzgebung den Schulunterricht verkatholisiert.
Er musste den Papst zum Freunde haben, solange seine Macht
nicht genügend gefestigt war.

Jetzt aber fühlt er sich mächtig genug. Jetzt darf er auf
ein Gebiet übergreifen, das der Papst als sein Monopol
betrachtet, auf das der Jugenderziehung. Mehr als das: Mussolini

beansprucht die Jugenderziehung als sein, d. h. als des
fascistischen Staates Monopol. Und als der Papst sich muckste
und herüberrief: He, Nachbar, das ist mein Garten, bleib du
auf deinem Erdreich, — da hat er ganz einfach die nichtfasci-
stischen Jugendorganisationen aufgehoben.

»Mussolini hat dadurch dem Vatikan den Kampf anger
sagt, einen Kampf, dem Pius XI. nicht ausweichen wird und

kann, da es um das Recht der Sammlung und Unterweisung
der katholischen Jugend geht,« schreiben die katholischen
»Neuen Zürcher Nachrichten«.

Uns Freidenkern kommt es ziemlich auf dasselbe hinaus,
ob die Jugend einer nationalistisch-militaristischen oder einer
kirchlich-konfessionellen Erziehung in die Hände falle. Eines
liegt unserm Erziehungsziel so fern wie das andere. Ausserdem
ist ja vorauszusehen, dass die beiden Mächte, die sich jetzt
bekämpfen, einander schon wieder finden werden, denn sie
haben einander nötig: die Kirche den Militarismus, der
Imperialismus die Religion.

Religion und Kirche. Da auch noch viele Freidenker einen
dicken Strich zwischen Religion und Kirche machen und meinen,

jene sei etwas ganz anderes als diese und man vergehe
sich gegen die Religion, wenn man Religion sage, wo man
eigentlich Kirche meine, da die Kirche wohl viel auf dem Kerbholz

habe, woran die Religion ganz unbeteiligt sei, — sei hier
ein Wort aus der Rede des Papstes Pius XI. über die fascistischen

Katholiken Italiens (Centro nazionale) angeführt. Es soll
ihnen zeigen, dass der Papst den von ihnen konstruierten
Unterschied zwischen Religion und Kirche nicht macht. Die
»Neuen Zürcher Nachrichten« schreiben: »Schliesslich
beschwerte sich Pius XI. insbesondere auch darüber, dass einer
der Redner des katholischen Zentrums, wie dies in der
fascistischen Presse üblich geworden ist, einen Unterschied
zwischen »Religionspolitik« und »Kirchenpolitik« gemacht habe.
Das lauf? darauf hinaus, dass man einen Unterschied
zwischen der katholischen Religion und der katholischen

Kirche mache, was a b sur d und go 1 1 es 1 ä st e r-
lieh sei.

Feuerbestattung. Es nützt nichts, dass die Geistlichkeit.
mit dem Papst an der Spitze gegen Leichenverbrennung Sturm
läuft. Sie breitet sich immer mehr aus, und auch die Katholiken

lassen sich von dem pfäfiischen Wehegeheul nicht mehr
schrecken. So sind es in der Tschechoslovakei gerade
die Katholiken, die den grössten Prozentsatz der Einäscherungen

erreichen, nämlich 52,4 °/0, dann folgen mit 23,2 °/o die
Konfessionslosen, mit 14,1 °/0 die tschechoslovakische Kirche,.
mit 8% die Protestanten und mit 2,2% die Juden.

Für den Frieden. 74 neuenburgische Primär- und Sekun-
darlehrer haben den Mut aufgebracht, an die Genfer Lehrer
eine Adresse zu richten, in welcher sie sie zu ihrer im Laufe
des letzten. Jahres erfolgten Kundgebung zugunsten der
Herstellung des Friedens durch Aufhebung der Armeen
beglückwünschen.

Vermischtes.
Religion und Krieg. An der Breslauer Charlotten-Mädchenmittelschule

ist ein im Jahre 1 9 2 7 erschienenes Lehrbuch im Gebrauch,
das die bekannten chauvinistischen Gedichte »Der Rhein bleibt
deutsch«, »Der Gfott, der Eisen wachsen liess« u. a. enthält. Das
schlimmste Stück davon ist wohl das Gedicht, das mit den Worten
schtiesst : »So, deutscher Mann, du freier Mann, mit Gott, dem
Herrn, zum Krieg«. Also sind die Schulmänner, die dieses
Buch geschaffen und eingeführt haben, wie Anno 1914. Der deutsche
Gott — ein Kriegsgott. (Nach »Geistesfreiheit«.)

Religiöser Wahnsinn. In Berlin treibt die sog. Weissenbergsekte
den Unfug des Gesundbetens. Wegen eines Falles, in dem durch die
»Gesund«-Beterei eine Frau geisteskrank wurde, ist der Sektenführer
Weissenberg unter Anklage gestellt worden. (Nach »Geistesfreiheih.)

Die Glaubensschwindsucht In der katholischen Kirche. Die
katholische »Schildwache« ergeht sich unter dem Titel »Die Religion
des möglichst wenig« in folgender Jeremiade, die wir zur Erheiterung

unserer Leser hier wiedergeben :

»Im Dom zu Münster wurden vorschriftsgemäss die Kirchenbesucher

gezählt. Ergebnis: Gesamtzahl der Sonntagsmessebesucher
7731. Beim liturgischen Hochamt nur 643, bei der 11 Uhr Messe 4648.
Von den 4648 erschienen zum Glockenschlag 11 Uhr: 1554, bis
Predigtbeginn noch 739, während der Predigt 2141 (statt Hörer Störer!),
die übrigen später. Der Prediger muss also bei einer 2141fältigen
Störung das Wort Gottes verkünden In anderen Städten wird man
ähnliche Erfahrungen machen. Die Flucht vor dem Hauptgottesdienst
stellt nur eine Etappe auf dem Weg zum religiösen Nihilismus dar.
Die überfüllte Spätmesse ist nicht das Letzte. Auch sie wird dem Mi-
nimismus zum Opfer fallen.«

Arme Kirche, für die es in Umkehrung des Coueschen
Zauberspruches heisst: Es geht mir aie Tage und in jeder Beziehung schlechter

und schlechter!


	Die Krise der europäischen Kultur und die Kirche

