Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 11 (1928)

Heft: 8

Artikel: Gottesbegriff und Wissenschatft : [3.Teil]
Autor: L.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 DER FREIDENKER , 50

Gottesbegriif und Wissenschait.

(Fortsetzung )

Der am meisten bekannte Gottesbeweis ist der sog. Kos-
mologische Beweis, wobei aus der Existenz der Welt die
Existenz Gottes geschlossen wird. Aristoteles, der griechische
Philosoph, behauptet, dass eine erste bewegende Ursache aller
Dinge vorhanden sei oder, konkret gesagt, wenn eine Uhr vor-
handen ist, muss auch ein Uhrenmacher vorhanden sein. Daher:

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Die Welt existiert, )

Folglich hat die Welt eine Ursache und
Diese Ursache ist daher Gott. '

Was sagen aber die Anhidnger dieses Beweises zu folgen-
der Form dieses Schlusses:

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Gott existiert,
Folglich hat Gott eine Ursache.«

Diejenigen, welche die Ewigkeit der Welt leugnen und des-
halb eine¢ Ursache fiir die Welt annehmen, kommen mit dieser
Form des Schlusses wohl kaum auf jhre Rechnung. Doch Spass
bei Seite: Die Grundlage, welche fiir diesen Beweis zu gelten
hat, ist in den Begriffen Stoff und Kraft enthalten. Die Auf-
fassung von Aristoteles anerkennt nicht einen Weltschép-
fer, der dic Welt aus »Nichts« erschaffen hat, wohl aber einen
Weltbeweger. Ein »Nichts« ist logisch undenkbar und tat-
sichlich nicht vorhanden, die Annahme eines absolut leeren
Raumes ist aus der Wissenschaft verschwunden, Materie und

Raum gehdren zusammen und sind als gleichbedeutend anzu- -
sehen. Daher kann auch die Materie nicht aus dem Raum hi-’

naus eliminiert werden, wobei dann der Raum als Letztes, Un-
ermessliches iibrig bleiben soll. Ohne Raum keine Materie
und ohne Materie kein Raum, lautet negativ der positive Satz,
dass der Stoff als solcherunvernichtbar ist, da-
her nicht erschaffen oder zerstdért werden kann,
Dasselbe gilt natiirlich auch mit der Bewegung des Stoffes, der
Kraft.

Zum Beweis dafiir dient ein cinfaches Laboratoriumexperi-
ment: Auf der einen Wagschale einer Wage ist eine Glas-
glocke luftleer gemacht und luftdicht abgeschlossen und darin
ein mit Petroleum getrinktes Holzstiick, auf der andern be-
finden sich soviel Gewichte, als zur Erhaltung des Gleichge-
wichtes erforderlich sind. Nun wird aus einem Sauerstofigaso-
meter Sauerstoff in die Glocke eingefiihrt, das Holz verbrennt
dabei sehr rasch und es bleibt nichts zuriick als etwas Asche.
Im Moment. wo das Holzstiick verbrannt ist, wird die Zufuhr
von Sauerstoff eingestellt, Nun das Resultat: die Schale mit
den Gewichten steigt, die Schale mit der Glasglocke ist schwe-
rer geworden, und zwar gerade um soviel, als an Gewicht
Sauerstoff eingefithrt wurde. Zieht man dieses Gewicht ab, so
geht die Wage wieder ins Gleichgewicht iiber, d. h. der Stoff

hat sich von der Holzform in die Form von Verbrennungs-
gasen umgewandelt, aber er blieb sich an Gewicht
gleich,

Wie dies Lavoisier gezeigt hat, so haben es Robert Mayer
und Helmholtz auch fiir die Kraft nachgewiesen.

Damit ist die aristotelische Auffassung erledigt. Denn die
Bewegung als eine Eigenschaft des Stoffes, also der Welt, ist
ebenso ohne Anfang und Ende und dauert daher ewig. Ein
Sto ff ohne Kraft, d h. ohne Bewegung ist daher
ebenso undenkbar, wie eine Kraft, d. h. Bewe-
gung ohne Stoff oder Materie. »Daher ist das Suchen
nach einer Ursache der Welt gerade so undenkbar, wie die
Stelle, wo der Raum ein Endé hat oder der Augenblick, da die
Zeit einen Anfang nahm,« sagt Schopenhauer. »Gott oder das
ewige Wesen,« sagt van Caubergh, »besitzt Eigenschaften, wel-
che eine Beziehung zur Welt voraussetzen und daher nur beim
Bestehen derselben denkbar sind, so z. B. Vaterschaft, All-
macht, Allwissenheit etc. Wenn also die Welt einen Anfang
gehabt hat, so muss ihn auch Gott gehabt und sich mit der
Weiterentwicklung der Welt im Einklang allmihlig verbessert
haben — was bei einem als vollkommen gedachten Wesen
doch unmoéglich ist. Wenn daher Gott mit seinen der Welt ent-
nommenen Eigenschaften ewig ist, so muss es auch die Welt
sein.« -

Nach der Bibel und ihrer Schépfungsgeschichte hat Gott,
nachdem er von Ewigkeit an geruht hatte, zu irgend einer be-
stimmten Zeit die Welt aus »Nichts« erschaffen. Das Dasein
Gottes zerfillt also in zwei getrennte Perioden, wovon die eine
chne, die andere mit Ursache sein wiirde, wobei aber ohne die
Verkniipfung von Ursache mit Wirkung ein Dasein undenkbar
ist. Dabei ist nicht einzusehen, wo denn Gott, nachdem er seit
Ewigkeit her geruht und sich dabei offenbar wohlbefunden hat,
was librigens bei einem vollkommenen Wesen nicht anders
sein kann, den Anlass zur Weltsch6pfung hergenommen hat.
Ferner ist ein in absoluter Ruhe verharrendes Wesen ebenfalls
undenkbar und eigentlich: das absolute Nichts, das aber logisclr
undenkbar und nicht vorhanden ist.

Um noch die Begriffe Ewigkeit und Unendlichkeit etwas
niher anzusehen, so erscheinen fiir unsere Zeitbegriffe, nach
dem Masstabe unseres Daseins gemessen, die Zeitrdume und
Weltgréssen im unserer Forschung zugénglichen Himmelsraum
schon so endlos, dass man dariiber nicht mehr streiten kann,
ganz abgesehen davon, dass die Wissenschaft dabei noch auf
keine Punkte gestossen ist, wo sie hitte Halt machen und
einen der Ordnung der Dinge nach dem Gesetz von Ursache
und Wirkung widersprechenden, ausser- oder iibernatiirlichen
Grund hitte annehmen miissen,

Zum Schluss soll noch kurz beleuchtet werden, wie schlecht
die Grundlage dieses Beweises, die Weltschépfung, eine Kritik
vertragt. »Im Anfang,« so heisst es, »schuf Gott Himmel und
Erde,« wobei also beides als gleichwertig behandelt wird, ob-
wehl zwischen beiden das grosste Missverhiltnis beziiglich

Damit sind also Ober- und Untersatz gewonnen, die, wenn sie
tatsdchlich richtig sind, eine allgemein wahre Schlussfolgerung ver-
sprechen. Ueber die Richtigkeit muss sich jeder selber klar werden,
Wir gehen mit Buddha weiter. Wenn weder Korper noch Geist unser
Wesen ist, worin besteht es denn? Buddha antwortet: Wenn unser
Wesen nicht Kérper noch Geist ist, so kann man es nicht erkennen,
denn wir kénnen nur Korper und Geist erkennen. Welcher denkende
Mensch sollte das nicht verstehen, nicht schon selber darauf gekom-
men sein, dass das Wesen alles Lebendigen ein Geheimnis ist?

Hier aber ist der Punkt, wo die Meinungen der Menschen aus-
einander gehen. Denn wo das Begreifen aufhért, fingt die Mystik
an. Mystik treiben ist vor allem nicht Sache der Freidenker, die auf
dem Boden der Erkenntnis ihre ganze Kraft zu menschheitsfordernden
Werken einsetzen.

Dr. Grimm steht fiirr die buddhistische Mystik ein, da sie sich aus
dem Syllogismus herleiten lasse. Sie befasst sich mit den Begriffen:
Unsterblichkeit, Wiedergeburt und Gott.

Alles Erkennbare ist verginglich. Damit aber der Begriff »ver-
ginglichc sich iiberhaupt hat bilden kénnen, muss notgedrungen etwas
da sein, das nicht verginglich ist. Das ist unser Ich, Buddha nennt es
ausserzeitlich. Zeit ist nur in Bezug auf Objekte vorhanden. Der
Mensch als Personlichkeit (Persénlichkeit — Geist und Kérper) wird
vom Tode betroffen, nicht aber sein Wesen, das unzerstorbar ist. Ein
von seinen Beilegungen (Personlichkeit) befreiter Mensch ist ein
»Vollendeter«. Er ist tief, unermesslich, unergriindlich, wie der Ozean,
Darin liegt die Aufhebung des Leids. Buddha wollte leidfrei werden,
Er lehrte also ausgesprochen die Unsterblichkeit. Die Wiedergeburt
wird so erklirt: Menschen gelangen dadurch zur Entwicklung im
Mutterleibe, dass Heimgegangene Besitz von einer befruchteten

Keimzelle ergreifen. Es ist ein Drang in ihnen, der vom fritheren
Korper herrithrt, wieder einen Kérper zu wollen. Nur der ganz Voll-
endete, der in seinem letzten Leben sich von den Freuden wegge-
wendet hat und das Leid der Welt erkannte, ist wunschlos geworden.
Er sehnt sich nicht mehr zuriick nach einem Kérper. Ewig wird er
in seinem wesenhaften Zustande verbleiben. Der Drang, der nur vom
vorher dagewesenen Korper herriihrt, setzt voraus, dass immer s¢hon .
ein Korper vorausgegangen sei. Buddha kommt zum Begriff der an-
fanglosen Vergangenheit.

Einen Gott als erste Ursache fiir die Entstehung der Welt kennt
Buddha nicht. Gott ist das allen Wesen Zugrundeliegende, das Wesen-
hafte selbst oder das Nirvana. Riickkehr aus dem korperlichen Leben
ist Sichauflésen, Verfliessen in der Gottheit, die ist der Bereich des
Wesenhaften, Allwirkenden, Allwiinschenden, Allriechenden, All-
schauenden, Allumfassenden, Schweigenden, Unbekiimmerten, der tod-
lose Bereich, aus dem, wie Inseln aus dem Ozean, das Leben aufsteigt.

Das Christentum hat Dr. Grimm einer ebenso griindlichen Be-
trachtung unterzogen. Er hat als erstes den bedeutenden Unterschied
zwischen Christentum und Buddhismus festgestellt. Wihrend Buddha
erkenntnisméssig auf die Begriffe Gott und Unsterblichkeit kommt,
miissen sie im Christentum einfach geglaubt werden. Ohnmacht, Hili-
losigkeit und Gedankentragheit sind die Ursache des blinden Glau-
bens. Dr. Grimm fiihrt aus, wie das Christentum aus dem Judentum
hervcrgegangen ist, ohne irgend etwas Neues zu bringen, wie Jesus
erst spiter als Sohn Gottes im wortlichen Sinne aufgefasst wurde,
nachdem der Begriff sich gewandelt hatte. Dr. Grimm durchgeht mit
klarer Folgerichtigkeit die ganze Entwicklung und belegt alles durch
treffende Beispiele aus der Bibel. Es ist héchst erfreulich, von einem
tiefgreifenden Forscher dariiber so gewissenhafte Aufklirungen zu



'60 DER FREIDENKER Nr. 8

Wiscenschaft besteht. Sonne und Mond wurden erst am vierten
Tage erschaffen, nachdem schon am ersten Tage das Licht
vorhanden war, wobei dem Mond eigenes Licht zugesprochen
wird, Das vorhandene Wachstum von Gras, Biumen etc. ist
am dritten Tage schion vollig undenkbar. Ganz unbegreiflich
ist die Auffasung, dass die Dunkelheit eine mit dem Licht ver-
gleichbare Substanz sei, sowie die Ausscheidung von Wasser
oberhialb und solchem unterhalb des Firmamentes. Alles wird
nur im Interesse der Welt als Mittelpunkt gemacht, was wis-
senschaftlich als Absurditit zu bezeichnen ist.

Glaube und Aberglaube sind bei diesem Gottesbeweis so
eng miteinander verwachsen, dass der Fall des einen das Er-
16schen des andern vollauf erklirt. »Der Sprung von der Welt
in das Phantasiegebiet des Glaubens ist so gross, dass der ge-
sunde Menschenverstand sich dabei das Genick bricht« sagt
sehr treffend Nieuwenhuis.

Der zweite Beweis fiir das Dasein Gottes heisst der te-
leologische oder der physiko-theologische, zu deutsch: Zwec!c-
missigkeitsbeweis, Derselbe lautet: »Aller Zusammenhang in
der Welt ist zweckmissig, was auf eine weise Ursache schlies-
sen lisst, welche letztere Gott ist.« In diesem Schluss wird a
priori etwas als feststehend angenommen, das noch bewiesen
werden muss, nimlich: »dass aller Zusammenhang in der Welt
zweckmissig ist«.

Man kann ebenso gut die Sache umkehren und sagen:
»Gott ist die weise Ursache in der Welt, weshalb jeder Zu-
sammenhang in der Welt zweckmissig ist.«

Dabei ist die Existenz Gottes als bewiesen angenommen,
was aber eigentlich zuerst zu beweisen wire,

Dieser Beweis ist von allen der hiufigste und populérste.
Wie der Mechanismus einer Uhr mit Notwendigkeit einen
Uhrenmacher voraussetzt, so setzt der noch weit kunstvollere
Bau der Welt einen Baumeister voraus. Dabei vergisst man,
dass man nicht Ungleiches mit einander vergleichen kann und
dass es nicht angeht z. B. -das Wachstum einer Rose oder die
Entwicklung aus einem Ei, ein Naturvorgang, mit der Herstel-
lung einer Uhr, ein mechanischer Vorgang, zu vergleichen.
Ersteres ist ein Zeitvorgang nach’ den Gesetzen der Natur,
letzteres das Produkt der Geschicklichkeit eines Menschen und
zwar zudem noch aus Stoffen, welche die Natur bereits fertig
geliefert hat.

Die moderne Naturforschung hat diesem Beweis das Ge-
nick griindlich gebrochen, Schon zirka 450 v. Chr. hat der Phi-
losoph Empedokles darauf hingewiesen, dass die Zweckmis-
sigkeit der Natur ein Ueberrest verungliickter Versuche sei.
Aber bis auf Darwin galt das Gegenteil als Dogma und die
Theologie tat sich ausserordentlich zugute auf diesem Kapitel.
Darwin aber erkannte, dass der Hirsch z. B. nicht deshalb
lange Beine hatte, um schneller laufen zu konnen, sondern

" dass er schneller lduft, weil er lange Beine hatte, dass der
Maulwurf nicht deshalb verkiimmerte Augen erhalten hat, um
in der Erde withlen zu kénnen, sondern dass seine Augen ver-

kiimmert sind, weil er in der Erde, d. h. im Dunkeln wiihlt
und daher eines Sehorganes nicht bedarf.

Prof. Helmholtz, ein beriithmter Spezialarzt fiir Augenheil-
kunde, fand, dass das menschliche Auge recht mangelhaft sei
und dem angeblichen Verfertiger recht wenig Ehre einbrichte.
Wir selber fragen uns, warum wir, wenn doch alles so zweck-
maiscig eingerichtet sei, z. B. am Riicken keine Augen haben,
was uns bei dem heutigen Autoverkehr sehr zustatten kime,
u s, w. —

Darwin wies nach, dass das, was in der Natur zweckmissig
erscheint, das Resultat einer endlosen Reihe von Entwicklungs-
formen ist, wobei die Arten, welche die besten Existenzbedin-
gungen zu entwickeln wussten, die andern iiberlebten, Insekten
beispielsweise, welche auf Blittern leben, wenn sie griin sind
und dadurch den Nachstellungen ihrer Feinde leichter ent-
gehen, verdanken dies einzig und allein nur dem Umstande,
dass eben anders gefirbte Insekten besser gesehen und ver-
nichtet werden, nicht aber einem iiberlegten Schopfungsakt.
Solche Beispiele aus der Tierwelt liessen sich dafiir vertausend-
fachen, ebenso auch aus der Pflanzenwelt.

Des Interessanten halber wollen wir bei den betreffenden
Verhiltnissen des menschlichen Korpers etwas linger verwei-
len. Derselbe wird von den Theeologen so gern als ein Wunder-
werk der Schopfung gepriesen, hat ihn doch Gott nach seinem
eigenen Ebenbilde geschaffen, also nach dem héchsten Typus
der Vollkommenheit. Er sollte also nichts Unzweckmissiges
besitzen und von unvollkommenen und unniitzen Einrichtungen
frei sein. Man denke aber dabei an den Wurmfortsatz, der in-

. folge Entziindungen so oft zum Tode fiihrt, an den Blinddarm

selbst, der oft zu gefihrlichen Unterleibsstockungen {fiihrt, an
die Mandeln als hiufige lokale Erkrankungsstelle und Eingangs-
pforte fiir unheilbare Nierenleiden, an die Neigung der Schild-
driisen zum Kropf zu entarten (von 75 Rekruten war bei einer
Untersuchung in Bern kiirzlich nur einer kropffrei), an die
Thymusdriisen als Ursache von schwerem Asthma bei den
Kindern, an die sog. Schwanzknochen als Ueberreste des Wir-
beltierschwanzes, an die ménnlichen Brustdriisen, an die dus-
seren Ohrmuscheln, an die oft ans tierische grenzende Behaa-
rung der Oberhaut, an das Zahnsystem, an die Bakterien und
Epidemien usw. »Warum,« fragt Spiller, »hat der Mensch als
Krone der Schopfung nicht das Auge des Adlers, das Gehér
der Eule, den Ortssinn des Storchies, den Flug der Turm-
schwalbe und den Geruchsinn des Jagdhundes?« Die Antwort
lautet einfach: weil die Natur sich Selbstzweck und nicht das
mehr oder weniger gelungene Ergebnis eines ausser- oder
itber ihr stehenden Willens ist und weil sich jedes Individuum
nach Massgabe innerer und #usserer Umstinde selbstindig
entwickelt. Was wir alles in der Natur sehen, ist kein Werk,
sondern ein Resultat eines Entwicklungsprozesses von
ungezihlten Jahrtausenden, Warum braucht es aber einen sol-
chen Prozess, wenn ein »Gott« dies alles so mir nichts dir

bekommen, die einem helfen, sich ganz iiber das Christentum zu
stellen und es als eine blosse Stufe in der Geistesgeschichte der Men-
schen zu betrachten, als eine Lehre, die aus einer Zeit stammt, wo
die Menschen sich Gott nach ihrem Ebenbilde schufen, grausam, ehr-
geizig, zornig usw. Nichts allgemein Bindendes ist dahinter zu suchen,
Ist doch der Gott, den die Kirche verehrt, nicht der Allvaater, sondern
der ganz personliche Gott des Isaak, Abraham und Jakob. Es ist eine
Krankheit der Vélker, wie Dr. Grimm sich ausdriickt, sich so an das
althergebrachte Denken zu gewdhnen, dass es als etwas unbadingt
Wahres und Unumstossliches feststeht. Dr. Grimm reiht dem eigenen
Denken und Erkennen den hochsten Rang ein und kann deshalb als
Mitbefreier aus dem Irrtum und Scheinleben bezeichnet werden, ob-
schon sein Weg ihn zum Buddhismus fiihrt, der »Religion der héheren
Menscheng, an deren Vernunft Anforderungen gestellt werden diirfen.
Die Hauptsache ist aber die, dass alle, die das Licht suchen, den Weg
aus der traditionellen Verstrickung heraus finden und zu Klarheit ge-
fithrt werden. Wesentlich trigt dazu bei die Klarheit und Einfachheit
der Sprache in Form und Aufbau. Es wire zu begriissen, wenn das
Werk recht viel gelesen wiirde. L. Br.

Als vierteljahrliche Buchbeilage ist der »Urania« diesmal »Rad

uand Raum« von Eduard Weckerle beigeliigt. Die kulturelle und tech-

nische Entwicklung der modernen Verkehrsmittel wird, vom sozia-
listischen Standpunkte aus, geschildert. Auf den 79 Seiten wird eine
Fiille von interessantem Material auf kurzweilige und leichtverstind-
liche Weise geboten. Wir alle stehen mitten im Weltverkehr drin und
sind unlésbar damit verflochten, ohne dass sich jedoch die meisten
ein klares Bild von diesem kulturell so ungemein wichtigen Gebiete
machen kénnen. Das Biichlein bietet ein solches und kann daher den
Gesinnungsfreunden warm empfohlen werden. W. A. Rn,

Ueber das soeben erschienene Heft 6 der »Urania«, kulturpoli-
tische Monatshefte itber Natur und Gesellschaft (Urania-Werlagsges.
m. b. H,, Jena) folgt schon wieder eine kleine Besprechung, weil es
durch seinen fiir unsere Gesinnungsfreunde besonders interessanten
Inhalt dazu herausfordert. Friihling, Verjiingung, Liebe ist sie offen-
kundig gewidmet. »Friihlings Erwachen« von Prof, Julius Schaxel be-
handelt Frithling und Pubertit. Eine anregende naturkundliche Plau-
derei von Cornel Schmitt »Eine Morgenwanderung im Mirz« ldsst auf
kurzweilige Art einen Blick in die Werkstatt der Natur tun. Ueber
»das Geheimnis der »Lukutate«« referiert mit sehr interessanten ob-
jektiven Tatsachen der Direktor des Ernst Hickel-Museums, Prof.
Dr. Heinrich Schmitt, »Mensch und Umwelt in der Zeit der Ge-
schlechtsreife« von Gesinnungsfreund Helmut von Braken beJeuchtat
tiefschiirfend brennende psychologische Probleme, die namentlich
uns Freidenker nicht gleichgiiltig sein diirffen. Das Gleiche gilt von
»Nacktkultur und proletarische Erziehung« von Helmut Wagner. Nur
sieht im letzteren Falle der Autor etwas zu sehr durch die Parteibrille,
denn es gibt auch verniinftige, anstindige und moderne Nichtsozia-
listen., Daneben interessante kleinere Mitteilungen, darunter zwei ty-
pische aus dem Lande der unbegrenzten Heuchelei — pardon Még-
lichkeiten. - W, A. Rn,

Aus dem Nebel des Nachdenkens entstieg ihm ein unreligioses Freidenkertum. Er
anerkannte keine Religion, weder eine historische noch gegenwirtige, noch wollte er
etwas wissen von einer Religion der Zukunft. Er sagte sich, dass das Wesen jeder Re-
ligion die Annahme eines Gottes und eines Jenseits sei, aus denen wir alle kommen und
in das wir alle gehen. Aber sowohl Gott, wie das Jenseits lehnte er ab. Die Beweise
die dafiir angeboten wurden, sehienen ihm samt und sonders dumme Sophismen, dle vor
dem Intellekte nicht bestehen. So fiihlte er sich als freier Denker, als Freidenker, als
religionsloser Denker. Er war iiberzeugt, dass es nur eine Welt, die sinnlich wahrnehm-
bare gebe und nur ein Leben, welches in dieser Welt entstehe und in dieser Welt verebbe.

[Aus: Hans von Wild ,Die blauidugige Matresse“, Roman, Xenien-Verlag, Leipzig 1927.]



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

nichts aus dem Handgelenk schaffen kénnte, womit alle Schwie-
rigkeiten sofort beseitigt wiirden? Dass dem nicht so ist, darf
als schlagendster Gegenbeweis gegen diesen teleologischen
Gottesbeweis ins Feld gefithrt werden. Damit aber auch der
Humor hier noch zu Rechte kommt, zitiere ich zum Schluss
das niedliche Gedicht von Lorm:

»Aus Gottes Herzen ist die Welt entsprungen,

Als seiner Liebe, seiner Huld Erscheinung!

So spricht die Katze, wenn ihr Fang gelungen. —

Die Maus doch ist nicht ganz der gleichen Meinung,

Zwar tiglich kommt ein frommes Buch heraus,

Doch nirgends fand ich widerlegt die Maus.«

Dr. L. B.
(Fortsetzung folgt.)

Die Krise der europiischen Kultur
und die Kirche.
Von Luigi Guglielminotti.
Mit Recht hat Lenin behauptet, dass Politik und Religion

nicht zu trennen sind, so ist der Ruf des alten Cato »delenda
est Karthago« nicht nur eine politische Aufforderung, son-

dern auch eine religibse Aeusserung. Lange Zeit bevor es eine-

-organisierte katholische Kirche gab, behauptete der alte Cato,
dass, wo eine grosse Macht im Entstehen ist, dort selbst keine
andere Macht geduldet werden kann,

Die alten Romer waren keine Sentimentalisten! Warum
sollte die katholische Kirche, die die Erbschaft vom romischen
Imperium iibernommen hat, sentimentalistisch denken?

Im Gegensatz zu den Rémern, die hauptséchlich praktische
Menschen gewesen sind, waren die Griechen vor allem gute
Denker.

Schon bei den frithen Anfingen unserer mittelmeerischen
Kultur zeigt sich also ein starker Dualismus zwischen dem
teinen Denken und dem praktischen Handeln: zwischen Phi-
Josophie und Politik.

Der Ursprung der europiischen Mentalitit kennt vier
Hauptquellen:

1. Die griechische Kultur.

2. Die staatlichen Sitten, Ueberlieferungen und Einrichtungen
des romischen Imperiums.

3. Die schonen und die geschmacklosen Ideen des Christen-
tums,

4. Die Errungenschaften der modernen exakten Wissen-
schaften.

Wenn wir die Hauptquellen der europdischen Mentalitit
mit einigen Namen bezeichnen wollen, so miissen wir sagen:

Plato und Aristoteles
Augustus, - .
Jesus und Paplus,
Galileo Galilei.

Aus dem Griechentum erhidlt Europa Musik, Literatur,
Kunst und reine Mathematik : mit einem Worte die Philosophie.
Aus dem romischen Reiche hat es den praktischen Sinn fiir
das Leben erhalten. Aus dem Christentum haben wjr nicht nur
das Ideal der Liebe und der Treue, sondern auch die Zunei-
gung fiir ultramontanistische Kliigeleien erhalten. Aus den An-
wendungen der Naturwissenschaften. auf die Technik ist der
moderne Industrialismus und der allgemeine Glaube an die
Macht entstanden. Diese Einteilung darf natiirlich nicht zu
dogmatisch verstanden werden. Machtgier ist zum Beispiel
uns reichlich durch die romischen Ueberlieferungen eingeflosst
worden. Und woher haben die Deutschen ihre ausgesprochene
Vorliebe fiir Griindlichkeit? Das ist mir nicht klar. Ich weiss
nur, dass der Deutsche sehr oft nicht zufrieden ist, bis er mit
seiner Griibelei soweit vorgeschritten ist, dass er den Aus-

gangspunki seiner Ausfithrungen nicht mehr sieht. Dann ist

er zufrieden,

Jedenfalls ist die Kultur eines Volkes eine sehr kompli-
zierte Erscheinung.

Der Gegensatz zwischen Philosophie und Politik in unserer
Kultur ist nicht nur eine alte historische Tatsache, sondern
auch ein immanentes Verfahren unserer menschlichen Vernunft,
das heisst etwas innenwohnend und dauerhaft. Wir haben be-
reits oben bemerkt, dass die griechische Philosophie transcen-

dental blieb, nimlich sie bewegte sich im allgemeinen ausser-
halb der praktischen Politik. Der griechische Philosoph dachte
nicht im geringsten daran, sich in Besitz von materieller Macht
zu setzen, um seine Weltanschauung dadurch anderen Men-
schen aufzwingen zu konnen. Die Mentalitit der Romer war
anders veranlagt. Das romische Imperium war nicht auf Recht
gebaut, sondern auf Macht. Die Rémer wollten erst mit Gewalt
und sogar mit List die Welt erobern, und erst hernach Ord-
nung schaffen. Also Macht entsteht bei den Rémern nicht aus
dem Rechte, sondern die Macht ist einfach Recht, Besser ge-
sagt: Macht hat immer Recht. Hier liegt die schwache Seite
des romischen Imperiums. Gerade weil das rémische Reich nur
eine dusserliche Ordnung kannte, wurde es den ersten Christen
mdglich, einen Staat im Staate zu bilden, Dasselbe hat sich in
der neueren Zeit in Italien wiederholt, indem der religios-
ethisch schwache demokratische Staat selbst daran Schuld ist,
dass ein neuer Staat sich bilden musste, :

Die ausgesprochene Tendenz der Rémer, fiir eine Macht
zu kidmpfen. die jede andere Macht ausschliesst, ist spiter vom
romischen Imperium zur katholischen Kirche iibergegangen.
Gegeniiber dieser Tendenz der Kirche, alle Macht an sich zu
reissen, hat sich spiter die menschliche Vernunft der eroberten
Valker erhoben, und zwar unter dem direkten Einfluss der grie-
chischen Philosophie, die in der Renaissance wieder zur Gel-
tung kam.

Es ist grossartig, was die Griechen philosophisch geleistet
haben! Bei den alten Griechen finden wir bereits eine ideali-
stische Stromung: die aleatische Schule. Griechenland hat aber
uns auch die materialistische Schule der Epikurier gegeben
und die mathematische Schule von Pythagoras. Aus diesen
Schulen kommt dann die Richtung der Sophisten heraus.. Man
konnte diese Stromung Relativismus nennen. Die Sophisten
mit ihrer Verneinung jeder absoluten Wahrheit werden eine
Gefahr fiir die staatliche Ordnung, und als Reaktion entsteht
die Philosophie von Sokrates, der das absolute Kriterium der
Wahrheit in der praktischen Vernunft sucht. Diese Grundidee
von Sokrates wird 22 Jahrhunderte spiter ausfithrlich und wis-
senschaftlich von Kant ausgearbeitet. Sokrates machte auch
den Versuch, das Verhiltnis zwischen einer sozialen und einer
kosmischien Ordnung festzulegen, doch sollte diese grosse
philosophische Leistung ein Verdienst von Plato und Aristo-
teles sein,

Als das romische Reich zusammenbrach, wurde die katho-
lische Kirche seine Erbin. Die Kirche sollte von nun an die
ganze Welt beherrschen, und zwar nicht nur in materieller,
sondern auch in geistiger Hinsicht. Zu diesem Zwecke geniigt
aber die christliche Lehre der Nichstenliebe nicht. Die Kirche
fithlte das Bediirfnis, eine menschlich-universelle Weltanschau-
ung zu besitzen, und aus diesem Grunde wurde die alte Phi-
losophie von Plato und Aristoteles von den Begriindern der
katholischen Kirche fiir jhre Zwecke umgearbeitet. Das Ideal
aller Gesellschaften ist also nicht mehr die romisch-heidnische
Gesellschaft, sondern die neue christliche Gesellschaft.

Es folgte dann das Mittelalter, Die Philosophie steht durch-
aus im Dienste der Kirche, und diese ist eine starke weltliche
Macht. Thomas von Aquino wandelt die Philosophie von Ari-
stoteles in seine »Summa Theologicax um, Das Genie von
Dante Alighieri hat nicht die Kraft, um sich und das erwa-
chende Bewusstsein seines Volkes von den Abscheulichkeiten
der Theokratie zu befreien. Dante, eines der grossten Genies
der Weltgeschichte, kritisiert die Theokratie und unterstiitzt
sie doch indirekter Weise; denn mit seiner »Divina Comedia«
verherrlicht er eine Weltanschauung, die wir als moderne Men-
schen grosstenteils verwerfen miissen, wenn wir aufrichtig
sein wollen. )

Auch einem Luther gelang es nicht, die deutsche Nation
von dem Gift der rémisch-christlichen Kirche zu befreien. Die
Reformation ist keine richtige Revolution gewesen, Schade!
Die deutsche Reformation hat indirekterweise der katholischen
Kirche einen Dienst geleistet, denn die deutsche Reformation
hat dic deutsche Nation in zwei Lager gespalten, und seit die-
ser Epoche bis zu der fascistischen Aera waren die deutschen
Katholiken die stirksten Verteidiger einer Kirche, die doch
ihren Sitz auf fremdem Boden hat. Die Folge der deutschen
Reformation war das Konzil von Trient, also ein Sieg fiir ultra-
montanistische Einrichtungen. Hatte Luther und vor allem das
deutsche Volk damals den Mut gehabt, einen weiteren Schritt



	Gottesbegriff und Wissenschaft : [3.Teil]

