
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 8

Artikel: Gottesbegriff und Wissenschaft : [3.Teil]

Autor: L.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Gottesbegriff und Wissenschaft.
(Fortsetzung

Der am meisten bekannte Gottesbeweis ist der sog.
Kosmologische Beweis, wobei aus der Existenz der Welt die
Existenz Gottes geschlossen wird. Aristoteles, der griechische
Philosoph, behauptet, dass eine erste bewegende Ursache aller
Dinge vorhanden sei oder, konkret gesagt, wenn eine Uhr
vorhanden ist, muss auch ein Uhrenmacher vorhanden sein. Daher :

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Die Welt existiert,
Folglich hat die Welt eine Ursache und
Diese Ursache ist daher Gott.«

Was sagen aber die Anhänger dieses Beweises zu folgender

Form dieses Schlusses:

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Gott existiert,
Folglich hat Gott eine Ursache.«

Diejenigen, welche die Ewigkeit der Welt leugnen und
deshalb eine Ursache für die Welt annehmen, kommen mit dieser
Form des Schlusses wohl kaum auf ihre Rechnung. Doch Spass
bei Seite: Die Grundlage, welche für diesen Beweis zu gelten
hat, ist in den Begriffen Stoff und Kraft enthalten. Die
Auffassung von Aristoteles anerkennt nicht einen Weltschöpfer,

der die Welt aus »Nichts« erschaffen hat, wohl aber einen

Weltbeweger. Ein »Nichts« ist logisch undenkbar und
tatsächlich nicht vorhanden, die Annahme eines absolut leeren
Raumes ist aus der Wissenschaft verschwunden. Materie und
Raum gehören zusammen und sind als gleichbedeutend
anzusehen. Daher kann auch die Materie nicht aus dem Raum
hinaus eliminiert werden, wobei dann der Raum als Letztes, Un-
ermessliches übrig bleiben soll. Ohne Raum keine Materie
und ohne Materie kein Raum, lautet negativ der positive Satz,
dass der Stoff als solcher u n v er nich tbar ist, daher

nicht erschaffen oder zerstört werden kann.
Dasselbe gill natürlich auch mit der Bewegung des Stoffes, der
Kraft.

Zum Beweis dafür dient ein einfaches Laboratorium experi-
ment: Auf der einen Wagschale einer Wage ist eine
Glasglocke luftleer gemacht und luftdicht abgeschlossen und darin
ein mit Petroleum getränktes Holzstück, auf der andern
befinden sich soviel Gewichte, als zur Erhaltung des Gleichgewichtes

erforderlich sind. Nun wird aus einem Sauerstoffgasometer

Sauerstoff in die Glocke eingeführt, das Holz verbrennt
dabei sehr rasch und es bleibt nichts zurück als etwas Asche.
Im Moment, wo das Holzstück verbrannt ist, wird die Zufuhr
von Sauerstoff eingestellt. Nun das Resultat: die Schale mit
den. Gewichten steigt, die Schale mit der Glasglocke ist schwerer

geworden, und zwar gerade um soviel, als an Gewicht
Sauerstoff eingeführt wurde. Zieht man dieses Gewicht ab, so
geht die Wage wieder ins; Gleichgewicht über, d. h. der Stoff

Damit sind also Ober- und Untersatz gewonnen, die, wenn sie
tatsächlich richtig sind, eine allgemein wahre Schlussfolgerung
versprechen. Ueber die Richtigkeit muss sich jeder selber klar werden.
Wir gehen mit Buddha weiter. Wenn weder Körper noch Geist unser
Wesen ist, worin besteht es denn? Buddha antwortet: Wenn unser
Wesen nicht Körper noch Geist ist, so kann man es nicht erkennen,
denn wir können nur Körper und Geist erkennen. Welcher denkende
Mensch sollte das nicht verstehen, nicht schon selber darauf gekommen

sein, dass das Wesen alles Lebendigen ein Geheimnis ist?
Hier aber ist der Punkt, wo die Meinungen der Menschen

auseinander gehen. Denn wo das Begreifen aufhört, fän^t die Mystik
an. Mystik treiben ist vor allem nicht Sache der Freidenker, die auf
dem Boden der Erkenntnis ihre ganze Kraft zu menschheitsfördernden
Werken einsetzen.

Dr. Grimm steht für die buddhistische Mystik ein, da sie sich aus
dem Syllogismus herleiten lasse. Sie befasst sich mit den Begriffen :
Unsterblichkeit, Wiedergeburt und Gott.

Alles Erkennbare ist vergänglich. Damit aber der Begriff
»vergänglich« sich überhaupt hat bilden können, muss notgedrungen etwas
da sein, das nicht vergänglich ist. Das ist unser Ich. Buddha nennt es
ausserzeitlich. Zeit ist nur in Bezug auf Objekte vorhanden. Der
Mensch als Persönlichkeit (Persönlichkeit Geist und Körper) wird
vom Tode betroffen, nicht aber sein Wesen, das unzerstörbar ist. Ein
von seinen Beilegungen (Persönlichkeit) befreiter Mensch ist ein
»Vollendeter«. Er ist tief, unermesslich, unergründlich, wie der Ozean.
Darin liegt die Aufhebung des Leids. Buddha wollte leidfrei werden.
Er lehrte also ausgesprochen die Unsterblichkeit. Die Wiedergeburt
wird so erklärt: Menschen gelangen dadurch zur Entwicklung im
Mutterleibe, dass Heimgegangene Besitz von einer befruchteten

hat sich von der Holzform in die Form von Verbrennungsgasen

umgewandelt, abqr er blieb sichi an Gewicht
gleich.

Wie dies Lavoisier gezeigt hat, so haben es Robert Mayer
und Helmholtz auch für die Kraft nachgewiesen.

Damit ist die aristotelische Auffassung erledigt. Denn die
Bewegung als eine Eigenschaft des Stoffes, also der Welt, ist
ebenso ohne Anfang und Ende und dauert daher ewig. Ein
S to ff ohne Kraft, d. h. ohne B e wegung ist daher
ebenso undenkbar, wie eine Kraft, d. h. Bewegung

ohne Stoff oder Materie. »Daher ist das Suchen
nach einer Ursache der Welt gerade so undenkbar, wie die
Stelle, wo der Raum ein Ende hat oder der Augenblick, da die
Zeit einen Anfang nahm,« sagt Schopenhauer. »Gott oder das
ewige Wesen,« sagt van Caubergh, »besitzt Eigenschaften, welche

eine Beziehung zur Welt voraussetzen und daher nur beim
Bestehen derselben denkbar sind, so z. B. Vaterschaft,
Allmacht, Allwissenheit etc. Wenn also die Welt einen Anfang
gehabt hat, so muss ihn auch Gott gehabt und sich mit der
Weiterentwicklung der Welt im Einklang allmählig verbessert
haben — was bei einem als vollkommen gedachten Wesen
doch unmöglich ist. Wenn daher Gott mit seinen der Welt
entnommenen Eigenschaften ewig ist, so muss es auch die Welt
sein.«

Nach der Bibel und ihrer Schöpfungsgeschichte hat Gotf,
nachdem er von Ewigkeit an geruht hatte, zu irgend einer
bestimmten Zeit die Welt aus »Nichts« erschaffen. Das Dasein
Gottes zerfällt also in zwei getrennte Perioden, wovon die eine
ohne, die andere mit Ursache sein würde, wobei aber ohne die
Verknüpfung von Ursache mit Wirkung ein Dasein undenkbar
ist. Dabei ist nicht einzusehen, wo denn Gott, nachdem er seit
Ewigkeit her geruht und sich dabei offenbar wohlbefunden hat,
was übrigens bei einem vollkommenen Wesen nicht anders
sein kann, den Anlass zur Weltschöpfung hergenommen hat.
Ferner ist ein in absoluter Ruhe verharrendes Wesen ebenfalls
undenkbar und eigentlich: das absolute Nichts, das aber logisch
undenkbar und nicht vorhanden ist.

Um noch die Begriffe Ewigkeit und Unendlichkeit etwas
näher anzusehen, so erscheinen für unsere Zeitbegriffe, nach
dem Masstabe unseres Daseins gemessen, die Zeiträume und
Weltgrössen im unserer Forschung zugänglichen Himmelsraum
schon so endlos, dass man darüber nicht mehr streiten kann,
ganz abgesehen davon, dass die Wissenschaft dabei noch auf
keine Punkte gestossen ist, wo sie hätte Halt machen und
einen der Ordnung der Dinge nach dem Gesetz von Ursache
und Wirkung widersprechenden, ausser- oder übernatürlichen
Grund hätte annehmen müssen.

Zum Schluss soll noch kurz beleuchtet werden, wie schlecht
die Grundlage dieses Beweises, die Weltschöpfung, eine Kritik
verträgt. »Im Anfang,« so heisst es, »schuf Gott Himmel und
Erde,« wobei also beides als gleichwertig behandelt wird,
obwohl zwischen beiden das grösste Missverhältnis bezüglich

Keimzelle ergreifen. Es ist ein Drang in ihnen, der vom früheren
Körper herrührt, wieder einen Körper zu wollen. Nur der ganz
Vollendete, der in seinem letzten Leben sich von den Freuden weggewendet

hat und das Leid der Welt erkannte, ist wunschlos geworden.
Er sehnt sich nicht mehr zurück nach einem Körper. Ewig wird er
in seinem wesenhaften Zustande verbleiben. Der Drang, der nur vom
vorher dagewesenen Körper herrührt, setzt voraus, dass immer sclion
ein Körper vorausgegangen sei. Buddha kommt zum Begriff der
anfanglosen Vergangenheit.

Einen Gott als erste Ursache für die Entstehung der Welt kennt
Buddha nicht. Gott ist das allen Wesen Zugrundeliegende, das Wesenhafte

selbst oder das Nirvana. Rückkehr aus dem körperlichen Leben
ist Sichauflösen, Verfliessen in der Gottheit, die ist der Bereich des
Wesenhaften, Allwirkenden, Allwünschenden, Allriechenden,
Allschauenden, Allumfassenden, Schweigenden, Unbekümmerten, der todlose

Bereich, aus dem, wie Inseln aus dem Ozean, das Leben aufsteigt.
Das Christentum hat Dr. Grimm einer ebenso gründlichen

Betrachtung unterzogen. Er hat als erstes den bedeutenden Unterschied
zwischen Christentum und Buddhismus festgestellt. Während Buddha
erkenntnismässig auf die Begriffe Gott und Unsterblichkeit kommt,
müssen sie im Christentum einfach geglaubt werden. Ohnmacht,
Hilflosigkeit und Gedankenträgheit sind die Ursache des blinden Glaubens.

Dr. Grimm führt aus, wie das Christentum aus dem Judentum
hervorgegangen ist, ohne irgend etwas Neues zu bringen, wie Jesus
erst später als Sohn Gottes im wörtlichen Sinne aufgefasst wurde,
nachdem der Begriff sich gewandelt hatte. Dr. Grimm durchgeht mit
klarer Folgerichtigkeit die ganze Entwicklung und belegt alles durch
treffende Beispiele aus der Bibel. Es ist höchst erfreulich, von einem
tiefgreifenden Forscher darüber so gewissenhafte Aufklärungen zu



60 DER FREIDENKER Nr. 8

Wissenschaft besteht. Sonne und Mond wurden erst am vierten

Tage erschaffen, nachdem schon am ersten Tage das Licht
vorhanden war, wobei dem Mond eigenes Licht zugesprochen
wird. Das vorhandene Wachsrum von Gras, Bäumen etc. ist

am dritten Tage schon völlig undenkbar. Ganz unbegreiflich
ist die Auffasung, dass die Dunkelheit eine mit dem Licht
vergleichbare Substanz sei, sowie die Ausscheidung von Wasser

oberhalb und solchem unterhalb des Firmamentes. Alles wird
nur im Interesse der Welt als Mittelpunkt gemacht, was
wissenschaftlich als Absurdität zu bezeichnen ist.

Glaube und Aberglaube sind bei diesem Gottesbeweis so

eng miteinander verwachsen, dass der Fall des einen das

Erlöschen des andern vollauf erklärt. »Der Sprung von der Welt
in das Phantasiegebiet des Glaubens ist so gross, dass der
gesunde Menschenverstand sich dabei das Genick bricht,« sagt
sehr treffend Nieuwenhuis.

Der zweite Beweis für das Dasein Gottes heisst der

teleologische 'oder der physiko-theologische, zu deutsch: Zweck-

mässigkeitsbeweis. Derselbe lautet: »Aller Zusammenhang in
der Welt ist zweckmässig, was auf eine weise Ursache schliessen

lässt, welche letztere Gott ist.« In diesem Schluss wird a

priori etwas als feststehend angenommen, das noch bewiesen

werden muss, nämlich : »dass aller Zusammenhang in der Welt
zweckmässig ist«.

Man kann ebenso gut die Sache umkehren und sagen:
»Gott ist die weise Ursache in der Welt, weshalb jeder
Zusammenhang in der Welt zweckmässig ist.«

Dabei ist die Existenz Gottes als bewiesen angenommen,
was aber eigentlich zuerst zu beweisen wäre.

Dieser Beweis ist von allen der häufigste und populärste.
Wie der Mechanismus einer Uhr mit Notwendigkeit einen
Uhrenmacher voraussetzt, so setzt der noch weit kunstvollere
Bau der Welt einen Baumeister voraus. Dabei vergisst man,
dass man nicht Ungleiches1 mit einander vergleichen kann und
dass es nicht angeht z. B. das Wachstum einer Rose oder die

Entwicklung aus einem Ei, ein Naturvorgang, mit der Herstellung

einer Uhr, ein mechanischer Vorgang, zu vergleichen.
Ersteres ist ein Zeitvorgang nach1 den Gesetzen der Natur,
letzteres das Produkt der Geschicklichkeit eines Menschen und

zwar zudem noch aus Stoffen, welche die Natur bereits fertig
geliefert hat.

Die moderne Naturforschüng hat diesem Beweis das
Genick gründlich gebrochen. Schon zirka 450 v. Chr. hat der
Philosoph Empedokles darauf hingewiesen, dass die Zweckmässigkeit

der Natur ein Ueberrest verunglückter Versuche sei.
Aber bis auf Darwin galt das Gegenteil als Dogma und die
Theologie tat sich ausserordentlich zugute auf diesem Kapitel.
Darwin aber erkannte, dass der Hirsch: z. B. nicht deshalb
lange Beine hatte, um schneller laufen zu können, sondern
dass er schneller läuft, weil er lange Beine hatte, dass der
Maulwurf nicht deshalb verkümmerte Augen erhalten hat, um
in der Erde wühlen zu können, sondern dass seine Augen ver¬

kümmert sind, weil er in der Erde, d. h. im Dunkeln wühlt
und daher eines Sehorganes nicht bedarf.

Prof. Helmholtz, ein berühmter Spezialarzt für Augenheilkunde,

fand, dass das menschliche Auge recht mangelhaft sei
und dem angeblichen Verfertiger recht wenig Ehre einbrächte.
Wir selber fragen uns, warum wir, wenn doch alles so
zweckmässig eingerichtet sei, z. B. am Rücken keine Augen haben,
was uns bei dem heutigen Autoverkehr sehr zustatten käme,
u. s. w. —

Darwin wies nach, dass das', was in der Natur zweckmässig
erscheint, das Resultat einer endlosen Reihe von Entwicklungsformen

ist, wobei die Arten, welche die besten Existenzbedingungen

zu entwickeln wussten, die andern überlebten. Insekten
beispielsweise, welche auf Blättern leben, wenn sie grün sind
und dadurch den Nachstellungen ihrer Feinde leichter
entgehen, verdanken dies einzig und allein nur dem Umstände,
dass eben anders gefärbte Insekten besser gesehen und
vernichtet werden, nicht aber einem uberlegten Schöpfungsakt.
Solche Beispiele aus der Tierwelt Hessen sich dafür vertausendfachen,

ebenso auch aus der Pflanzenwelt.
Des Interessanten halber wollen wir bei den betreffenden

Verhältnissen des menschlichen Körpers etwas länger verweilen.

Derselbe wird von den Theologen so gern als ein Wunderwerk

der Schöpfung gepriesen, hat ihn doch Gott nach seinem
eigenen Ebenbilde geschaffen, also nach dem höchsten Typus
der Vollkommenheit. Er sollte also nichts Unzweckmässiges
besitzen und von unvollkommenen und unnützen Einrichtungen
frei sein. Man denke aber dabei an den Wurmfortsatz, der
infolge Entzündungen so oft zum Tode führt, an den Blinddarm
selbst, der oft zu gefährlichen Unterleibsstockungen iührt, an
die Mandeln als häufige lokale Erkrankungsstelle und Eingangspforte

für unheilbare Nierenleiden, an die Neigung der Schilddrüsen

zum Kropf zu entarten (von 75 Rekruten war bei einer
Untersuchung in Bern kürzlich nur einer kropffrei), an die
Thymusdrüsen als Ursache von schwerem Asthma bei den
Kindern, an die sog. Schwanzknochen als Ueberreste des Wir-
beltiers'chwanzes, an die männlichen Brustdrüsen, an die
äusseren Ohrmuscheln, an die oft ans tierische grenzende Behaarung

der Oberhaut, an das Zahnsystem, an die Bakterien und
Epidemien usw. »Warum,« fragt Spiller, »hat der Mensch als
Krone der Schöpfung nicht das Auge des Adlers, das Gehör
der Eule, den Ortssinn des Storches, den Flug der
Turmschwalbe und den Geruchsinn des Jagdhundes?« Die Antwort
lautet einfach: weil die Natur sich Selbstzweck und nicht das
mehr oder weniger gelungene Ergebnis: eines ausser- oder
über ihr stehenden Willens ist und weil sieh jedes Individuum
nach Massgabe innerer und äusserer Umstände selbständig
entwickelt. Was wir alles in der Natur sehen, ist kein Werk,
sondern ein Resultat eines Entwicklungsprozesses von
ungezählten Jahrtausenden. Warum braucht es aber einen
solchen Prozess, wenn ein »Gott« dies alles so mir nichts dir

bekommen, die einem helfen, sich ganz über das Christentum zu
stellen und es als eine blosse Stufe in der Oeistesgeschichte der
Menschen zu betrachten, als eine Lehre, die aus einer Zeit stammt, wo
die Menschen sich Gott nach ihrem Ebenbilde schufen, grausam,
ehrgeizig, zornig usw. Nichts allgemein Bindendes ist dahinter zu suchen.
Ist doch der Gott, den die Kirche verehrt, nicht der Allvaater, sondern
der ganz persönliche Gott des Isaak, Abraham und Jakob.' Es ist eine
Krankheit der Völker, wie Dr. Grimm sich ausdrückt, sich so an das
althergebrachte Denken zu gewöhnen, dass es als etwas unbedingt
Wahres und Unumstössl'ches feststeht. Dr. Grimm reiht dem eigenen
Denken und Erkennen den höchsten Rang ein und kann deshalb als
Mitbefreier aus dem Irrtum und Scheinleben bezeichnet werden, ob-
schon sein Weg ihn zum Buddhismus führt, der »Religion der höheren
Menschen«, an deren Vernunft Anforderungen gestellt werden dürfen.
Die Hauptsache ist aber die, dass alle, die das Licht suchen, den Weg
aus der traditionellen Verstrickung heraus finden und zu Klarheit
geführt werden. Wesentlich trägt dazu bei die Klarheit und Einfachheit
der Sprache in Form und Aufbau. Es wäre zu begrüssen, wenn das
Werk recht viel gelesen würde. L. Br.

Als vierteljährliche Buchbeilage ist der »Urania« diesmal »Rad
und Raum« von Eduard Weckerle beigefügt. Die kulturelle und
technische Entwicklung der modernen Verkehrsmittel wird, vom
sozialistischen Standpunkte aus, geschildert. Auf den 79 Seiten wird eine
Fülle von interessantem Material auf kurzweilige und leichtverständliche

Weise geboten. Wir alle stehen mitten im Weltverkehr drin und
sind unlösbar damit verflochten, ohne dass sich jedoch die meisten
ein klares Bild von diesem kulturell so ungemein wichtigen Gebiete
machen können. Das Büchlein bietet ein solches und kann daher den
Gesinnungsfreunden warm empfohlen werden. W. A. Rn.

Ueber das soeben erschienene Heft 6 der »Urania«, kulturpolitische
Monatshefte über Natur und Gesellschaft (Urania-f/erlagsges.

m. b. H., Jena) folgt schon wieder eine kleine Besprechung, weil es
durch seinen für unsere Gesinnungsfreunde besonders interessanten
Inhalt dazu herausfordert. Frühling, Verjüngung, Liebe ist sie
offenkundig gewidmet. »Frühlings Erwachen« von Prof. Julius Schaxel
behandelt Frühling und Pubertät. Eine anregende naturkundliche Plauderei

von Cornel Schmitt »Eine Morgenwanderung im März« lässt auf
kurzweilige Art einen Blick in die Werkstatt der Natur tun. Ueber
»das Geheimnis der »Lukutate«« referiert mit sehr interessanten
objektiven Tatsachen der Direktor des Ernst Häckel-Museums, Prof.
Dr. Heinrich Schmitt. »Mensch und Umwelt in der Zeit der
Geschlechtsreife« von Gesinnungsfreund Helmut von Braken beleuchtet
tiefschürfend brennende psychologische Probleme, die namentlich
uns Freidenker nicht gleichgültig sein dürfen. Das Gleiche gilt von
»Nacktkultur und proletarische Erziehung« von Helmut Wagner. Nur
sieht im letzteren Falle der Autor etwas zu sehr durch die Parteibrille,
denn es gibt auch vernünftige, anständige und moderne Nichtsozia-
listen. Daneben interessante kleinere Mitteilungen, darunter zwei
typische aus dem Lande der unbegrenzten Heuchelei — pardon
Möglichkeiten. W. A. Rn.

Aus dem Nebel des Nachdenkens entstieg ihm ein unreligiöses Freidenkertum. Er
anerkannte keine Religion, weder eine historische noch gegenwärtige, noch wollte er
etwas wissen von einer Religion der Zukunft. Er sagte sich, dass das Wesen jeder
Religion die Annahme eines Gottes und eines Jenseits sei, aus denen wir alle kommen und
in das wir alle gehen. Aber sowohl Gott, wie das Jenseits lehnte er ab. Die Beweise
die dafür angeboten wurden, sehienen ihm samt und sonders dumme Sophismen, die vor
dem Intellekte nicht bestehen. So fühlte er sich als freier Denker, als Freidenker, als
religionsloser Denker. Er war überzeugt, dass es nur eine Welt, die sinnlich wahrnehmbare

gebe und nur ein Leben, welches in dieser Welt entstehe und in dieser Welt verebbe.
[Aus: Hans von Wild „Die blauäugige Mätresse", Roman, Xenien- Verlag, Leipzig 1927.]



Nr. 8 DER FRE IDENKER 61

nichts aus dem Handgelenk schaffen könnte, womit alle
Schwierigkeiten sofort beseitigt würden? Dass dem nicht so ist, darf
als schlagendster Gegenbeweis gegen diesen teleologischen
Gottesbeweis ins Feld geführt werden. Damit aber auch der
Humor hier noch zu Rechte kommt, zitiere ich zum Schluss
das niedliche Gedicht von Lorm :

»Aus Gottes Herzen ist die Welt entsprungen,
Als seiner Liebe, seiner Huld Erscheinung!
So spricht die Katze, wenn ihr Fang gelungen. —
Die Maus doch ist nicht ganz der gleichen Meinung,
Zwar täglich kommt ein frommes Buch heraus,
Doch nirgends fand ich widerlegt die Maus.«

Dr. L. B.

(Fortsetzung folgt.)

Die Krise der europäischen Kultur
und die Kirche.

Von Luigi Quglielminotti.

Mit Recht hat Lenin behauptet, dass Politik und Religion
nicht zu trennen sind, so ist der Ruf des alten Cato »delenda
est Karthago« nicht nur eine politische Aufforderung,
sondern auch eine religiöse Aeusserung. Lange Zeit bevor es eine

organisierte katholische Kirche gab, behauptete der alte Cato,
dass, wo eine grosse Macht im Entstehen ist, dort selbst keine
andere Macht geduldet werden kann.

Die alten Römer waren keine Sentimentalisten Warum
sollte die katholische Kirche, die die Erbschaft vom römischen

Imperium übernommen hat, sentimentalistiseh denken?
Im Gegensatz zu den Römern, die hauptsächlich praktische

Menschen gewesen sind, waren die Griechen vor allem gute
Denker.

Schon bei den frühen Anfängen unserer mittelmeerischen
Kultur zeigt sich also ein starker Dualismus zwischen dem

reinen Denken und dem praktischen Handeln: zwischen
Philosophie und Politik.

Der Ursprung der europäischen Mentalität kennt vier
Hauptquellen :

1. Die griechische Kultur.
2. Die staatlichen Sitten, Ueberlieferungen und Einrichtungen

des römischen Imperiums.
3. Die schönen und die geschmacklosen Ideen des Christen¬

tums.
4. Die Errungenschaften der modernen exakten

Wissenschaften.

Wenn wir die Hauptquellen der europäischen Mentalität
mit einigen Namen bezeichnen wollen, so müssen wir sagen:

Plato und Aristoteles,
Aügustus, •

Jesus und Paulus,
Galileo Galilei.

Aus dem Griechentum erhält Europa Musik, Literatur,
Kunst und reine Mathematik: mit einem Worte die Philosophie.
Aus dem römischen Reiche hat es den praktischen Sinn für
das Leben erhalten. Aus dem Christentum haben wü nicht nur
das Ideal der Liebe und der Treue, sondern auch die Zuneigung

für ultramontanistische Klügeleien erhalten. Aus den
Anwendungen der Naturwissenschaften auf die Technik ist der
moderne Industrialismus und der allgemeine Glaube an die
Macht entstanden. Diese Einteilung darf natürlich nicht zu
dogmatisch verstanden werden. Machtgier ist zum Beispiel
uns reichlich durch die römischen Ueberlieferungen eingeflösst
-worden. Und woher haben die Deutschen ihre ausgesprochene
"Vorliebe für Gründlichkeit? Das ist mir nicht klar. Ich weiss
nur, dass der Deutsche sehr oft nicht zufrieden ist, bis er mit
seiner Grübelei soweit vorgeschritten ist, dass er den
Ausgangspunkt seiner Ausführungen nicht mehr sieht. Dann ist
er zufrieden.

Jedenfalls ist die Kultur eines Volkes eine sehr komplizierte

Erscheinung.
Der Gegensatz zwischen Philosophie und Politik in unserer

Kultur ist nicht nür eine alte historische Tatsache, sondern
auch ein immanentes Verfahren unserer menschlichen Vernunft,
das heisst etwas innenwohnend und dauerhaft. Wir haben
bereits oben bemerkt, dass die griechische Philosophie transcen-

dental blieb, nämlich sie bewegte sich im allgemeinen ausserhalb

der praktischen Politik. Der griechische Philosoph dachte
nicht im geringsten daran, sich in Besitz von materieller Macht
zu setzen, um seine Weltanschauung dadurch anderen
Menschen aufzwingen zu können. Die Mentalität der Römer war
anders veranlagt. Das römische Imperium war nicht auf Recht
gebaut, sondern auf Macht. Die Römer wollten erst mit Gewalt
und sogar mit List die Welt erobern, und erst hernach
Ordnung schaffen. Also Macht entsteht bei den Römern nicht aus
dem Rechte, sondern die Macht ist einfach Recht. Besser
gesagt: Macht hat immer Recht. Hier liegt die schwache Seite
des römischen Imperiums. Gerade weil das römische Reich nur
eine äusserliche Ordnung kannte, wurde es den ersten Christen
möglich, einen Staat im Staate zu bilden. Dasselbe hat sich in
der neueren Zeit in Italien wiederholt, indem der religiösethisch

schwache demokratische Staat selbst daran Schuld ist,
dass ein neuer Staat sich bilden musste.

Die ausgesprochene Tendenz der Römer, für eine Macht
zu kämpfen, die jede andere Macht ausschliesst, ist später vom
römischen Imperium zur katholischen Kirche übergegangen.
Gegenüber dieser Tendenz der Kirche, alle Macht an sich zu
reissen, hat sich später die menschliche Vernunft der eroberten
Völker erhoben, und zwar unter dem direkten Einfluss der
griechischen Philosophie, die in der Renaissance wieder zur
Geltung kam.

Es ist grossartig, was die Griechen philosophisch geleistet
haben! Bei den alten Griechen finden wir bereits eine
idealistische Strömung: die aleatische Schule. Griechenland hat aber
uns auch die materialistische Schule der Epikuräer gegeben
und die mathematische Schule von Pythagoras. Aus diesen
Schulen kommt dann die Richtung der Sophisten heraus. Man
könnte diese Strömung Relativismus nennen. Die Sophisten
mit ihrer Verneinung jeder absoluten Wahrheit werden eine
Gefahr für die staatliche Ordnung, und als Reaktion entsteht
die Philosophie von Sokrates, der das absolute Kriterium der
Wahrheit in der praktischen Vernunft sucht. Diese Grundidee
von Sokrates wird 22 Jahrhunderte später ausführlich und
wissenschaftlich von Kant ausgearbeitet. Sokrates machte auch
den Versuch, das Verhältnis zwischen einer sozialen und einer
kosmischen Ordnung festzulegen, doch sollte diese grosse
philosophische Leistung ein Verdienst von Plato und Aristoteles

sein.
ALs das römische Reich zusammenbrach, wurde die katholische

Kirche seine Erbin. Die Kirche sollte von nun an die
ganze Welt beherrschen, und zwar nicht nur in materieller,
sondern auch in geistiger Hinsicht. Zu diesem Zwecke genügt
aber die christliche Lehre der Nächstenliebe nicht. Die Kirche
fühlte das Bedürfnis, eine menschlich-universelle Weltanschauung

zu besitzen, und aus diesem Grunde wurde die alte
Philosophie von Plato und Aristoteles von den Begründern der
katholischen Kirche für ihre Zwecke umgearbeitet. Das Ideal
aller Gesellschaften ist also nicht mehr die römisch-heidnische
Gesellschaft, sondern die neue christliche Gesellschaft.

Es folgte dann das Mittelalter. Die Philosophie steht durchaus

im Dienste der Kirche, und diese ist eine starke weltliche
Macht. Thomas von Aquino wandelt die Philosophie von
Aristoteles in seine »Summa Theologiea« um. Das Genie von
Dante Alighieri hat nicht die Kraft, um sich und das
erwachende Bewusstsein seines Volkes von den Abscheulichkeiten
der Theokratie zu befreien. Dante, eines der grössten Genies
der Weltgeschichte, kritisiert die Theokratie und unterstützt
sie doch indirekter Weise; denn mit seiner »Divina Comedia«
verherrlicht er eine Weltanschauung, die wir als moderne
Menschen grösstenteils verwerfen müssen, wenn wir aufrichtig
sein wollen.

Auch einem Luther gelang es nicht, die deutsche Nation
von dem Gift der römisch-christlichen Kirche zu befreien. Die
Reformation ist keine richtige Revolution gewesen. Schade!
Die deutsche Reformation hat indirekterweise der katholischen
Kirche einen Dienst geleistet, denn die deutsche Reformation
hat die deutsche Nation in zwei Lager gespalten, und seit dieser

Epoche bis zu der fascistischen Aera waren die deutschen
Katholiken die stärksten Verteidiger einer Kirche, die doch
ihren Sitz auf fremdem Boden hat. Die Folge der deutschen
Reformation war das Konzil von Trient, also ein Sieg für
ultramontanistische Einrichtungen. Hätte Luther und vor allem das
deutsche Volk damals den Mut gehabt, einen weiteren Schritt


	Gottesbegriff und Wissenschaft : [3.Teil]

