
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 8

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 DER FREIDENKER Nr. 8

höfe, während in den Städten die Handwerkerorganisationen
(Gilden) an Einfluss gewinnen; die Blütezeit der Zünfte fällt
in das 14. und 15. Jahrhundert. Die Entdeckung Amerikas und
die Erschliessung des Orients beschleunigen den Entwicklungsprozess,

der zum Aufstieg des Bürgertums führt.
In dieser Zeit der Despotie und der Knechtschaft ersehnt

die unterdrückte Klasse einen Messias, während die Herren an
ihren Heidengöttern festhalten, die ihnen menschlich so nahe
stehen (vgl. Ibsen, »Kaiser und Galiläer«) ; die Mühseligen und
Beladenen träumen von Erlösung, und das Christentum tritt
seinen Siegeszug im Abendlande an. Die Epoche der Sklaverei
wird abgelöst durch die Epoche der Leibeigenschaft, und da

die mittelalterliche Kirche sich — trotz Christentum — an der
Ausbeutung eifrig beteiligte, tragen die sozialen Erhebungen
jener Zeit religiösen Charakter; die entrechteten Bauern
revoltieren im Namen der evangelischen Freiheit und erhoffen von
der Wiederherstellung des »reinen« Christentums den Himmel
auf Erden. Das ist der Sinn der Reformationszeit8).

Das Gefühlsleben der Menschen wird durch diese sozialen
Kämpfe mächtig angeregt; es tauchen »humanistische« Ideen
auf, welche an »allgemeine« Menschenrechte anknüpfen. Die
ersten Einheitsbestrebungen der Menschen auf sentimentaler
Grundlage werden rege. Der Weltbürgergedanke der griechischen

Stoiker (Philosophenschule) taucht im Christentum wieder

auf, und in allen Sekten des Mittelalters wird der
Brudergedanke in den Vordergrund gerückt, bis im Freimaurertum
der Geist der Duldsamkeit greifbare Formen gewinnt und eine
Art interkonfessioneller Menschengemeinschaft anstrebt9). Man
merkt: Das aufstrebende Bürgertum sucht alle Entrechteten
aufzurufen im Kampfe gegen den Feudalismus unter der Fanfare

»Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit!«

C. Oberstufe der Zivilisation.

Diese umfasst den westeuropäisch-amerikanischen Kulturkreis

in der neuesten Zeit. Das Bürgertum hat die politische
Macht erobert. Das absolute Königtum muss sich mit einer
Volksvertretung im Parlament abfinden (Konstitutionalismus)
und wird schliesslich durch die bürgerliche Republik abgelöst,
die sich wohl demokratisch nennt, in Wahrheit aber nur die
Allmacht des Geldes (Mammonismus) garantiert. Die Epoche
der Lohnarbeit ist angebrochen. Auch die Nahrungsmittel sind
Ware geworden ; ganze Länder befassen sich mit dem Handelsbau.

Es ist die Zeit des beginnenden Weltverkehrs ;

Interessengemeinschaften schliessen sich genossenschaftlich zusammen.
Die Verwendung der Dampfkraft revolutioniert die ganze Technik;

das Maschinenzeitalter bricht an. Der Mensch wird als
Rädchen lim Wirtschaftsgetriebe entpersönlicht ; da ist kein
Platz mehr für einen persönlichen Gott. Im Kampfe gegen die
feudalistische Kirche bekennen sich die ersten bürgerlichen

s) Vgl Friedrich Engels, »Der deutsche Bauernkrieg«.
9) Vgl. Hartwig, »Der kosmopolitische Gedanke«. Wiesbaden 1924.

Verlag »Friede durch Recht«.

Feuilleton.
Literatur.

Sämtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V. S.: Hans Huber Wilder¬

mettweg 4, Bern.
Buddha und Christus. Das so betitelte Werk ist kürzlich im

»Neue Geist Verlag« in Leipzig, Czermaksgarten 8, erschienen. Der
Preis beträgt, geheftet M. 4.— gebunden M. 6.— Der Verfasser
dieses 242 Seiten umfassenden Werkes ist Dr. Georg Grimm, ein
Buddhafcrscher, der schon in mehreren Werken die Ergebnisse seiner
scharfsinnigen Religionsstudien niedergelegt hat. Dem Werk ist ein
kurzes Vorwprt vorausgeschickt, in dem der Verfasser kundgibt, was
er mit dem Buche will, nämlich : Enthüllung des eigentlichen Wesens
von Buddhismus und Christentum und Abwägung der beiden
gegeneinander in Bezug auf Wahrheitsgehalt und Vernunftanteil.

Das Werk zerfällt in zwei Teile, in »Buddha« und »Christus«, die
nacheinander betrachtet, aber an gegebenen Stellen doch miteinander
verbunden werden.

Im ersten Teil folgen wir dem Verfasser in die ungewohnten
Gedankenwege des Buddhismus. Dr. Grimm, der mit innerer Anteilnahme

und grosser Liebe sich in die buddhistischen Tiefen versenkt,
versucht den Leser zu befähigen, ihm zu folgen, indem er ein Kapitel
über das Denken einschiebt. Dieses soll von unserem subjektiven
Empfinden gelöst, rein objektiv werden. Nur dann sind wir zu einem
gerechten Urteil fähig. Aber es soll nicht nur objektiv sein, sondern
auch logisch Im logischen Denken sieht Dr. Grimm das einzig wahre
Denken. Er hat dann recht, wenn man es mit wahren Voraussetzungen

Freidenker zu dem Glauben an einen unpersönlichen Gott ohne
innere Beziehung zu den Menschen (Deismus) und bereiten
dadurch den Boden für den Pantheismus (Glaube an einen die
ganze Natur durchdringenden unpersönlichen Gott). Die
bürgerliche Wissenschaft baut die Religion systematisch ab
(Aufklärung) und verkündet das eherne Walten der Naturgesetze,
an denen auch ein Gott nichts zu ändern vermag. Die verstan-
desmässige Einstellung des Menschen setzt sich durch ; das
logische, kausale Denken siegt endgültig über das magische Denken

der Vorzeit.
D. Die anbrechende sozialistische Epoche.

Durch riesenhafte Zusammenfassung des Kapitals in
Kartellen, Syndikaten, Trusts, Konzernen zum Zwecke der
Aufteilung und Rationalisierung (Verbesserung) der Produktion,
Preisregulierung (Monopolisierung) und Verschärfung des
Lohndruckes — alles abzielend auf eine Erhöhung der Profitrate

— wird einerseits der Klassenkampf verschärft, andererseits

werden die Wege für die kommende Sozialisierung
(Ueberführung der Produktionsmittel in Gemeineigentum)
geebnet. Es gibt heute schon einige staatlich oder kommunal
sozialisierte Betriebe, wie Eisenbahn, Post, Gas-, Wasser- und
Elektrizitätsversorgung. Ferner gibt es wirtschaftliche Abwehr-
organisationen des aufstrebenden Proletariats, wie Konsum-
und Produzentengenossenschaften. Das ist alles nur ein
Anfang, aber immerhin ein Anfang.

Der Sozialismus wird an die Stelle der heutigen Profitwirtschaft

die Bedarfswirtschaft, an die Stelle der bestehenden
Produktionsanarchie mit ihren zwangsläufigen Krisen — wozu
auch die Arbeitslosigkeit gehört — die geordnete Planwirtschaft

setzen. In der Technik wird die Chemie immer mehr an
Bedeutung gewinnen, und wenn diese Wissenschaft nicht mehr
im Dienste der Herstellung von Giftgasen für Kriegszwecke
stehen wird, dann wird sie sich der wichtigeren Aufgabe
zuwenden, künstliche Nahrungsmittel (Kohlehydrate) zu schaffen,

um die Menschheit von Missernten unabhängig zu machen
und das Gespenst des Hungers zu bannen. In der sozialistischen

Epoche ist kein Platz mehr für müssige Spekulationen
und weltfremde Schwärmereien; nun hat die zielsetzende
menschliche Vernunft zu sprechen. Der Mensch steht auf dem
Boden der Tatsachen und baut sein Denken auf dem Nützlich-
keitspirinzip auf. Mit der Religion ist es aus, wir haben keine
Zeit mehr für kindische Fabeleien. Die Gottlosigkeit (Atheismus)

wird zur Selbstverständlichkeit: »Der Sozialismus schafft
Gott und die Religion nicht ab; unter seiner Herrschaft wird
die Religion von selbst verschwinden.« (August Bebel.) Die
Sorge um das Jenseits hat allen Sinn verloren, der Mensch
muss seine Kraft dafür einsetzen, das Diesseits menschenwürdig

zu gestalten. Die ganze bisherige Entwicklung erteilt dem
Menschen eine einzige grosse Lehre von unerschütterlicher
Wahrheit: Hilf dir selbst!

zu tun hat. Wahr ist also ein Urteil, wenn es als Schlussfolgerung
zweier unmittelbar aus der anschaulichen Wirklichkeit entnommenen
Prämissen, d. h. Obersatz und Untersatz betrachtet werden kann.
Zum Beispiel Kupfer ist das einzige Metall mit roter Farbe. Das
vorliegende Metall hat rote Farbe. Also ist es Kupfer.

In einen solchen Syllogismus hat Buddha seine Lehre eingekleidet.
Darum meint Dr. Grimm, sei sie beweisbar und als unbedingte Wahrheit

zu nehmen.
Buddha hat auf die Frage nach dem Wesen seine philosophischen

Grundsätze aufgebaut. Welches ist unser Wesen? Unser Ich ist das,
durch dessen Aufhebung ich selber aufgehoben werde. Aus dieser
Definition folgt der Obersatz des Buddhasyllogismus:

Was ich entstehen und vergehen und infolge dieser seiner Ver-
gänglidikeit mir Leid bringen sehe, kann nicht mein Ich sein. Das
kann so begründet werden: Wenn ich z. B. das Verwelken eines
schönen Blumenstrausses wahrnehme und darum leide, so kann das
nicht mein eigentlichstes Wesen betreffen, weil ich dadurch nicht
aufgehoben werde. Als Untersatz folgt:

Meinen Körper sehe ich in seinem vollen Umfange unaufhörlich
entstehen und vergehen und infolge dieser seiner Vergänglichkeit
mir Leiden bringen. Das ist so zu verstehen: Mein Körper wird ständig

ab- und wiederaufgebaut, sodass ich heute einen andern Körper
habe als vor zehn Jahren. Das Ich aber ist immer noch dasselbe, also
ist unser Körper nicht unser Ich. Wie steht es aber mit dem Geist?
Buddha kommt zu dem Schluss, dass auch unser Bewusstsein
(Bewusstsein Geist) unaufhörlich vergehe und wieder neu entstehe.
Es kommen ständig neue Inhalte, alte vergehen. Also ist der Geist
auch nicht unser Ich.



Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Gottesbegriff und Wissenschaft.
(Fortsetzung

Der am meisten bekannte Gottesbeweis ist der sog.
Kosmologische Beweis, wobei aus der Existenz der Welt die
Existenz Gottes geschlossen wird. Aristoteles, der griechische
Philosoph, behauptet, dass eine erste bewegende Ursache aller
Dinge vorhanden sei oder, konkret gesagt, wenn eine Uhr
vorhanden ist, muss auch ein Uhrenmacher vorhanden sein. Daher :

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Die Welt existiert,
Folglich hat die Welt eine Ursache und
Diese Ursache ist daher Gott.«

Was sagen aber die Anhänger dieses Beweises zu folgender

Form dieses Schlusses:

»Alles, was existiert, hat eine Ursache;
Gott existiert,
Folglich hat Gott eine Ursache.«

Diejenigen, welche die Ewigkeit der Welt leugnen und
deshalb eine Ursache für die Welt annehmen, kommen mit dieser
Form des Schlusses wohl kaum auf ihre Rechnung. Doch Spass
bei Seite: Die Grundlage, welche für diesen Beweis zu gelten
hat, ist in den Begriffen Stoff und Kraft enthalten. Die
Auffassung von Aristoteles anerkennt nicht einen Weltschöpfer,

der die Welt aus »Nichts« erschaffen hat, wohl aber einen

Weltbeweger. Ein »Nichts« ist logisch undenkbar und
tatsächlich nicht vorhanden, die Annahme eines absolut leeren
Raumes ist aus der Wissenschaft verschwunden. Materie und
Raum gehören zusammen und sind als gleichbedeutend
anzusehen. Daher kann auch die Materie nicht aus dem Raum
hinaus eliminiert werden, wobei dann der Raum als Letztes, Un-
ermessliches übrig bleiben soll. Ohne Raum keine Materie
und ohne Materie kein Raum, lautet negativ der positive Satz,
dass der Stoff als solcher u n v er nich tbar ist, daher

nicht erschaffen oder zerstört werden kann.
Dasselbe gill natürlich auch mit der Bewegung des Stoffes, der
Kraft.

Zum Beweis dafür dient ein einfaches Laboratorium experi-
ment: Auf der einen Wagschale einer Wage ist eine
Glasglocke luftleer gemacht und luftdicht abgeschlossen und darin
ein mit Petroleum getränktes Holzstück, auf der andern
befinden sich soviel Gewichte, als zur Erhaltung des Gleichgewichtes

erforderlich sind. Nun wird aus einem Sauerstoffgasometer

Sauerstoff in die Glocke eingeführt, das Holz verbrennt
dabei sehr rasch und es bleibt nichts zurück als etwas Asche.
Im Moment, wo das Holzstück verbrannt ist, wird die Zufuhr
von Sauerstoff eingestellt. Nun das Resultat: die Schale mit
den. Gewichten steigt, die Schale mit der Glasglocke ist schwerer

geworden, und zwar gerade um soviel, als an Gewicht
Sauerstoff eingeführt wurde. Zieht man dieses Gewicht ab, so
geht die Wage wieder ins; Gleichgewicht über, d. h. der Stoff

Damit sind also Ober- und Untersatz gewonnen, die, wenn sie
tatsächlich richtig sind, eine allgemein wahre Schlussfolgerung
versprechen. Ueber die Richtigkeit muss sich jeder selber klar werden.
Wir gehen mit Buddha weiter. Wenn weder Körper noch Geist unser
Wesen ist, worin besteht es denn? Buddha antwortet: Wenn unser
Wesen nicht Körper noch Geist ist, so kann man es nicht erkennen,
denn wir können nur Körper und Geist erkennen. Welcher denkende
Mensch sollte das nicht verstehen, nicht schon selber darauf gekommen

sein, dass das Wesen alles Lebendigen ein Geheimnis ist?
Hier aber ist der Punkt, wo die Meinungen der Menschen

auseinander gehen. Denn wo das Begreifen aufhört, fän^t die Mystik
an. Mystik treiben ist vor allem nicht Sache der Freidenker, die auf
dem Boden der Erkenntnis ihre ganze Kraft zu menschheitsfördernden
Werken einsetzen.

Dr. Grimm steht für die buddhistische Mystik ein, da sie sich aus
dem Syllogismus herleiten lasse. Sie befasst sich mit den Begriffen :
Unsterblichkeit, Wiedergeburt und Gott.

Alles Erkennbare ist vergänglich. Damit aber der Begriff
»vergänglich« sich überhaupt hat bilden können, muss notgedrungen etwas
da sein, das nicht vergänglich ist. Das ist unser Ich. Buddha nennt es
ausserzeitlich. Zeit ist nur in Bezug auf Objekte vorhanden. Der
Mensch als Persönlichkeit (Persönlichkeit Geist und Körper) wird
vom Tode betroffen, nicht aber sein Wesen, das unzerstörbar ist. Ein
von seinen Beilegungen (Persönlichkeit) befreiter Mensch ist ein
»Vollendeter«. Er ist tief, unermesslich, unergründlich, wie der Ozean.
Darin liegt die Aufhebung des Leids. Buddha wollte leidfrei werden.
Er lehrte also ausgesprochen die Unsterblichkeit. Die Wiedergeburt
wird so erklärt: Menschen gelangen dadurch zur Entwicklung im
Mutterleibe, dass Heimgegangene Besitz von einer befruchteten

hat sich von der Holzform in die Form von Verbrennungsgasen

umgewandelt, abqr er blieb sichi an Gewicht
gleich.

Wie dies Lavoisier gezeigt hat, so haben es Robert Mayer
und Helmholtz auch für die Kraft nachgewiesen.

Damit ist die aristotelische Auffassung erledigt. Denn die
Bewegung als eine Eigenschaft des Stoffes, also der Welt, ist
ebenso ohne Anfang und Ende und dauert daher ewig. Ein
S to ff ohne Kraft, d. h. ohne B e wegung ist daher
ebenso undenkbar, wie eine Kraft, d. h. Bewegung

ohne Stoff oder Materie. »Daher ist das Suchen
nach einer Ursache der Welt gerade so undenkbar, wie die
Stelle, wo der Raum ein Ende hat oder der Augenblick, da die
Zeit einen Anfang nahm,« sagt Schopenhauer. »Gott oder das
ewige Wesen,« sagt van Caubergh, »besitzt Eigenschaften, welche

eine Beziehung zur Welt voraussetzen und daher nur beim
Bestehen derselben denkbar sind, so z. B. Vaterschaft,
Allmacht, Allwissenheit etc. Wenn also die Welt einen Anfang
gehabt hat, so muss ihn auch Gott gehabt und sich mit der
Weiterentwicklung der Welt im Einklang allmählig verbessert
haben — was bei einem als vollkommen gedachten Wesen
doch unmöglich ist. Wenn daher Gott mit seinen der Welt
entnommenen Eigenschaften ewig ist, so muss es auch die Welt
sein.«

Nach der Bibel und ihrer Schöpfungsgeschichte hat Gotf,
nachdem er von Ewigkeit an geruht hatte, zu irgend einer
bestimmten Zeit die Welt aus »Nichts« erschaffen. Das Dasein
Gottes zerfällt also in zwei getrennte Perioden, wovon die eine
ohne, die andere mit Ursache sein würde, wobei aber ohne die
Verknüpfung von Ursache mit Wirkung ein Dasein undenkbar
ist. Dabei ist nicht einzusehen, wo denn Gott, nachdem er seit
Ewigkeit her geruht und sich dabei offenbar wohlbefunden hat,
was übrigens bei einem vollkommenen Wesen nicht anders
sein kann, den Anlass zur Weltschöpfung hergenommen hat.
Ferner ist ein in absoluter Ruhe verharrendes Wesen ebenfalls
undenkbar und eigentlich: das absolute Nichts, das aber logisch
undenkbar und nicht vorhanden ist.

Um noch die Begriffe Ewigkeit und Unendlichkeit etwas
näher anzusehen, so erscheinen für unsere Zeitbegriffe, nach
dem Masstabe unseres Daseins gemessen, die Zeiträume und
Weltgrössen im unserer Forschung zugänglichen Himmelsraum
schon so endlos, dass man darüber nicht mehr streiten kann,
ganz abgesehen davon, dass die Wissenschaft dabei noch auf
keine Punkte gestossen ist, wo sie hätte Halt machen und
einen der Ordnung der Dinge nach dem Gesetz von Ursache
und Wirkung widersprechenden, ausser- oder übernatürlichen
Grund hätte annehmen müssen.

Zum Schluss soll noch kurz beleuchtet werden, wie schlecht
die Grundlage dieses Beweises, die Weltschöpfung, eine Kritik
verträgt. »Im Anfang,« so heisst es, »schuf Gott Himmel und
Erde,« wobei also beides als gleichwertig behandelt wird,
obwohl zwischen beiden das grösste Missverhältnis bezüglich

Keimzelle ergreifen. Es ist ein Drang in ihnen, der vom früheren
Körper herrührt, wieder einen Körper zu wollen. Nur der ganz
Vollendete, der in seinem letzten Leben sich von den Freuden weggewendet

hat und das Leid der Welt erkannte, ist wunschlos geworden.
Er sehnt sich nicht mehr zurück nach einem Körper. Ewig wird er
in seinem wesenhaften Zustande verbleiben. Der Drang, der nur vom
vorher dagewesenen Körper herrührt, setzt voraus, dass immer sclion
ein Körper vorausgegangen sei. Buddha kommt zum Begriff der
anfanglosen Vergangenheit.

Einen Gott als erste Ursache für die Entstehung der Welt kennt
Buddha nicht. Gott ist das allen Wesen Zugrundeliegende, das Wesenhafte

selbst oder das Nirvana. Rückkehr aus dem körperlichen Leben
ist Sichauflösen, Verfliessen in der Gottheit, die ist der Bereich des
Wesenhaften, Allwirkenden, Allwünschenden, Allriechenden,
Allschauenden, Allumfassenden, Schweigenden, Unbekümmerten, der todlose

Bereich, aus dem, wie Inseln aus dem Ozean, das Leben aufsteigt.
Das Christentum hat Dr. Grimm einer ebenso gründlichen

Betrachtung unterzogen. Er hat als erstes den bedeutenden Unterschied
zwischen Christentum und Buddhismus festgestellt. Während Buddha
erkenntnismässig auf die Begriffe Gott und Unsterblichkeit kommt,
müssen sie im Christentum einfach geglaubt werden. Ohnmacht,
Hilflosigkeit und Gedankenträgheit sind die Ursache des blinden Glaubens.

Dr. Grimm führt aus, wie das Christentum aus dem Judentum
hervorgegangen ist, ohne irgend etwas Neues zu bringen, wie Jesus
erst später als Sohn Gottes im wörtlichen Sinne aufgefasst wurde,
nachdem der Begriff sich gewandelt hatte. Dr. Grimm durchgeht mit
klarer Folgerichtigkeit die ganze Entwicklung und belegt alles durch
treffende Beispiele aus der Bibel. Es ist höchst erfreulich, von einem
tiefgreifenden Forscher darüber so gewissenhafte Aufklärungen zu



60 DER FREIDENKER Nr. 8

Wissenschaft besteht. Sonne und Mond wurden erst am vierten

Tage erschaffen, nachdem schon am ersten Tage das Licht
vorhanden war, wobei dem Mond eigenes Licht zugesprochen
wird. Das vorhandene Wachsrum von Gras, Bäumen etc. ist

am dritten Tage schon völlig undenkbar. Ganz unbegreiflich
ist die Auffasung, dass die Dunkelheit eine mit dem Licht
vergleichbare Substanz sei, sowie die Ausscheidung von Wasser

oberhalb und solchem unterhalb des Firmamentes. Alles wird
nur im Interesse der Welt als Mittelpunkt gemacht, was
wissenschaftlich als Absurdität zu bezeichnen ist.

Glaube und Aberglaube sind bei diesem Gottesbeweis so

eng miteinander verwachsen, dass der Fall des einen das

Erlöschen des andern vollauf erklärt. »Der Sprung von der Welt
in das Phantasiegebiet des Glaubens ist so gross, dass der
gesunde Menschenverstand sich dabei das Genick bricht,« sagt
sehr treffend Nieuwenhuis.

Der zweite Beweis für das Dasein Gottes heisst der

teleologische 'oder der physiko-theologische, zu deutsch: Zweck-

mässigkeitsbeweis. Derselbe lautet: »Aller Zusammenhang in
der Welt ist zweckmässig, was auf eine weise Ursache schliessen

lässt, welche letztere Gott ist.« In diesem Schluss wird a

priori etwas als feststehend angenommen, das noch bewiesen

werden muss, nämlich : »dass aller Zusammenhang in der Welt
zweckmässig ist«.

Man kann ebenso gut die Sache umkehren und sagen:
»Gott ist die weise Ursache in der Welt, weshalb jeder
Zusammenhang in der Welt zweckmässig ist.«

Dabei ist die Existenz Gottes als bewiesen angenommen,
was aber eigentlich zuerst zu beweisen wäre.

Dieser Beweis ist von allen der häufigste und populärste.
Wie der Mechanismus einer Uhr mit Notwendigkeit einen
Uhrenmacher voraussetzt, so setzt der noch weit kunstvollere
Bau der Welt einen Baumeister voraus. Dabei vergisst man,
dass man nicht Ungleiches1 mit einander vergleichen kann und
dass es nicht angeht z. B. das Wachstum einer Rose oder die

Entwicklung aus einem Ei, ein Naturvorgang, mit der Herstellung

einer Uhr, ein mechanischer Vorgang, zu vergleichen.
Ersteres ist ein Zeitvorgang nach1 den Gesetzen der Natur,
letzteres das Produkt der Geschicklichkeit eines Menschen und

zwar zudem noch aus Stoffen, welche die Natur bereits fertig
geliefert hat.

Die moderne Naturforschüng hat diesem Beweis das
Genick gründlich gebrochen. Schon zirka 450 v. Chr. hat der
Philosoph Empedokles darauf hingewiesen, dass die Zweckmässigkeit

der Natur ein Ueberrest verunglückter Versuche sei.
Aber bis auf Darwin galt das Gegenteil als Dogma und die
Theologie tat sich ausserordentlich zugute auf diesem Kapitel.
Darwin aber erkannte, dass der Hirsch: z. B. nicht deshalb
lange Beine hatte, um schneller laufen zu können, sondern
dass er schneller läuft, weil er lange Beine hatte, dass der
Maulwurf nicht deshalb verkümmerte Augen erhalten hat, um
in der Erde wühlen zu können, sondern dass seine Augen ver¬

kümmert sind, weil er in der Erde, d. h. im Dunkeln wühlt
und daher eines Sehorganes nicht bedarf.

Prof. Helmholtz, ein berühmter Spezialarzt für Augenheilkunde,

fand, dass das menschliche Auge recht mangelhaft sei
und dem angeblichen Verfertiger recht wenig Ehre einbrächte.
Wir selber fragen uns, warum wir, wenn doch alles so
zweckmässig eingerichtet sei, z. B. am Rücken keine Augen haben,
was uns bei dem heutigen Autoverkehr sehr zustatten käme,
u. s. w. —

Darwin wies nach, dass das', was in der Natur zweckmässig
erscheint, das Resultat einer endlosen Reihe von Entwicklungsformen

ist, wobei die Arten, welche die besten Existenzbedingungen

zu entwickeln wussten, die andern überlebten. Insekten
beispielsweise, welche auf Blättern leben, wenn sie grün sind
und dadurch den Nachstellungen ihrer Feinde leichter
entgehen, verdanken dies einzig und allein nur dem Umstände,
dass eben anders gefärbte Insekten besser gesehen und
vernichtet werden, nicht aber einem uberlegten Schöpfungsakt.
Solche Beispiele aus der Tierwelt Hessen sich dafür vertausendfachen,

ebenso auch aus der Pflanzenwelt.
Des Interessanten halber wollen wir bei den betreffenden

Verhältnissen des menschlichen Körpers etwas länger verweilen.

Derselbe wird von den Theologen so gern als ein Wunderwerk

der Schöpfung gepriesen, hat ihn doch Gott nach seinem
eigenen Ebenbilde geschaffen, also nach dem höchsten Typus
der Vollkommenheit. Er sollte also nichts Unzweckmässiges
besitzen und von unvollkommenen und unnützen Einrichtungen
frei sein. Man denke aber dabei an den Wurmfortsatz, der
infolge Entzündungen so oft zum Tode führt, an den Blinddarm
selbst, der oft zu gefährlichen Unterleibsstockungen iührt, an
die Mandeln als häufige lokale Erkrankungsstelle und Eingangspforte

für unheilbare Nierenleiden, an die Neigung der Schilddrüsen

zum Kropf zu entarten (von 75 Rekruten war bei einer
Untersuchung in Bern kürzlich nur einer kropffrei), an die
Thymusdrüsen als Ursache von schwerem Asthma bei den
Kindern, an die sog. Schwanzknochen als Ueberreste des Wir-
beltiers'chwanzes, an die männlichen Brustdrüsen, an die
äusseren Ohrmuscheln, an die oft ans tierische grenzende Behaarung

der Oberhaut, an das Zahnsystem, an die Bakterien und
Epidemien usw. »Warum,« fragt Spiller, »hat der Mensch als
Krone der Schöpfung nicht das Auge des Adlers, das Gehör
der Eule, den Ortssinn des Storches, den Flug der
Turmschwalbe und den Geruchsinn des Jagdhundes?« Die Antwort
lautet einfach: weil die Natur sich Selbstzweck und nicht das
mehr oder weniger gelungene Ergebnis: eines ausser- oder
über ihr stehenden Willens ist und weil sieh jedes Individuum
nach Massgabe innerer und äusserer Umstände selbständig
entwickelt. Was wir alles in der Natur sehen, ist kein Werk,
sondern ein Resultat eines Entwicklungsprozesses von
ungezählten Jahrtausenden. Warum braucht es aber einen
solchen Prozess, wenn ein »Gott« dies alles so mir nichts dir

bekommen, die einem helfen, sich ganz über das Christentum zu
stellen und es als eine blosse Stufe in der Oeistesgeschichte der
Menschen zu betrachten, als eine Lehre, die aus einer Zeit stammt, wo
die Menschen sich Gott nach ihrem Ebenbilde schufen, grausam,
ehrgeizig, zornig usw. Nichts allgemein Bindendes ist dahinter zu suchen.
Ist doch der Gott, den die Kirche verehrt, nicht der Allvaater, sondern
der ganz persönliche Gott des Isaak, Abraham und Jakob.' Es ist eine
Krankheit der Völker, wie Dr. Grimm sich ausdrückt, sich so an das
althergebrachte Denken zu gewöhnen, dass es als etwas unbedingt
Wahres und Unumstössl'ches feststeht. Dr. Grimm reiht dem eigenen
Denken und Erkennen den höchsten Rang ein und kann deshalb als
Mitbefreier aus dem Irrtum und Scheinleben bezeichnet werden, ob-
schon sein Weg ihn zum Buddhismus führt, der »Religion der höheren
Menschen«, an deren Vernunft Anforderungen gestellt werden dürfen.
Die Hauptsache ist aber die, dass alle, die das Licht suchen, den Weg
aus der traditionellen Verstrickung heraus finden und zu Klarheit
geführt werden. Wesentlich trägt dazu bei die Klarheit und Einfachheit
der Sprache in Form und Aufbau. Es wäre zu begrüssen, wenn das
Werk recht viel gelesen würde. L. Br.

Als vierteljährliche Buchbeilage ist der »Urania« diesmal »Rad
und Raum« von Eduard Weckerle beigefügt. Die kulturelle und
technische Entwicklung der modernen Verkehrsmittel wird, vom
sozialistischen Standpunkte aus, geschildert. Auf den 79 Seiten wird eine
Fülle von interessantem Material auf kurzweilige und leichtverständliche

Weise geboten. Wir alle stehen mitten im Weltverkehr drin und
sind unlösbar damit verflochten, ohne dass sich jedoch die meisten
ein klares Bild von diesem kulturell so ungemein wichtigen Gebiete
machen können. Das Büchlein bietet ein solches und kann daher den
Gesinnungsfreunden warm empfohlen werden. W. A. Rn.

Ueber das soeben erschienene Heft 6 der »Urania«, kulturpolitische
Monatshefte über Natur und Gesellschaft (Urania-f/erlagsges.

m. b. H., Jena) folgt schon wieder eine kleine Besprechung, weil es
durch seinen für unsere Gesinnungsfreunde besonders interessanten
Inhalt dazu herausfordert. Frühling, Verjüngung, Liebe ist sie
offenkundig gewidmet. »Frühlings Erwachen« von Prof. Julius Schaxel
behandelt Frühling und Pubertät. Eine anregende naturkundliche Plauderei

von Cornel Schmitt »Eine Morgenwanderung im März« lässt auf
kurzweilige Art einen Blick in die Werkstatt der Natur tun. Ueber
»das Geheimnis der »Lukutate«« referiert mit sehr interessanten
objektiven Tatsachen der Direktor des Ernst Häckel-Museums, Prof.
Dr. Heinrich Schmitt. »Mensch und Umwelt in der Zeit der
Geschlechtsreife« von Gesinnungsfreund Helmut von Braken beleuchtet
tiefschürfend brennende psychologische Probleme, die namentlich
uns Freidenker nicht gleichgültig sein dürfen. Das Gleiche gilt von
»Nacktkultur und proletarische Erziehung« von Helmut Wagner. Nur
sieht im letzteren Falle der Autor etwas zu sehr durch die Parteibrille,
denn es gibt auch vernünftige, anständige und moderne Nichtsozia-
listen. Daneben interessante kleinere Mitteilungen, darunter zwei
typische aus dem Lande der unbegrenzten Heuchelei — pardon
Möglichkeiten. W. A. Rn.

Aus dem Nebel des Nachdenkens entstieg ihm ein unreligiöses Freidenkertum. Er
anerkannte keine Religion, weder eine historische noch gegenwärtige, noch wollte er
etwas wissen von einer Religion der Zukunft. Er sagte sich, dass das Wesen jeder
Religion die Annahme eines Gottes und eines Jenseits sei, aus denen wir alle kommen und
in das wir alle gehen. Aber sowohl Gott, wie das Jenseits lehnte er ab. Die Beweise
die dafür angeboten wurden, sehienen ihm samt und sonders dumme Sophismen, die vor
dem Intellekte nicht bestehen. So fühlte er sich als freier Denker, als Freidenker, als
religionsloser Denker. Er war überzeugt, dass es nur eine Welt, die sinnlich wahrnehmbare

gebe und nur ein Leben, welches in dieser Welt entstehe und in dieser Welt verebbe.
[Aus: Hans von Wild „Die blauäugige Mätresse", Roman, Xenien- Verlag, Leipzig 1927.]


	Feuilleton

