
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 7

Artikel: Gottesbegriff und Wissenschaft : [2.Teil]

Autor: L.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 DER FREIDENKER Nr. 7

ist, weil die Menschen die natürlichen Ursachen der Dinge
nicht zu erkennen vermochten. Religion ist nach
wissenschaftlicher Definition der Kultus irgend
eines metaphysischen (übernatürlichen) Objekts und
das Gefühl der Abhängigkeit davon.

Die Grundstimmung der Religion ist daher immer Furcht
und zwar nach unserer Ansicht vor einer Illusion, einem
Wahne. Diejenigen, die die Menschen von dieser Furcht und
diesem Wahn befreien und sie in die wohlbegründeten,
heitern Tempel der Wissenschaft führen, sind die grössten
Wohltäter der Menschheit. Das ist unsere Ueberzeugung,

und deshalb sind wir Freidenker. Wie die vorchristlichen

Freidenker wollen wir es! versuchen, einmal die
Menschen ohne Religion lediglich mit Wissenschaft, sozialer Ethik,
Kunst und Naturgenuss zu erziehen. Es darf jeder eine Wette
machen, dass es besser kommt, ist es doch Tatsache, dass die
Religion die Quelle der grössten Greuel und Verbrechen war.
(Opfertod. Ketzergericht, Erbschleicherei, sexuelle Verirrungen,
Wahnideen Einzelner und ganzer Massen.)

Die katholische und die protestantische Epoche werden
verschwinden, langsam aber sicher. Es kommt eine freidenkerische

Epoche herauf im Verein mit den revolutionären
Umwälzungen wirtschaftlicher Natur, dem Klassenkampf des
Proletariats gegen den Kapitalismus. Dem Feudalismus eignete
die katholische Weltanschauung, dem Kapitalismus die
aufgeklärte reformiert-protestantisChe Weltanschauung, dem
Sozialismus eignet die religionslose, freidenkerische (monistische)

Weltanschauung.
So werden uns in der nächsten Zeit immer mehr von

diesen Neuerern begegnen, die für die alte,
christlich-katholisch-protestantische Welt nichts mehr übrig haben, nicht ein
Kreuzchen, sondern ein Pensee als Symbol tragend, die Neuerer
des1 20. Jahrhunderts, wie im 16. Jahrhundert von der Masse
angegafft: Die Freidenker.

In diesem Sinne und Geiste begrüssen wir unsere
Delegierten zur Hauptversammlung in Zürich und heissen sie alle
herzlich willkommen.

Gottesbegriff und Wissenschaft.
(Fortsetzung

Unter solchen Umständen konnten natürlich im Mittelalter
Wissenschaft und Geistesfreiheit, die höchsten Güter der
Menschheit- nicht gedeihen, und alles, was noch aus dem
Altertum vorhanden war, musste notgedrungen untergehen.

Dagegen fand der unsinnige Glauben an Teufelswesen,
Hexenwesen, Besessensein, böse Geister, Zaubereien, bösen
Blick u. dgl. mehr eine unermessliche Ausdehnung; es sind
nachgewiesenermassen diesem gottgeweihten Schwindel und
Irrsinn mehr als neun Millionen Menschen zum Opfer gefallen.
Rechnet man noch dazu, dass durch diesen Glauben eine

Feuilleton.
Bibel und Sittlichkeit.

IV.
(Schluss.)

Jakobs Söhne heucheln Freundschaft mitder
Absicht, einen Schurkenstreich auszuführen. Nachdem
Jakob und Esau sich voneinander verabschiedet hatten, beglückte
Jakob die Umgebung der Stadt Salem, die dem H e m o r gehörte,
mit seiner Anwesenheit. Nicht lange ging's, so verliebte sich Hemors
Sohn Sichern in Di na, die eine Tochter Jakobs und der Lea war.
Und »er nahm sie, und beschlief sie, und schwächte sie. Und sein
Herz hing an ihr, und hatte die Dirne lieb, und redete freundlich mit
ihr«. (34. Kap. 2, 3.)

Sichems Absichten waren durchaus redlich'. Er bat seinen Vater,
bei Jakob als Brautwerber vorzusprechen. Und Hemor tat es. Er
erklärte Jakob und seinen Söhnen: »Meines Sohnes Sichems Herz sehnet
sich nach eurer Tochter«, bat: »Lieber, gebet sie ihm zum Weibe«,
und machte ihnen folgenden Vorschlag: »Befreundet euch mit uns;
gebet uns eure Töchter, und nehmet ihr unsere Töchter, und wohnet
bei uns. Das Land soll euch offen sein; wohnet und werbet, und
gewinnet darinnen.« (34. Kap. 8, 9, 10.)

Sichern selber wandte sich an Jakob und dessen Söhne mit den
Worten: »Lasset mich Gnade bei euch finden; was ihr mir saget, das
will ich geben. Fordert nur getrost von mir Morgengabe und
Geschenk; ich will es geben, wie ihr es heischet; gebet mir nur die
Dirne zum Weibe.« (34. Kap. 11, 12.)

herrschsüchtige Priester- und Kirchenherrschaft mit ihrer
Rücksichtslosigkeit geschaffen wurde, welche keine Mittel — auch
die schrecklichsten — scheute, um zur Macht zu gelangen, mit
dem Endzweck, das Volk in Dummheit, Unwissenheit und
Fanatismus zu erhalten, so wird man die Frage, ob das Christentum

dem geistigen und wissenschaftlichen Fortschritt der
Menschen genützt habe, schwerlich mit »ja« beantworten dürfen.

Allerdings weisen die Verteidiger der christlichen Kirchen
darauf hin, dass die christlichen Völker alle übrigen Völker der
Erde an Kultur und Zivilisation weit hinter sich gelassen hätten,

worauf zu erwidern ist, dass diese geschichtliche Verbindung

von Kultur und Christentum eben auch nur ein Zufall
und keine Notwendigkeit sein kann. Wenigstens ist es kaum
möglich, einen unmittelbaren Zusammenhang der europäischen
Kulturentwicklung mit christlichen Vorstellungen nachzuweisen,
und Tatsache ist, dass das heutige Christentum jene alte christliche

Grundvorstellung, welche durch den Kommunismus
ausgedrückt wird, als die überhaupt kulturfeindlichste einschätzt.
Wenn man Christentum und Kirchentum voneinander trennt
und ersteres nicht für die Taten des letzteren Verantwortlich
erklärt, so heisst das soviel, als man müsse einen Menschen
nur nach seinen Reden und nicht nach seinen Handlungen
beurteilen. »Ich komme immer mehr zur Ueberzeugung«, sagt der
halbfromme Sallet, »dass das sog. christliche Kirchentum die
Menschheit durch und durch vergiftet. Man verachtet das
diesseitige Leben und glaubt damit, sich des Lebens im Jenseits
würdig zu machen. Damit erklärt sich die Feigheit und
Gleichgültigkeil unseres Geschlechts allem menschlich Hohen und
Erhabenen gegenüber. So schleppt man sich in ganz unwürdigen
gesellschaftlichen Verhältnissen fort und erträgt sie ohne
Schamröte.«

Nicht einmal den Glauben an einen Gott (Monotheismus)
vermochte das Christentum durchzusetzen. Im Gegenteil, die
Vielgötterei machte sich bald nach seiner Entstehung in
nachdrücklichster Weise geltend, speziell durch die göttliche
Verehrung, welche man Jesus, der Jungfrau Maria, dem heiligen
Geist, den Heiligen überhaupt, erwies. Dabei verehrt man, dem
uralten, niedrigen Fetischdienst entsprechend, auch heute noch
die unglaublichsten Sachen in Form von Reliquien, Bildern und
dergleichen.

Nachstehend einige Angaben über den Reliquien-Unsinn:
es sind vorhanden in verschiedenen Kirchen und Klöstern:

1. vom hl. Andreas: 5 Leiber, 6 Köpfe, 17 Arme, Beine
und Hände; 2. von der hl. Anna: 2 Leiber, 8 Köpfe, 6 Arme;
3. von der hl. Barbara: 3 Leiber,, 2 Köpfe; 4. vom hl. Basilius:
4 Leiber, 5 Köpfe ; 5. vom hl. Blasius : 1 Leib, 5 Köpfe ; 6. vom
hl. Klemens: 3 Leiber, 5 Köpfe; 7. vom hl. Stephan: 4 Leiber,
8 Köpfe; 8. vom hl. Georg: 30 Leiber; 9. vom hl. Johannes
dem Täufer: 10 Köpfe; 10. von der hl. Julianna: 30 Leiber,
26 Köpfe; 11. vom hl. Leodegar: 5 Leiber, 10 Köpfe, 12 Hände;
12. vom hl. Pankraz: 30 Leiber usw.

Die Söhne Jakobs stellten sich — wie selbst die Bibel sagt: b e -
trügerisch — als ob sie im Grunde gegen eine Vermischung der
beiden Stämme nichts einzuwenden hätten, allerdings unter der
Bedingung: »so ihr uns gleich- werdet, und alles, was männlich unter
euch ist, beschnitten werde«. Und sie fügten ausdrücklich hinzu:
»Dann wollen wir unsere Töchter euch geben, und eure Töchter uns
nehmen, und bei euch wohnen, und E i n Volk sein.« 34. Kap. 15, 16.

Die Beschneidung war eine starke Zumutung an einen Stamm,
der diesen Brauch weder gekannt noch geübt hatte. Verwunderlicher-
weise waren aber Hemor und Sichern einverstanden; ja es gelang
ihnen sogar, ihren ganzen Stamm zu überreden, indem sie von den
grossen Vorteilen sprachen, die eine enge Freundschaft mit dem
Stamme Jakobs einbringen würde. »Und sie gehorchten dem Hemor,
und Sichern, seinem Sohne, Alle die zu seiner Stadt toraus- und
eingingen, und beschnitten alles, was männlich war, das zu seiner Stadt
aus- und einging.«

Was geschah nun aber!
Am dritten Tage nach der Beschneidung, als die Männer an grossen
Schmerzen darniederlagen und kampfunfähig waren, »nahmen die

zween Söhne Jakobs, Simeon und Levi, der Dina Brüder, ein
Jeglicher sein Schwert, und gingen herzhaft in die Stadt, und erwürge

ten alles, was männlich war. Und erwürgeten auch
Hemor und seinen Sohn Sichern mit der Schärfe des Schwertes, und
nahmen ihre Schwester Dina aus dem Hause Sichems, und gingen
davon.«

Aber nicht genug an diesem Massenmeuchelmord!
»Da kamen die Söhne Jakobs über die Erschlagenen, und

plünderten die Stadt, darum, dass sie hatten ihre Schwester
geschändet. Und nahmen ihre Schafe, Rinder, Esel, und was in der Stadt



Nr. 7 DER FREIDENKER 51

Der hl. Dionisius existiert in zwei vollständigen
Exemplaren, ausserdem hat er aber noch 2 Köpfe, summa 4. Ferner :

Breinapf Christi, Federn vom Engel Gabriel; Nägel zentnerweise,

Schwamm und Dornenkrone Christi; einen Finger des
hl. Markus; die ganze Garderobe von Christus und der Jungfrau

Maria; ganze Wagenladungen von Splittern vom Kreuz
Christi; die Weinkrüge von Cana; Blut Christi in Tropfen und
in Flaschen; ein halber Kinnbacken vom Apostel Paulus mit
4 Zähnen; etwas vom Hauch Christi in einer Schachtel; einige
Seufzer vom Nährvater Joseph; den Nabel Christi besass eine
Kirche in Chalons; diverse Tränen Christi, verursacht durch
den Tod des Lazarus, von Maria Magdalena aufbewahrt; eine
Windel Christi; 2 Stück Holz vom brennenden Dornbusch des
Moses; das berühmte Blut des hl. Januarin in Neapel etc. etc.

Damit wollen wir es mit der Registrierung dieses
erhabenen römisch-katholischen Reliquien - Kultus bewendet sein
lassen.

Im Jahre 325 erklärte dasl Konzil von Nicäa Christus für
die zweite Person der Gottheit, und im Jahre 381 fügte das
Konzil von Konstantinopel als dritte Gottheit den heiligen Geist
bei. Im Verlauf von wenigen Dezenien verwandelte man den

einigen Gott der Christen in einen zweieinigen und einen
dreieinigen. Der späteren Zeit war es vorbehalten, aus diesem
dreieinigen einen viereinigen, ja selbst einen fünfeinigen zu
machen und zwar durch Hinzufügung des unfehlbaren Papstes
und der unbefleckten Jungfrau Maria. Würde man auch noch
den Teufel dazurechnen, dessen angebliche unsterbliche
Existenz einen wesentlichen Bestandteil der christlichen Religion
ausmacht, so sind wir so glücklich beim sechseinigen Gott
angelangt.

Ein hübsches Gedicht von Vischer will ich Ihnen nicht
vorenthalten, gleichsam das Rezept für die Mixtur, aus der das

heutige Dogmen-Christentum zusammengebraut wurde; es

lautet:
»Uralte Mumienreste aus Aegypten,
Geholt aus Pyramiden, Tempeln, Krypten,
Urheilige Isis- und Osirismythen,
Aus Syrien Adoniskultusblüten,
Ranunkelwurzel, brandiger Spelt
Aus Ahrimans finsterer Abgrundwelt,
Blumengebilde mit gelber Spitze,
Symbol von Mithras Zipfelmütze,
Tollkirsche, erzeugend Schwindeldunst,
Entsprossen schamanischer Zauberkunst,
Ein Pfund Israelisnius',
Ein Quantum Buddhismus,
Mit noch so manch' schöner Blume
Aus echt altgriechischem Heiligtume;
Vom Dienste der Venus und Here
Manch glänzende duftige Beere,
Samen von römischen Laren,
Daraus wuchsen Heiligenscharen,

und auf dem Felde war, und alle ihre Habe, alle Kinder und
Weiber nahmen sie gefangen, und plünderten alles, was in
den Häusern war.«

Jakob war mit Simeon und Levi sehr unzufrieden. Aber nicht aus
moralischen Gründen, sondern-aus Furcht, der Erzfeigling! Er sprach:
»Ihr habt mir Unglück zugerichtet, dass ich stinke vor den Einwohnern

dieses Landes, den Canaanitern und Pheresitern, und ich bin
ein geringer Haufe. Wenn sie sich nun versammeln über mich, so
werden sie mich schlagen. Also werde ich vertilgt samt meinem
Hause «

Und wie stellte sich Gott zu der unerhörten Freveltat?
Er gab Jakob den Rat, die Gegend zu verlassen. Und wirklich kam
die Mörder- und Räuberbande ungeschoren davon : »es kam die Furcht
Gottes über die Städte, die um sie her lagen, dass sie den Söhnen
Jakobs nicht nachjagten.«

Welch herrliche biblische Geschichte hat sich da vor unsern
Augen entrollt! Diese Tugendhelden sind es wirklich wert, Jahrtausende
nach ihrem irdischen Mordbubenlebenswandel genannt und der
Jugend als sittliche Vorbilder vorgestellt zu werden! Und da gibt es
noch Lehrer und andere Leute, die meinen, es seien Erziehungserfolge
ohne diese biblischen Moralheldengestalten möglich!

Das 38. Kapitel, das uns Aufschluss über die Herkunft des Wortes

Onanie gibt und in dem erzählt wird, wie die Witwe Thamar sich
als Hure vors Haus setzte und damit erreichte, dass sie von ihrem
Schwiegervater Juda (einem Sohne Jakobs) geschwängert wurde,
wollen wir übergehen, obwohl auch die Darstellung der Geburt der
Thamarschen Zwillinge einen hohen sittlichen Wert hat, und wollen
am vorläufigen Schluss dieser erhebenden Bilderreihe hoch sprechen
von

Auch saftige Eichenblätter
Aus Hainen germanischer Götter,
Dies alles auf heiligen Flammen
Zu einem Brei gekocht zusammen
Ergab die Aromatik
Unserer christlichen Dogmatik,
Die gläubige Seelen mystisch nebuliert
Und so um so leichter dominiert.«

Kaum wirkt etwas für Freidenker komischer, als der
Vertreter dieser Mixtur, der sog. römisch-katholische Priester,
welcher die Soutane der alten persischen Priester trägt, auf
dem Hinterhaupt als sog. Tonsur eine kleine Sonne zeigt, als
Erinnerung an den Mythrakultus, ein altgriechisches Chorhemd
und ein altägyptisches Messgewand anzieht, der die Gläubigen
mit dem Tone buddhistischer Glocken in die Kirchen ruft, mit
einem altrömisdien Weihwedel altgriechisches Weihwasser
versprengt, die alte heidnische und jüdische Moral predigt und
deren Feste feiert, jüdische, persische und indische Sakramente
erteilt und den Gläubigen, welche kein Wort lateinisch
verstehen, in dieser Sprache die sinnlosen Psalmen des Israeliten
David vorsingt, Prozessionen nach altgriechischem Muster
veranstaltet, Gott-Vater rühmt, den er den Juden weggenommen,
Jesus anbetet, den er auf den indischen Christna aufgepfropft
hat, den Gläubigen eine Taube vorführt nach altägyptischem
Muster und eine Dreieinigkeit konstruiert, der alten indischen
Dreieinigkeit nachgemacht, der seinem Hohepriester in Rom,
dem sog. Papst, den altrömischen Titel: Pontifex Maximus
angehängt, das Paradies und die Hölle der Perser und die
Teufel aller Nationen in Pacht genommen hat und mit dem
heiligen Oel der Hebräer, der Monstranz der Inder, dem
Weihrauchkessel der Juden und der Stola der alten Römer den
Gläubigen zu imponieren versucht.

Allerdings fehlte es auch im Mittelalter nicht an Männern,
welche im Geist ihrer Zeit voraus waren und deren Widerspruch

um so energischer wurde, je mehr man dem Glauben
Unmögliches und Absurdes zumutete. Dabei büssten etliche
davon ihre Kühnheit mit dem Tode, wie Vanini, Giordano
Bruno, der Arzt Servet und andere. Interessant und der
Erwähnung wert ist ein Ausspruch von Hermann Ryswick ums
Jahr 1500:

»Es ist keine Hölle, wie die Unsrigen achten: und nach
dem Leben ist keines mehr. Unser Glaube ist lauter Landmähr
und Fabel, als unser tolle Schriftpredigt, Gedicht, Bibel und
narricht Evangelium beweist.«

Aus1 diesen Zeiten stammen auch folgende Verse von
Angelus Silesius:

»Gott ist ein lauter Nichts; ihn rührt kein Nun noch Hier,
Je mehr du nach ihm greifst, je mehr entwird er dir.
Ich weiss, dass ohne mich Gott nimmermehr kann leben,
Werd' ich zu Nichts1, muss er vor Not den Geist aufgeben.
Ich bin so gross, als Gott; er ist, als ich, so klein,
Er kann nicht über mir, ich unter ihm nicht sein.«

Josef, dem zweitjüngsten Sohne Jakobs, der von den religiösen
Erziehern besonders gerne herbeigezogen wird, um die Herzen der
Jugend in träumerische Rührung zu versetzen.

Seine Jugendgeschichte ist, ohne Sentimentalität erzählt, die:
Josef, der verhätschelte und verzogene Zweitjüngste unter den Söhnen
Jakobs, zog durch seine Angeberei und seine masslose Selbstüberhebung

den Hass der ältern Brüder auf sich, so dass sie ihn als
Sklaven verkauften. Er kam nach Aegypten an den Hof des Pharao,
wo ihn seine Keuschheit ins Gefängnis, seine Traumdeuterei in die
königliche Gunst brachte.

Angesichts der drohenden Hungersnot wurde er Landesverwalter
mit diktatorischen Befugnissen. In dieser Eigenschaft erwies er sich
als herzloser, abgefeimter Blutsauger. Während er seiner

eigenen Sippe in Canaan Getreide in Hülle und Fülle umsonst
gab, müssten es die Aegypter teuer bezahlen, sodass es bald an Geld
gebrach im Lande.

Da »kamen alle Aegypter zu Josef, und sprachen: Schaffe uns
Brot; warum lässest du uns vor dir sterben, darum dass wir ohne
Geld sind?«

Und was tat der vielbeiweinte gute Josef? Er forderte, dass sie
ihm a 1 1 i h r V i e h bringen, dann wolle er ihnen Brot geben. — Was
konnten die armen Hungernden in ihrer Not anders tun, als gehorchen!

Also »brachten sie Josef ihr Vieh; und er gab ihnen Brot um
ihre Pferde, Schafe, Rinder und Esel. Also ernährete er sie mit Brot
das Jahr um all ihr Vieh«. (47. Kap. 17.)

Als das Jahr um war und die Hungersnot noch andauerte, kamen
die ausgewucherten Bauern abermals zu Josef und boten ihm in ihrer
Verzweiflung ihren Grund und Boden und sich selber als Leib-



52 DER FREIDENKER Nr. 7

In neuester Zeit stehen Kant und besonders Fichte an der
Spitze der Religionsgegner. Aber dieselben und ihre Schule
konnten sich doch eigentlich vom »lieben Gott« nicht frei
machen, und sie belegten ihn nur mit andern Titeln, so z. B. mit
»das Absolute, die Weltseele, das ewige Sein, das absolute Ich,
das Subjekt-Objekt, das Ding an sich, die Idee, die Urkraft,
das Ali-Eine. der Wille, das Unbewusste etc.« Da leuchtet wie
eine Sonne Feuerbachs Ausspruch: »Gott ist dem Menschen

so, wie er ihn glaubt und denkt.«
Die früheste Entstehung des Gottesbegriffes war an die

Begriffe Unwissenheit und Furcht geknüpft. Unwissenheit über
die Natur und ihre Ursachen und Furcht vor den Naturmächten.
»Primus in orbe Deus fecit timor«, »FurcM rief die Götter ins
Leben«, war der Aüsspruchi des römischen Schriftstellers Pe-

troniuS, ein Ausspruch, der durch die Geschichte aller
Religionen bestätigt worden ist. Gewitter, Erdbeben, Sonnen- und
Mondfinsternisse, Vulkanausbrüche, Stürme, Ueberschwemmun-
gen, Epidemien usw. riefen den Gedanken an übernatürliche
Einwirkungen wach. Selbst den hochgebildeten Griechen waren

ihre Götter Personifikationen der Naturkräfte, aber
unterworfen dem unerbittlichen Fatum — wir würden sägen: den
Naturgesetzen — welches die griechische Philosophie schon
frühe als oberstes Gesetz der Welt erkannt hatte.

Dass diese Furcht das Wesen der Naturmenschen beherrschen

musste, lehrt ein Blick auf die Seele der Tiere, die eine
verkleinerte Mensehenseele darstellt. So verraten unsere Haustiere

Furcht bei Gewittern, Erdbeben und Sonnenfinsternissen.
Paviane erschrecken vor Kriechtieren und ein einziger Frosch
kann eine ganze Herde dieser sonst sehr mutigen Tiere in die
Flucht jagen. Wölfe haben in der Nacht vor einem Licht mehr
Angst, als vor ihrem Stammfeind, dem Hund. Diese Beispiele
Hessen sich leicht vermehren. Es dürften sich diese Aeusserungen

als Gefühlserregungen, und da Religion Gefühlssache
ist, auch bei den Tieren unter die primitiven religiösen
Gefühle — analog wie bei den ungebildeten Menschen —
einreihen lassen.

Als eine schon etwas höhere Stufe geistiger Entwicklung
schliesst sich an die Furcht die Unwissenheit an. Dazu
gehört schon ein gewisses Nachdenken über Naturereignisse,
was der rohe primitive Mensch nicht kann. Das Resultat dieses
frühen Nachdenkens manifestiert sich nun folgendermassen.
Nachdem der Mensch, losgeschält von seiner tierischen oder
halbtierischen Vergangenheit, zum Bewusstsein seiner selbst
als1 Mensch gelangt war, müssten ihn die Aeusserungen der
Natur, welche er auf natürlichem Wege nicht zu deuten
vermochte, erschrecken und zwar genau so, wie die Zustände
seiner eigenen Person. So vor allem neben Schlaf, Traum,
Ohnmachtsanfällen war es der Tod, welcher ihn veranlasste, an
ausser- oder übernatürliche Einwirkungen zu denken und ihn
zum Geisterglauben, zum Seelenkultus und daran anschliessend
zum Ahnenkultus führte. Daraus bildete er sich einen Glauben
an höhere, überirdische Wesen,' von denen er annahm, dass

eigene an, wenn er sie nur nicht sterben lasse und ihnen Samen
zur Bebauung des Feldes gebe.

Und der fromme Josef nahm dieses ungeheuerliche Opfer ohne
Wimperzucken an und »die Aegypter verkauften ein jeglicher seinen
Acker, denn die Teurung war zu stark über sie. Und war also das
Land dem Pharao eigen«. Bloss die Priester kamen gut davon, denn
ihnen wurde das Land nicht weggenommen. Nachdem dieser Handel,
bei dem das Volk Hab' und Gut und Freiheit verlor, abgeschlossen
war, sprach Josef zu dem Volk: »Siehe, ich habe heute gekauft euch
und euer Feld dem Pharao; siehe, da habt ihr Samen, und besäet
das Feld.«

Und nachdem er den Aegyptern die Gnade erwiesen hatte, sie
nicht Hungers verenden zu lassen, machte er ihnen ein Gesetz, »den
Fünften dem Pharao zu geben (die mittelalterlichen Feudalherren
begnügten sich am Zehnten); ausgenommen der Priester Felds,
das ward nicht eigen dem Pharao«.

;So hat Josef für den König und für die Pfaffen gesorgt und das
Volk drangsaliert bis aufs Blut, der Josef, um den die Lehrer der
biblischen Geschichte aus Unwissenheit oder Gewohnheit oder mit
bewusster Schönfärberei den Heiligenschein des sanften, gutherzigen
Jünglings und Landeswohltäters malen.

Ich breche hier die biblische Bilderreihe ab, um nicht weiter
anderem Stoffe den Raum zu verdrängen, behalte mir aber vor, bei
späterer Gelegenheit den Lesern des »Freidenkers« auch andere Teile
der Bibel vor Augen zu führen.

Das Gesagte mag vorläufig genügen, um die Frage, ob die
biblischen Stoffe für die sittliche Erziehung der Kinder unbedingt nötig
seien oder nicht, zu beantworten.

diese die Welt ebenso beherrschten und erschaffen würden,
wie er mit seiner Hand Werke erschuf und beherrschte und von
denen er letzten Endes sein eigenes persönliches Schicksal
ganz und gar abhängig machte.

Dieser primitive, die Unreife des menschlichen Geistes
dokumentierende Glaube musste wieder in demselben Masse
schwinden und an Kraft verlieren, als wirkliche Kenntnisse,
Erfahrung und logische Denkkraft zunahmen. Man darf die
ganze Geschichte menschlicher Geistesarbeit und geistiger
Entwicklung als einen ununterbrochenen und letzten Endes stets
siegreichen Kampf mit dem aus Furcht und Unwissenheit
gezeugten Gottesglauben ansehen. Macht die Wissenschaft einen
Schritt vorwärts, so weicht die übernatürliche Erklärungsweise,
d. h. Gott, einen Schritt zurück und in demselben Masse, in
dem die Natur und ihre Gesetzmässigkeit besser erkannt werden,

zerrinnt unter der Einwirkung von Vernunft und Wissenschaft

die Macht der Götter und Geister und damit des
Aberglaubens. Dabei büssen natürlich diejenigen an Macht und
Einfluss ein, welche an der Aufrechterhaltung des Glaubens ein
bestimmtes materielles oder geistiges Interesse haben. Sie
verlieren ihren besten Verbündeten, der ihnen geholfen hat, das
Volk in geistiger Abhängigkeit in politischer und sozialer
Hinsicht zu erhalten. Man darf daher nicht erstaunt sein, wenn
diese Kreise sich Mühe geben, in angeblich wissenschaftlicher
Weise dem Glauben eine Stütze zu bereiten und durch sog.
»Gottesbeweise« das Dasein Gottes zu beweisen versuchen,
damit neben dem Gemüt auch! der Verstand auf seine Rechnung
kommen sollte.

Bevor wir auf die Gottesbeweise eintreten, ist noch eine
Frage abzuklären. Es ist die des sog. »freien Willens«,
auf den sidi die Theologen so versteifen und aus dem sie die
Verantwortlichkeit der Menschen ableiten wollen. Ich stehe
durchaus auf dem deterministischen Boden von Prof. Dubois,
den er in seinem prachtvollen Büchlein »Selbsterziehung« (Verlag

Francke. Bern, 1909) klar und scharf darlegt und der
folgendermassen präzisiert wird:

»Es gibt keinen freien Willen, weder einen absoluten noch
einen relativen. Warum? Weil der Wille keine seelische Eigenschaft

ist. In der langen Kurve, welche mit einer zufälligen,
geistigen Vorstellung beginnt, um nach tausend Unschlüssigkeiten,

nach einer förmlichen Ueberlegungsärbeit in die Tat
auszumünden, bildet der Wille nur einen mathematischen
Punkt, der den Uebergang in die daraus resultierende Tat
bezeichnet. Unser Endbegehren ist nun der Wille, und die
treibende Kraft dazu wird bedingt durch die Umgebung, Erziehung,

momentane geistige Stimmung, erbliche Belastung,
Familie, Staat, Klima und tausend andere unwesentliche Aeusser-
lichkeiten, sehr oft bewusst, aber auch sehr oft unbewusst.«
Prof. Vetter erklärt dies kurz dahin, dass die von den Theologen

ins Feld geführte Freiheit des Willens nicht darin liegt,
dass wir ohne Ursache handeln — das Kausalitätsgesetz ist
unwandelbar — sondern ganz einfach darin, dass wir ohne

Wir sind auf Schritt und Tritt den nach unsern moralischen
Begriffen verwerflichsten Handlungen begegnet. Lug, Trug, Hinterlist,
Mord, Raub, Blutschänderei bezeichnet den Weg der biblischen Tu-
gendhelden und Vorbilder. Will man sie für den Sittenunterricht
gebrauchsfähig machen, so muss man sie ganz anders zeichnen, als sie,
nach der Bibel, gewesen sind. Weshalb aber aus fremden Jahrtausenden,

aus fremder Kultur fabelhafte Gestalten herschleppen' und sie
durch Zurechtfälschung, Umdeutung, Vertuschung und andere moralisch

gleichwertige Manöver für die Jugendunterweisung halbwegs
gebrauchsfähig zu machen suchen, anstatt das Kind auf wirklich edle,
vorbildliche Männer und Frauen des Kulturkreises, in dem es selber
lebt, hinweisen? Weshalb die Sittenlehre nicht verankern in dem
Leben, das sich um das Kind her begibt und in dem es sich zurecht
finden soll?

Die Kirche weiss wohl, warum sie auf die Bibel, auf die ältesten
und dunkelsten Legenden dieses von ihr aus wohlweislich als heilig
und wahr ausgegebenen Buches zurückgreift.

Mit dem Glauben an die Bibel steht und fällt die Kirche. Denn
indem sie den Gott, der später seinen Sohn als Erlöser auf die Erde
gesandt hat, an den Anfang aller Dinge setzt, datiert sie auch die
Werdegeschichte des Christentums und damit ihre eigene Geschichte
bis auf die Erschaffung der Welt zurück. Auf diese Weise gewinnt
die Kirche — wie antike Möbel — an Ehrwürdigkeit und Wert. Klug
benützt sie die menschliche Schwäche, das Alte, Ferne, Irgendeinmalige

wie durch einen farbigen, mystischen Dunst zu sehen und
höher zu schätzen als das Nahe, Greifbare, Bodenständige, mag es
noch so gut und echt sein : sie gibt sich und ihrer Religion den
Anstrich des höchstmöglichen Alters, gewinnt damit in den Augen der
unwissenden, staunenden Menschen an mystischer Merkwürdigkeit,



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Zwang handeln. Sobald wir bei einem Menschen sehen, dass

er unter Zwang handelt, bürden wir ihm nicht mehr die volle
Verantwortlichkeit auf, so dem Betrunkenen, dem leidenschaftlich

Erregten, oder dem geistig Oestörten. Sagt doch nicht
schon Christus: »Vater vergieb ihnen, denn sie wissen nicht,
was sie tun.«

Weil der Theologe die Willensfreiheit nötig hat, um
Vergeltung und Strafen oder Belohnungen versprechen zu können,
hält er natürlich an derselben fest. Das ganze praktische Leben
hat sich aber niemals um dieselbe gekümmert, sondern sich
stets ruhig auf die psychologische Kausualität eingestellt.

»Das Individuum ist nur insofern frei, als es ihm seine
Verhältnisse gestatten, frei zu sein, die ihrerseits wiederum von
den sozialen Verhältnissen abhängig sind,« sagt Mac Donald
in seinem vortrefflichen Buch über Sozialismus und Regierung.

Wir wollen nun im Folgenden auf die wichtigsten
Gottesbeweise eingehen und dieselben einer kritischen Untersuchung
unterziehen. Dabei soll der Gottesbegriff selber seziert werden,
um zu sehen wie er sich im Laufe der Zeiten entwickelt hat.
Glauben und Gottesbegriff müssen im Lichte moderner
Naturkenntnis untersucht werden, damit diejenigen widerlegt werden,

welche diese Begriffe für etwas unmittelbar Gewisses und
Unentbehrliches halten, künstlich allerdings anerzogen von
Kindsbeinen an durch Erziehung, Schule, Lehre und Beispiel.

»Die Jugend wird mit dem Begriffe Religion übersättigt.
Ueberall wimmelt es von sog. Gotteshäusern und kirchlichen
Emblemen; kaum ein Tag vergeht ohne religiöse Schaustellungen,

öffentliche Feierlichkeiten, religiöse Zeremonien,
öffentliche Verhandlungen werden damit bedacht, ja selbst ganz
weltliche Anlässe werden davon nicht dispensiert: so z. B. die
Einweihung von staatlichen und kommunalen Gebäuden,
Gasfabriken, Elektrizitätswerken, Brücken, Schiffen usw., von
Kanonen, Kriegerdenkmälern, Fahnen gar nicht zu reden. Dazu
verfügt die Religion vielerorts über eine Strafgesetzgebung von
drakonischem Charakter, welche die Delikte »Gotteslästerung
und Beleidigung anerkannter Religionsgesellschaften«
rücksichtslos bestraft. Ferner haben ihre Anhänger sehr oft eine
Bevorzugung bei Verwaltungen, besonders bei Stellenbesetzung.

Ein Kuriosum dieser Juristerei ist dagegen, dass die
Besehimpfung der Religionsgegner erlaubt und eher zu belohnen
als zu bestrafen ist. Wenn dieser Zustand mit dem Aufenthalt
in einem religiösen Zuchthaus verglichen wurde, so darf dies
nicht verwundern, wenn man noch bedenkt, wie seit vielen
Jahrhunderten auf die Menschheit diesbezüglich losgedroschen
wurde, oft in Anwendung der entsetzlichsten Mittel, von
Folterkammern, Wasser, Feuer und Schwert.

Ohne diese Erziehung würde die Mehrzahl der Menschenden

Glauben nicht entbehren und nicht vermissen. Wissen wir
doch, dass zu allen Zeiten grosse Massen der Erdbewohner
ohne einen Glauben überhaupt existiert haben. Ist doch auch
bei den Bekennern des Glaubens selbst derselbe weit mehr
äusserlich. und man kann qhne Uebertreibung sagen, dass

neun Zehntel aller Menschen so leben, als ob es weder Gott
noch himmlische Vergeltung gäbe. »Selbst diejenigen«, sagt
S. Laing in seinem Werk »Agnosticism and Christianity«, »welche

den Gottesglauben für eine unentbehrliche Grundlage des
Denkens erklären, müssen doch beklagen, dass im modernen
England von einhundert Menschen neunundneunzig in
Wirklichkeit so leben, als ob es keinen Gott gäbe.« Diese »Gläubigen«

widerlegen praktisch durch die Tat, was sie theoretisch
zu glauben vorgeben und bestätigen damit das treffende Wort
Feuerbachs, dass die Heuchelei der Selbstbetörung das Grundlaster

der Gegenwart ist.«
Die »ultima ratio« der Theologen ist der Scheiterhaufen,

die »ultima ratio« der Freidenker ist die Wissenschaft. Sehen
wir zu, welche »ratio« die bessere und menschenwürdigere ist
und welcher daher die Zukunft angehören wird. Sehen wir uns
nun diese Beweise kritisch näher an, welche ein Dasein Gottes
erklären sollen.

Vorerst als Vorfrage will ich Ihnen die Definition' des Wortes

»Natur« geben, an der bei den folgenden Betrachtungen
grundsätzlich festgehalten werden muss.

»Natur ist ein Wort, dessen wir uns bedienen, um die un-
ermessliche Menge der Wesen, der verschiedenen Stoffe, der
zahllosen Verbindungen, aller Bewegungen, die wir mit unseren
Sinnesorganen wahrnehmen, zu bezeichnen. Die Naturgesetze
sind nichts anderes, als die sich äussernden Wirkungen der
den Stoffen innewohnenden Eigenschaften. Natur und
Naturgesetze sind also nichts anderes als »Stoff und Kraft«.

Dr. L. B.

(Fortsetzung folgt.)

„Wie der Krieg, ist auch die Todesstrafe
göttlichen Ursprunngs."

Mit diesen Worten begründet in der grossen Strafgesetzdebatte

in Bern Nationalrat Grand (Freiburg) den Standpunkt
der katholisch-konservativen Minderheit. Der Satz hat weit-
herum Aufsehen erregt und zu allerlei Kommentaren Anlass
gegeben. Die katholische Presse geht daher von den äussersten
Aesten, auf die sie sich zur Verteidigung der Todesstrafe
hinausgelassen hat, etwas zurück auf weniger gefährliche
Positionen und spricht plötzlich davon, dass die Todesstrafe nicht
zum konfessionell-katholischen Dogmenbesitz gehöre.

Wir aber danken dem Redner. Ihm ist es gelungen, landauf

und landab wieder einmal die Augen zu öffnen für die
Gefahren des christlich-konsequenten, Denkens und Empfindens.
Christliches Denken ist für uns und ist für die Wissenschaft
archaisch-atavistisches Denken, ist Auswirkung eines
entwicklungsgeschichtlich verständlichen Infantilismus; wir lassen es
unangetastet und respektieren; es, als teures Ueberzeugungs-
gut, bei den wenigen wirklich religiösen Menschen, die damit
nicht öffentlich Schaden stiften. Stärker und dringlicher aber

an Würde, an Wert, an Glaubhaftigkeit und hält sie auf diese Weise
— und unter Beihilfe anderer Mittel — umso sicherer im Banne ihres
Willens, im Dienst für ihre (der Kirche) Zwecke und in den Klammern
ihrer Macht.

Das Ziel der kirchlichen Erziehung ist die Gewinnung und
Festhaltung von Kirchenanhängern; eines der Hauptmittel sind die
biblischen Geschichten.

Das Ziel der freigeistigen Erziehung ist der aufrechte, edle,"gütige
Mensch.

Und im Hinblick auf dieses Ziel verwerfen wir die biblischen
Geschichten; sie dienen einem Zwecke, den wir nicht gutheissen können,
und wir können ihn nicht gutheissen in Ansehung der verhängnisvollen

Rolle, die die Kirche in der Geschichte der Menschheit gespielt
hat. E. Br.

Pfäffische Hetze in Pruntrut. *)

Montag den 13. Februar 1928 organisierten einige Freidenker in
Pruntrut einen öffentlichen Vortrag, gehalten von Andre Lorulot,
Redaktor des französischen Freidenkerblattes »L'Idee Libre«, betitelt:
»Kahn man ohne Religion leben?«

Schon zum voraus sagte man den Organisatoren des Vortrages,
dieser Anlass werde nicht ohne Reibereien ablaufen. Und so kam es
auch. Einer der Organisatoren stellte den Redner vor. Dieser sprach
dann zunächst über die Herkunft der Religion. Im Verlauf des Vor-

* Ueber dieselbe Sache sind uns zwei Berichte eingegangen.
Beide aufzunehmen ging nicht an; die Redaktion hat sich deshalb
gestattet, die beiden Artikel so miteinander zu verbinden, dass aus
jedem das Wesentliche benützt wurde. E. Br.

träges — dieser hatte noch nicht viel mehr als eine Viertelstunde
gedauert — erzählte er, er habe in Frankreich alte Frauen gesehen, "Sie
den Rosenkranz zwei- bis viermal durchbeteten, also 150 bis 200
Gebete in einer Tour, das sei wie bei einem Papagei. Kaum hatte er
dieses Wort ausgesprochen, als sich ohrbetäubender Lärm im Saale
(Gemeinde-Turnhalle in Pruntrut) erhob. Es wurde gepfiffen,
geschrieen; einer der fanatisierten katholischen Jünglinge sprang auf
die Rednerbühne und forderte in drohender Haltung den Redner auf,
das Wort zurückzunehmen, was Andre Lorulot selbstverständlich nicht
tat. Die Versammlung schied sich sofort in zwei Parteien, und es
entstand ein heftiges Wortgefecht. Von den Lärmern auf der
katholischen' Seite war kaum einer über 20 Jahre alt; sie waren zum Teil
mit Spazierstöcken und Pfeifen versehen, woraus zu erkennen ist, dass
nicht die Worte des Redners sie in Wut gebracht hatten, sondern
dass die Radaumacherei nach einem vorbereiteten Plan erfolgte. Die
grossen Herren hielten sich stille hinten im Saale auf wie Generäle,
die die Bewegungen ihrer Truppen überwachen.

Schliesslich verliessen die freigeistig Gesinnten, die trotz allen
beleidigenden und beschimpfenden Anödereien ruhig Blut bewahrten,
den Saal (um den fanatisierten katholischen Jünglingen den Gefallen
nicht zu erweisen, sich mit ihnen in blutige Schlägereien einzulassen)
und versammelten sich im Cafe du Soleil, wo der Vortrag fortgesetzt
und ruhig zu Ende geführt wurde.

Das verachtungswürdige Nachspiel erfolgte in dem katholisch-konservativen

Blatte »Le Pays«. In einem gehässigen Artikel nannte es
die Namen der Organisatoren des Vortrages mit Beruf und Adresse
und bemerkte dazu: »Wir hoffen, dass unsere Landsleute sich dies
merken werden.« Dies ist (im Zusammenhang mit dem betreffenden


	Gottesbegriff und Wissenschaft : [2.Teil]

