
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 6

Artikel: Gottesbegriff und Wissenschaft : [1.Teil]

Autor: L.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREIDENKER 43

gelangt sogar manchmal zur Leitung des Stammes. Der als

Jäger 'oder Hirte nomadisierende Mann muss zu der sesshaften
Frau übersiedeln, wenn er heiraten will (Dienstehe). Die auf
Grund mütterlicher Verwandtschaft aufgebaute Sippenordnung
erreicht ihre umfassendste Form : Ehe und Familie tritt vor
der Sippe zurück.

Aber die durch die beginnende Sesshaftigkeit geänderten
Besitzverhältnisse führen auch zwangläufig zur Scheidung von
reich und arm. Der begüterte Mann kauft die Frau oder mehrere

Frauen und löst dadurch die Familie aus dem Sippenverband;

an die Stelle der Sippenerbfolge tritt die Familienerbfolge.

Der wachsende Reichtum sesshafter Völker verlockt aber
auch kriegerische Völker zu Eroberungen. Die Besiegten werden

nicht erschlagen und verspeist, sondern zu Sklaven
gemacht. Es entsteht der Kriegsstaat, der zuerst als Stammesstaat
auftritt. An der Spitze steht der Herrscher (Militärbefehlshaber),
die Reichen bilden den Adel, die Gemeinfreien geraten immer
mehr in die Hörigkeit der Besitzenden, und die Sklaven haben
die Hauptarbeit zu verrichten. Aus' den Kämpfen zwischen
Herrscher, Adel und Volk ergeben sich je nach den örtlichen
Verhältnissen die Staatsformen der Demokratie (Volksherrschaft),

Oligarchie (Herrschaft der Reichen) oder Despotie
(Alleinherrschaft).

Die Sesshaftigkeit wirkt auch auf die seelische Entwicklung

ein. Der Mensch ist auf dieser Stufe bereits genötigt, den
regelmässigen Ablauf der Naturvorgänge zu beobachten. Der
Wechsel von Tag und Nacht bedingt seine Arbeitseinteilung;
die Jahreszeiten bestimmen Aussaat und Ernte; Vollmond und
Neumond besorgen die kalendarische Einteilung.

Die gewerbliche Arbeit regt die Phantasietätigkeit mächtig
an. Der Mensch beginnt zu dichten; die Naturkräfte werden
personifiziert (als Person gedacht), und die Naturvorgänge
werden dramatisiert (in Form einer bildhaften Handlung
dargestellt). Der Blitz wird zum Gewittergott »Donar«, der Sturm
zum Windgott »Wodan« (der Wehende) ; der Sonnengott Apollo
fährt auf einem Wagen die Himmelsbahn ab, sein Kommen
verkünden die Hören (Morgenröte) ; die Sage der Persephone
schildert das Schicksal des Saatkornes, das in die Erde
versenkt wird; der Wechsel der Jahreszeiten, das Werden und
Vergehen in der Natur gibt Anlass zu dem Mythos (Göttersage)

vom sterbenden und wiedererstehenden Sonnengott.
Die lebenspendende Sonne rückt überhaupt immer mehr

än den Mittelgrund der religiösen Betrachtungen, denn die
Sfonne hat für den Ackerbau überragende Bedeutung. Man
denke nur an das Weihnachtsfest (Wintersonnenwende),
welches' die Geburt des Heilands (Sonne) feiert, ferner an Ostern,
das ist die Auferstehung der Natur im Frühling. Man vergleiche
auch1 die Siegfriedssage, in welcher der Sonnenheld Siegfried
die Brünhilde — das ist die im Winterschlafe ruhende Erde —
wachküss't: Die Brünne (das ist der winterliche Eispanzer,
Welcher die Erde umgibt) wird durch die Strahlen der Früh¬

lingssonne (das ist das Schwert Siegfrieds) gesprengt.
Denselben Vorgang schildert in anderer Form das Volksmärchen
im »Dornröschen«.

Die Erinnerung an die grossen Taten verstorbener Führer
verdichtet sich zu Heldensagen, welche mit den Natursagen
in eins zusammenfliessen (Herakles). Damit ist auch für die
Geschichtsbetrachtung ein neuer Anreiz gegeben. Der Heros1
(Held) ist es, der die Geschichte seines Volkes — mit oder
ohne Hilfe Gottes — gestaltet.

(Schluss folgt.)

Gottesbegriff und Wissenschaft.
Das sind die Weisen,
Die durch Irrtum zur Wahrheit reisen;
Die bei dem Irrtum verharren,
Das sind die Narren.

Friedrich Riicltert.

Wer in einem Gebirgstal sich aufhält, wo mächtige
Gebirge den Ausblick einengen, der wird leicht den nächstliegenden

Gipfel für den höchsten im ganzen Gebirge ansehen, pb-
schon er weit niedriger ist als dahinterliegende andere
Berggipfel. Um einen richtigen Einblick in diese Verhältnisse sich
zu verschaffen, ist es daher besser, einen weit entfernten Punkt
aufzusuchen, von wo aus die ganze Kette der firngekrönten
Berggipfel in erhabener Grossartigkeit sich dem staunenden
Auge darbietet. Noch besser ist es, die Alpen aus dem
Luftschiff zu betrachten, um einen richtigen Einblick in ihre Majestät

erhalten zu können. Auf den Standpunkt, von dem aus,
auf den Sehwinkel, unter dem man Einzelfragen betrachtet,
kommt es vor allem an, und, um ihre Zusammenhänge und
ihre Bedeutung richtig verstehen zu können, muss man weit
von ihnen abrücken oder sich gar über sie erheben. Dies gijt

-nun nicht nur von den dem Auge sichtbaren Gegenständen,
sondern in ganz gleicher Weise auch von geistigen Problemen.

Als vernünftige und denkende Wesen sind die Menschen
berechtigt, alle Behauptungen und alle Lehren gründlich und
aus Distanz zu prüfen, bevor sie dieselben anerkennen; nur
dadurch wird die Anerkennung aufrichtig und nicht erheuchelt
sein. Der Wahrheit allein muss sich der Mensch unterwerfen,
darum sagt Jordan so treffend:

»Wirf Götter und Götzen über Bord,
Dann frisch ans Steuer getreten ;

Errungen nur wird der Wahrheitsgott,
Nicht erbetet und nicht erbeten.«

»Die Wahrheit ist eine Fackel, aber eine ungeheure«, sagt
Goethe, »daher suchen so viele nur blinzelnd an ihr vorbeizukommen

und haben Furcht, sich an ihr zu verbrennen.«
Wer bringt uns aber die Wahrheit? Doch wohl nur das

Wissen! »Die Wissenschaft aber braucht mehr, als trockene
Geistesautomaten ohne Herzblut«, sagt Förster, »sie braucht
ganze Menschen, die gelernt haben, gegen eine Welt von Vor-

» Jakob aber ward sehr zornig auf Rahel und sprach: Bin ich
doch nicht Gott, der dir deines Leibes Frucht nicht geben will.«

Und nun griff Rahel zu demselben Mittel wie ihre Urgrosstante
Sarah; sie gab ihrem Eheherrn eine Magd bei, damit er mit ihr
Kinder zeuge. »Sie sprach : Siehe, da ist meine Magd B i 1 h a ; lege
dich zu ihr, dass sie auf meinem Schoss gebäre, und ich doch durch
sie erbauet werde. Und sie gab ihm also Bilha, ihre M>agd, zum
Weibe; und Jakob legte sich zu ihr.« (30. Kap. 3, 4.)

Die Magd Bilha gebar^dem Jakob ytje^ Söhne Dan und Naphtali.
Darüber ward nun Lea neidisch, und da es bei ihr nach den

vier Geburten einen Stillstand gegeben hatte, gab sie ihrem
Eheherrn ihre Magd Silpa zum Weibe. Sie hatte bei dem edlen
Wettbewerb Erfolg, indem die Magd die Söhne Gad und Asser zur Welt
brachte und Lea selber die Söhne Isaschar und Sebulon gebar.

Endlich, endlich kam auch die schöne Rahel zu Ehren und
schenkte Jakob den nachmals berühmt gewordenen Joseph, später
noch den Benjamin.

Als es Jakob an der Zeit fand, wieder heimzukehren, kamen er
und Laban überein, der Lohn für Jakob solle darin bestehen, dass
bei den kommenden Würfen der Schafe und Ziegen alle bunten,
fleckigen und schwarzen Lämmer und Zicklein Jakob zufallen sollen.

Was tat nun Jakob, um eine möglichst grosse Herde
zusammenzubringen? Er legte in die Trinkrinne der Muttertiere zu der Zeit,
da sie belegt werden sollten, »Stäbe von grünen Pappelbäumen,
Haseln und Kastanien ; und schälete weisse Streifen daran, dass an den
Stäben das Weisse bloss ward«. (30. Kap. 37.) Er glaubte nämlich,
dass die beim Anblick der doppelfarbigen Stäbe empfangenden Tiere
doppelfarbige Junge zur Welt bringen werden. Und er hatte Erfolg

mit seinem Kniff: »Also empfingen die Herden über den Stäben, und
brachten Sprenglichte, Fleckichte und Bunte. (30. Kap. 39.)

Er wandte ihn aber nur an, »wenn der Lauf der Frühlinger-Herde
war«, denn die Frühlingstiere galten als wertvoller als die Herbsttiere,

wie heute noch, und so bereicherte sich Jakob auf Kosten
seines Oheims und Schwiegervaters auf hinterlistige Art nicht nur
mit der Menge, sondern auch mit -dem Wert der Tiere. »Daher ward
der Mann über die Massen reich, dass er viele Schafe, Mägde und
Knechte, Kamele und Esel hatte.« (30. Kap. 43.)

In Labans Sippe sprach es sich herum : »Jakob hat alles unsers
Vaters Gut an sich gebracht, und von .unsers Vaters Gut hat er
solchen Reichtum zuwege gebracht.«

Unter diesen Umständen fand es Jakob für geraten, die Abreise
zu beschleunigen. Er mochte aber fürchten, seine beiden Weiber
könnten von dem Gerede höreni und sein Verhalten ihrem Vater
gegenüber nicht gutheissen. Darum spielte er ihnen gegenüber den
Zukurzgekommenen und beklagte sich über Laban, dass dieser 'ihn
getäuscht und ihm den Lohn zehnmal verändert habe. Da aber sein
Reichtum gegen diese Behauptung sprach, erklärte er sein
Reichwerden mit dem Beistand Gottes. Er sagte zu seinen Weibern : »Wenn
er (Laban) sprach : Die Bunten sollen dein Lohn sein, so trug die
ganze Herde Bunte. Wenn er aber sprach: Die Sprenglichten sollen
dein Lohn sein, so trug die ganze Herde Sprenglichte. Also hat Gott
die Güter euers Vaters entwendet, und mir gegeben.« (31. Kap. 8, 9.)

Zweifellos wird die sittliche Vollkommenheit dieses Gottes auf
die Kinder einen überwältigenden Einfluss machen. Aber wir sind
noch nicht am Ende.

Ein wie schlechtes Gewissen dieser Tugendheld der biblischen
Geschichte hatte und wie sehr ihm auch hier der Boden unter den



44 DER FREIDENKER Nr. 6

urteilen in der eigenen Brust und in derjenigen ihrer Mitmenschen

bis zu Ende durchzukämpfen und erfüllt sind von der
Hingebung an den Geist der Wahrheit, welcher eins ist mit
dem Geiste einer über alle Klassen und Interessen stehenden
Menschlichkeit.«

Daher ist es ein grosses Unglück für die Menschheit, dass
ihre religiösen Vorstellungen in einer Zeit gebildet und mehr
oder weniger für die darauf folgenden Zeitalter fixiert wurden
als unumstössliche Wahrheiten, als man nur ganz geringe
Kenntnisse von der Natur und der Geschichte besass und in
beiden Gebieten Irrtümer und Fabeln aller Art herrschten. Damit

wurde der Grund gelegt zum Todeskampf zwischen
Religion und Wissenschaft, zwischen Wissen und Glauben,
zwischen Vernunft und Fanatismus, der heute nach dem Weltkrieg
erneut in ein akutes Stadium getreten ist. Niemals kann ein
Mensch mit heutigem Wissen ausgestattet sich mit dem
zufrieden geben, was' man vor Jahrhunderten ohne weiteres
geglaubt hat. »Von dem Moment an, wo die Religionen sich dem
Fortschritt der Wahrheit in der Erkenntnis der Wahrheit in
den Weg stellen, müssen sie beiseite geschoben werden. »Zu
verlangen, dass grosse Geister — Goethe, Friedrich der Grosse,
Schiller, Virchow, Voltaire, Rousseau etc. — die religiösen
Dogmen zu ihrer Ueberzeugung machen sollten, ist ebenso
naiv, wie zu verlangen, dass ein Riese den Schuh eines Zwerges

anziehe,« sagt treffend Schopenhauer.
Aber leider ist weit mächtiger als der menschliche

Verstand: der menschliche Unverstand. Es scheint die
Menschen eben zu ärgern, dass die Wahrheit so einfach ist.
Die Wissenschaft aber braucht keine Religion, sondern nur
Wahrheit. Schon vor zweihundert Jahren hat der japanische
Philosoph Arai Hakouseki auf diese Verhältnisse hingewiesen.
»In den Jesuiten« (welche zu Missionszwecken nach Japan
kamen), sagt er, »sind eigentlich zwei Menschen enthalten:
wenn sie von der Wissenschaft ihres Landes reden, so sind-
sie bewunderungswürdig, aber sobald sie auf ihre Religion
zu sprechen kommen, so reden sie unvernünftig und kindisch:
es ist, als hörte man zuerst einen Weisen, dann aber einen
Narren reden.« Man bedenke, das' war vor zweihundert Jahren,
und wie viele, nicht nur Jesuiten, reden heute »bald wie Weise
und bald wie Narren«. Denn wirklich ein Narr muss es sein,
der den Zirkelbeweis mit seinem Glauben festhält, ein Beweis,
welcher direkt vernunftwidrig ist und der laufet:

»Warum ist Jesus Gottes Sohn? Weil es im neuen Testament

steht. Warum glaubt ihr dem neuen Testament? Weil
es' Gottes Wort, d. h. Jesu Rede ist. Wieso Gottes Wort?
Weil es' in dem heiligen Buch, dem neuen Testament, steht?
Warum glaubt ihr nur diesem einen alten Buch und keinem
andern? Weil es von Gott eingegeben ist?« Auf diese Weise
kann man nicht nur tage- und monatelang, sondern jähre- und
jahrzehntelang im Kreise herumgehen und hat damit doch gar
nichts bewiesen, daher ist der Ausdruck »närrisch« für eine
solche Logik von dem japanischen Philosophen nicht zu tief

Füssen brannte, geht daraus hervor, dass er nicht einmal den
Mutaufbrachte, von Laban Abschied zu nehmen. Er verabredete mit
seinen beiden Weibern, heimlich mit allem, was er an Vieh,
Kamelen, Knechten und Mägden und anderer Habe besass, zu
entfliehen. Und

Gott nahm Partei für den Feigling, hiess das
Vorhaben Jakobs gut und nahm den Betrug mit den Tieren auf sich. Er
sprach: »Hebe auf deine Augen, und siehe, die Böcke springen auf
die sprenglichte, fleckichte und bunte Herde; denn ich habe
alles gesehen, was dir Laban getan hat.«

Was Laban dem Jakob sollte zugefügt haben (ausser dass er ihm
die Lea anhängte), vernimmt man nicht. Es heisst bloss: »Und Jakob
sah an das Angesicht Labans; und es war nicht mehr gegen ihn wie
gestern und ehegestern.« Das war aber auch nicht zu verwundern,
nachdem wohl auch Laban dahintergekommen war, dass der
Schwiegersohn sich auf seine (Labans) Kosten bereicherte. Uebrigens spricht
Jakobs feige Flucht auch nicht dafür, dass er seinem "Oheim mit
gutem Gewissen hätte ins Auge sehen können.

Lüge und Diebstahl nehmen ihren Fortgang. Als
sich Laban nach entfernteren Weideplätzen begeben hatte, um dort
die Schafe zu scheren, packte Jakob die Gelegenheit und machte sich
mit Weib und Kind und Kegel davon. Es muss eine sehr gut
verschleierte Flucht gewesen sein, denn Laban erhielt erst am dritten
Tag Kunde von dem Vorgefallenen.

Rahel aber, die würdige Gattin ihres vorbildlichen Eheherrn,
stahl vor der Flucht ihrem Vater ein Götzenbild.

Laban jagte nun sofort mit seinen Leuten der flüchtigen
Sippschaft nach und erreichte sie nach sieben Tagereisen auf dem Berge
Gilead. Er hätte gewiss Ursache gehabt, mit seinem Schwiegersohn

gegriffen. Was ist aber das innerste Wesen, der Kern dieser
absurden Logik? Es ist die Transzendenz, das ist die
Fähigkeit, Dinge zu glauben oder zu sehen, die man sich
einbildet und für deren Existenz jeglicher Grund fehlt, wobei man
sich für das, was man nicht sieht, mehr begeistert, als für das,
was man wirklich sieht. Von der Transzendenz aber zur Ver-
nunftlosigkeit ist nur ein ganz kleiner Schritt. Doch sagen wir
mit von Schack:

»Aufwärts, ja aufwärts geht der Menschheit Gang,
Ob sich ihr Pfad auch krümmt und windet,
Ja, ob er auch jahrhundertlang
In dunkle Abgrundtiefen schwindet,
Nach oben wieder reisst sie doch ihr Drang.«

Welcher Gebildete hat nicht Homers Illiade gelesen, jenes
grossartige Gedicht aus dem Altertum, dessen poetische Schönheiten

zum Teil heute noch unerreicht dastehen? Wer erinnert
sich nicht der darin geschilderten Kämpfe nicht nur zwischen
den Völkern der Erde, sondern speziell auch in idealisierter
Form im griechischen Himmel? Wie die im Olymp in ewiger
Seligkeit thronenden Götter nicht nur in lebhaftestem Interesse
direkt sich in die menschlichen Kämpfe hineinmischen,
sondern dabei noch ganz, wie die Menschen, von gleichen
Gefühlen, Erregungen, Leidenschaften und Schwächen beseelt
sind. Wie namentlich der Alles beherrschende Gott-Vater, der
Zeus oder Jupiter, von seinem goldenen Throne herab so
regiert und seinen niederen Göttern befiehlt, wie dies ein
irdischer König mit seinen Untergebenen zu tun pflegt. Wie sie
alle vor ihm zittern und wie er sich menschlich benimmt, nur
mit dem Unterschied, dass alles grossartiger, gewaltiger,
erhabener gedacht oder vorgestellt wird. Sogar seine Person und
sein Aussehen erscheinen unter dem Bilde eines idealisierten
Menschen. Er wird von Homer ungefähr in derselben Weise
dargestellt, wie sich auch heute noch ungebildete Menschen
Gott vorzustellen pflegen: als ein alter, ehrwürdig aussehender

Herr mit langem Bart und herabwallenden Locken, der,
wenn er sich bewegt, Himmel und Erde erzittern macht. Als
z. B. Thetis, die Mutter des Achilles, bei Zeus Rache erflehte
für ihren beleidigten und schwer gekränkten Sohn, da reagierte
derselbe nach Homer folgendermassen:

»Also sprach und winkte mit schwärzlichen Brauen Kroneion,
Und dje ambrosischen Locken des Königs wallten jhm vorwärts
Von dem unsterblichen Haupt; es erbebten die Höhen des

Olympos.«

Als im Heere der Griechen vor Troja die Pest ausbrach,
da gibt Homer als Ursache dafür die fernhintreffenden Pfeile
des Gottes Apollo an. Solche Beispiele liessen sich aus der
Illias zu Hunderten noch anführen. Wir begnügen uns damit.
Sie fragen, warum ich diese Dinge zitiert habe? Ich antworte:
weil ich keine besseren Beispiele gewusst habe, um so recht
deutlich die Vermenschlichung Gottes darzustellen, die
nach Feuerbach die Quelle und den Anfang alles und jedes
Gott- und Götterglaubens bildet und bei Homer, dem grössten
Dichter der Griechen, uns in naivster, aber auch zugleich in

ein kräftig Wörtlein zu reden. Aber er beherrschte sich, war freundlich

zu ihm und sagte: »Warum bist du heimlich geflohen, und hast
dich weggestohlen, und hast m'ir's nicht angesagt, dass ich dich hätte
begleitet mit Freude, mit Singen, mit Pauken und Harfen? Und hast
mich nicht lassen meine Kinder und Töchter küssen?« (31. Kap. 27,
28.) Er hatte aber auch den Götzendiebsfahl bemerkt und stellte Jakob
auch deshalb zur Rede.

Jakob antwortete wie ein rechter Feigling und Auskneifer: »Ich
fürchtete mich, und dachte, du würdest deine Töchter von mir reissen.«

\Von dem gestohlenen Götzenbild scheint er wirklich nichts
gewusst zu haben, denn er fügte bei: »Bei welchem du aber deine Götter

findest, der sterbe hier vor unsern Brüdern. Suche das Deine bei
mir, und nimm es hin.«

Laban ging in die Zelte und suchte.
Als aber Rahel, die Diebin, dies vernahm, nahm sie »die Götzen

und legte sie unter die Streu der Kamele, und setzte sich darauf.
Laban aber betastete die ganze Hütte und fand nichts«. 31. Kap. 34.)

»Da sprach sie zu ihrem Vater: Mein Herr, zürne nicht, denn ich
kann nicht aufstehen gegen dich; denn es gehet mir nach der Frauen
Weise.«

Laban dachte natürlich nicht, dass ihn die eigene Tochter auf so
niederträchtige Weise bestehle und belüge und liess sie rücksichtsvoll

auf dem Diebsgut sitzen. »Also fand er die Götzen nicht, wie
sehr er suchte« (31. Kap. 35.)

Das war nun Wasser auf Jakobs Mühle. Er überschüttete Laban
mit Vorwürfen über schlechte Behandlung in massloser Uebertreibung.

Darauf versöhnten sie sich, schlössen einen Bund und jeder zog
seines Weges, Jakob mit Zittern und Zagen seinem Bruder Esau ent-



-Nr. 6 DER FREIDENKER 45

herrlicher poetischer Gestalt entgegentritt. Dass in allen andern
Religionen mehr oder weniger das poetische Moment ebenfalls

enthalten ist, hat seinen Grund nach Feuerbach darin,
-dass alle Religionen nichts anderes sind, als in ihren Begriffen
Gott, Himmel, Seligkeit durch die Macht der Einbildungskraft
ins Leben hinein gesetzte subjektive Herzenswünsche. Wie
sagt doch Schiller so klar: »In seinen Göttern malet sich der
Mensch.« Hätte der Mensch keine Wünsche, so hätte er keine
Götter, was der Mensch sein möchte und haben möchte, was
er aber nicht hat und nicht ist, dazu macht er seinen Gott.

Damit kommen wir zu einem weiteren Moment, dem
Begriff des »Habens«, des Besitzes, und je mehr in den Religionen
dieses hervortritt, um so mehr verschwindet die Poesie daraus.
Unser heutige Gottesbegriff befriedigt uns weder logisch noch
wissenschaftlich und vermag uns auch poetisch nicht mehr
zu erwärmen, was wohl schon Schiller zu seinem berühmten
Gedicht an die Götter Griechenlands veranlasst haben mag,
indem er die antike und moderne Religion einander gegenüber

-stellt und den Verlust der ersteren so tief beklagt:
»Da die Götter menschlicher noch waren,
Waren Menschen göttlicher.«

Die Selbstidealisierung" der Menschen in Gott oder die
Vermenschlichung Gottes wurde aber nicht erst durch Feuerbach

erkannt, sondern der griechische Philosoph Xenophanes,
der ums Jahr 540 v. Chr. lebte, wurde berühmt durch1

seinen energischen Kampf gegen den griechischen Götterglauben.
»Den Sterblichen«, so sagte Xenophanes, »scheint es, als

¦ob die Götter ihre Gestalt, Kleidung und Sprache hätten. Die
Nfeger dienen schwarzen Göttern mit stumpfen Nasen, die
Thraker Göttern mit blauen Augen und mit blonden Haaren.

Sterbliche Menschen glauben, die Götter würden geboren,
Wären wie wir von Gestalt, Gewandung und Sprache.
Doch, wenn Rinder und Löwen gleich Menschen Hände besässen,
Malen könnten und Statuen bilden, so würden die Tiere
Götter nach ihrem Bilde schaffen, die Götter der Pferde
Wären wie Pferde, die Götter der Ochsen wie Ochsen.«

Und Anaxagoras, der etwas später lebte, sagte:
Könnten die Vögel sich Gott einbilden, so wär' er geflügelt,

Und für das flüchtige Ross wäre vierbeinig sein Gott.«

Diese Auffassung, in unsere heutige Zeit übersetzt, würde
lauten nach Multatuli':

»Die Frommen machen einen Gott, tackeln und putzen ihn
lächerlich auf, und wenn ich dann über diese Lächerlichkeit
lache, so sagen sie, dfass ich etwas Heiliges antaste.«

Xenophanes vertrat seine Auffassung ungestraft vor rund
2500 Jahren, während es heute sehr riskiert wäre, in einer
katholischen Landgegend sich in ähnlicher Weise über ein Christus-

oder Marienbild zu äussern. Aber auch in Griechenland
trat etwa 200 Jahre nachher die Reaktion ein und Protogoras
wurde aus Athen verbannt und seine Schriften verbrannt, weil
er von den Göttern sagte, man könne nicht wissen, ob sie
existieren und was sie eigentlich seien. Sokrates, der grosse,
antike Philosoph, musste wegen seiner Verleugnung der
griechischen Götter den Giftbecher trinken.

Die ältesten griechischen Philosophen waren schon echte
materialistische Philosophen, es fehlte ihnen nur die grossartige

Naturerkenntnis unserer Zeit, um ihren Systemen eine
feste. Grundlage zu geben. Und weil ihnen gerade dieses
Fundament fehlte, so gingen ihre Auffassungen mit der Zeit wieder

verloren und wurden übertüncht,- teils durch die idealistische

Philosophie des Plato und seiner Nachfolger, teils durch
den ungeheuren Einfluss des Christentums, welches speziell
den Gottesbegriff oder Gottglauben bis zu einer Höhe und
Bedeutung und Naivität erhoben hat, wie er ihn vorher nie
besessen und wahrscheinlich nachher nie mehr besitzen wird.

Dafür ein kleines Gedicht von Liliencron als Beispiel:
Das Lotterielos.

»Auf jedem Ziehungstag sah ein Beamter,
Der dort die Aufsicht mit zu führen hatte,
Ein armes, altes, Mütterchen am Platz.

gegen, von dem er, mit der eignen schuftigen Gesinnungsart
rechnend, das Schlimmste fürchtete.

Esau aber rächte sich nicht, sondern beschämte seinen Bruder,
indem er gut zu ihm war.

Wir wollen diesen Lichtblick in der biblischen Geschichte
recht festhalten; denn es wird gleich wieder von unglaublichen
Gemeinheiten die Rede sein müssen. (Fortsetzung folgt.)

Das fiel ihm endlich auf, und freundlich fragte er:
»Habt Ihr denn nie gewonnen, liebe Trau?
Seit Jahren seh' ich Euch bei jeder Ziehung
Im grossen Saale hier geduldig warten.«
»Nein niemals hab' ich was gewonnen, Herr.«
»Ja, bitte Euch, habt Ihr dasselbe Los
Jahraus, jahrein? So nehmt doch mal ein anderes.«
»Ein Los, Herr, nein, das hab' ich nie gehabt.«
»Dann aber könnt Ihr doch auch nichts gewinnen.«
Da schaut mit schrägem Köpfchen ihm die Alte
Treuherzig ins Gesicht und lächelt gläubig
Und spricht: »Bei Gott ist doch kein Ding unmöglich.«

Es war lange Zeit eine Streitfrage, ob die Einführung des
Christentum-- in die Welt zur Zeit des Unterganges des grossen
rörnischien Reiches ein Fortschritt oder ein Rückschritt im
geistigen Leben der Menschheit gewesen sei. Alle möglichen
Gründe sind dafür und dagegen vorgebracht worden; darauf
einzutreten würde zu weit führen. Aber über eines kann kein
Zweifel bestehen, dass das sog. Mittelalter — das Zeitalter der
höchsten Blüte und Bedeutung des Christentums, resp. des
Gottesglaubens — eine Zeit des traurigsten geistigen Zerfalls
und in wissenschaftlicher und allgemein geistiger Beziehung
weit hinter die Zeiten des damals so verachteten Heidentums
zurückgegangen war. Dafür sollen einige Beispiele als Belege
dienen. Im Mittelalter hatte man keine Ahnung, dass die Erde
ein riesiget; Arsenal einer untergegangenen organischen Welt
ist und hielt aufgefundene Versteinerungen, diese wichtigen
Dokumente der Vergangenheit, für Kuriositäten, gleichsam für
steinerne Fratzen der lebenden Organwelt. Der oben erwähnte
griechische Philosoph Xenophanes hatte dieselben aber schon
als Ueberreste vormals lebender Organismen bezeichnet und
der römische Dichter Ovid hatte in seinem Werk »Metamorphosen«

den ehemaligen Wechsel von Meer und Land und das
davon herrührende Vorkommen von Muscheln entfernt vom
Meeresstrande richtig aufgefasst. Das Mittelalter hielt Knochen

vorweltlicher Tiere für die Reste ehemaliger Riesen und
glaubte, dass Adam und Eva so gross wie Bäume gewesen
seien. Noch im Jahre 1821 wagte es der päpstliche Kämmerer
Zamboni in öffentlicher Rede in Rom die Lehren der Paläon-
thologen für falsch und die aufgefundenen Reste für Spielerei
der Schöpfungskraft zu erklären. Dass es im Mittelalter so
dunkel blieb, kann nicht verwundern, wenn man bedenkt, dass
die berühmten Kirchenväter Tertullian und Ambrosius gelehrt
hatten : »dass Wissbegierde nach Jesus Christus, dass
Forschung nach den Evangelia nicht mehr nötig sei und dass alle
wissen sollten, dass die Sonne nicht die Ursache des Wachstums

sei.«
Friedrich der Grosse sagt: »Von Konstantin dem Grossen

an bis auf Luther ist die Menschheit entweder wahnsinnig oder
blödsinnig gewesen.«

Welchen Widerstand das Christentum dem Kopernikanischen

Weltsystem, der Entdeckung Amerikas, der Wiederbelebung

der Klassiker entgegengesetzt hat, ist bekannt. Dass
der christliche Fanatismus durch die Zerstörung der die
gesamten geistigen Schätze des Altertums enthaltenden Bibliothek

zu Alexandria der Wissenschaft enormen Schaden zugefügt

hat, kann niemand bestreiten. Nicht umsonst hat die Kirche

das Andenken Kaiser Julians, genannt Apostata, geschändet

und gefälscht, war doch dieser Kaiser es, der zum erstenmal

vergleichende, kritische Untersuchungen über die Herkunft
des alten und neuen Testamentes veranlasst hat, deren Resultate

sich mit den modernsten Forschungen decken, wobei ich
an dieser Stelle auf die vorzügliche Biographie dieses grossen
Kaisers von Prof. Joh. Geffken, 1914, Leipzig, Verlag Dietrich,
verweisen möchte. Der gelehrte Forscher sagt:

»Julian war nicht der erste, der in einer besonderen Schrift
gegen das Christentum aufgetreten ist. Vorausgegangen war im
2. Jahrhundert der Platoniker Celsus, dem der Neuplatoniker
Porphyrios folgte, der in 15 Büchern wider das Christentum
stritt und zwar mit einer Gründlichkeit und Sachkenntnis, die
den heutigen Theologen so manche Erkenntnis vorweggenommen

hat und viele Ergebnisse moderner Forschung 1500 Jahre

„Le Traducteur", französisch-deutsches Sprachlehr- und
Unterhaltungsblatt. Wer sich sein bisschen Französisch retten oder
dasselbe weiter ausgestalten will, der greife nach dieser textlich,
illustrativ und auch technisch vorzüglich ausgestatteten Zeitschrift. Probeheft

kostenlos durch den Verlag des »Traducteur« in La Chaux-de-
Fonds (Schweiz).



46 DER FREIDENKER Nr. 6

vor unserer Zeit finden Hess. Er bestritt die Autorschaft
Daniels für das mit seinem Namen bezeichnete Buch, er gab die
richtige zeitgeschichtliche Deutung der danielischen Apokalypse,

er analysierte die Bücher des neuen Testamentes mit
beissendem Scharfsinn und wies ihre Widersprüche nach,
bekämpfte die Qeschichte von Christi Auferstehung und fand
scharfe Worte für den Streit der Apostelfürsten Petrus und
Paulus. Von diesen Vorgängen hat Kaiser Julian seine Kritik
des Christentums entlehnt, die Beleuchtung der Widersprüche
und sonstigen Unstimmigkeiten der Bibel, so z. B. wenn er die
Szene in Gethsemane als Fabel erklärt, weil die Apostel doch
damals alle geschlafen hätten. Auch die scharfe Scheidung
zwischen altem und neuem Testament und die Widerlegung der
Deutung alttestamentlicher Prophezeiungen, die kraftvolle
Folgerichtigkeit und nachdrückliche Ausführlichkeit des grossen
Widerspruches zwischen dem einheitlichen Gott der Juden und
dem angeblich dreieinigen Christengotte sind in seinen Schriften

niedergelegt. Den Widerspruch, den die Christen begehen,
indem sie vom jüdischen Volk abgefallen sind und auf das sie
sich doch stets berufen, begreift Julian vollends nicht. Er kann
sich des boshaften Witzes nicht enthalten, dass nach dem
Traumgesicht des Petrus das Schwein unter die Wiederkäuer
gegangen ist.

Der Hass der Kirche gegen Julian, auch heute noch nicht
verflogen, zeugt laut für die Gefährlichkeit dieses Gliaubens-
feindes.« So unser Gewährsmann. Dr. L. B.

(Fortsetzung folgt.)

Unsere Lehre.
Des Menschen Wollen, Wissen und Können strebt natur-

gemäss in regelmässiger Wiederkehr mit immer besserem
Erfolge dem Guten, Wahren und Schönen entgegen.

Es bedarf keines göttlichen Weckrufes und keiner
himmlischen Belehrung, um diese Wiederkehr (Nietzsche nennt es
»die ewige Wiederkunft«) zu veranlassen.

Das frejie Denken ist es, welches ihr den Weg am
besten öffnet, indem es alle hemmenden Vorurteile beseitigt und
den rein-menschlichen Instinkten neben der Vernunft und
in der Vernunft zur Geltung verhilft.

Wir suchen mit den Mitteln der Wissenschaft und der von
kirchlichen Dogmen befreiten Kunst Geist und Charakter des
Menschen zu bilden und sind überzeugt, dass auf diesem Wege
das Solidaritätsprinzip bei allen Völkern Fortschritte machen
und zu einem wahren Menschenbunde führen wird, wo jeder
Einzelne einen durch die allgemeine Organisation gesicherten
Anteil an einer zielklaren kosmopolitischen Entwicklung nimmt.

Wir halten das Christentum insbesondere, wie auch alle
anderen Lehren von göttlichen Offenbarungen für überlebt und
auf falschen psychologischen Voraussetzungen fussend. Im
Namen irgend eines dogmatischen Glaubensbekenntnisses kann
es keine allgemeine Völkerversöhnung geben, weil die
Verschiedenheit des kirchlichen Glaubens in den Herzen und
Köpfen der Menschen keine aufrichtige Nächstenliebe gegenüber
Andersdenkenden aufkommen lässt.

Wir halten aber eine geistige Annäherung, ohne kirchliche
Hemmnisse, für die unerlässliche Voraussetzung zur
Herbeiführung der wirtschaftlichen Gerechtigkeit, ohne welche jede
Gerechtigkeit nur ein Stückwerk ist.

Wir stellen die Form dieser kommenden Gerechtigkeit der
Zukunft anheim, fordern aber alle gutdenkenden Menschen auf;
dieselbe durch Zusammenschluss in freigeistigen Gruppen
vorbereiten, zu helfen.

Geist nennen wir die gedankliche Verarbeitung des
Sinnlichen und Materiellen, welche aus innerer Notwendigkeit zu
einer Veredlung des Wollens und zu einer Erweiterung des
Blickes in allen Lebenslagen führt. Dieses soll auch noch
gefördert werden durch persönliche Annäherung und Gedankenaustausch

zwischen den Vertretern der beiden Geschlechter,
der verschiedenen Lebensalter, Berufe und Bildungsstufen.

Mut und Aufrichtigkeit, das sind die Kennzeichen
der wahren Menschlichkeit. •

Diese suchen, w i r. Carl C. Wild. '

Vermischtes.
Spiritismus und Selbstmord. Im österreichischen Marburg hat

sich ein fanatischer Spiritist das Leben genommen, um in der nächsten

Sitzung des spiritistischen Zirkels zu »erscheinen« und Kunde aus
dem Jenseits zu bringen. Damit ist wieder einer weniger von denen,
die nicht alle werden, und der Spiritismus um eine Blamage reicher!
Ob nun aber die noch lebenden Spinnbrüder, die an der Verrücktheit
des erhängten Johann Schauperl doch nicht ganz unschuldig sind, für
die von dem »vergeistigten« Vater hinterlassenen sieben unmündigen
Kinder sorgen werden, ist eine andere Fraget

Ein gelungener Versuch.
Es ist anzunehmen, dass sich die Lesergemeinde des »Freidenkers«

interessiert für die Durchführung eines Versuches, der deswegen als
neuartig angesprochen werden darf, weil hier zum erstenmal der
Oedanke des Wissenschaftsmonismus und einer auf dieser wissenschaftlichen

Basis sich aufbauenden Philosophie vor Schülern einer höhern
Schulanstalt systematisch entwickelt und begründet worden ist.

Ueber die Vorgeschichte in aller Kürze nur soviel:
In einer Eingabe an die Inspektion der Realschule Basel machte

der Vorstand der F. V. S. aufmerksam auf den Uebelstand, dass die
austretenden Schüler ausschliesslich von kirchlicher und nicht auch
von rein wissenschaftlich-philosophischer Seite aus in die
weltanschaulichen Hauptfragen eingeführt werden; er ersuchte um die
Bewilligung, einen Kurs abhalten zu dürfen, der sich von allen
nichtwissenschaftlichen Elementen frei halte. Als Resultat der daraufhin
einsetzenden Beratungen sei der Beschluss des Erziehungsrates
festgehalten, dass auch andere Korporationen und Vereinigungen mit
solchen Kursen zugelassen werden sollen; der freiwillige Charakter
dieser Veranstaltungen sowie deren Unabhängigkeit vom eigentlichen
Schulorganismus müsse gewahrt werden.

Der Unterzeichnete wurde mit der Durchführung des Kurses
betraut und ging ungesäumt an die Organisationsarbeit. Der Text der
Einladungsformulare trug, dies sei offen zugestanden, zu sehr den
persönlichen Stempel meiner universalwissenschaftlichen Auffassung.
Die Kirche vermisste darin die Ausdrücke »Freidenker« und
»Freigeistig«, die beide für mich nur Traditionswert haben und meinen
eigenen Standpunkt, den Standpunkt der realistischen Philosophie und
eines methodisch-wissenschaftlichen Monismus, keineswegs zutreffend

wiedergeben. Dass mir der Kirchenrät in einem Zirkular an die
Eltern der Schüler »Verschleierung« vorwarf, sei ihm verziehen; er
hatte in diese Zusammenhänge und persönlichen Auffassungen keinen
Einblick.

Es meldeten sich 54 Schüler aus den zwei obersten Schulstufen.
Diese überraschend grosse Zahl von Anmeldungen nötigte zu einer
Zweiteilung des Kurses. Die Stunden müssten auf die Zeit von 17 bis
18 Uhr gelegt werden. Der Kurs begann Montag den 31. Oktober; er
konnte in insgesamt 31 Stunden ruhig, ohne jede innere oder äussere
Störung, durchgeführt werden. Die Teilnehmerzahl sank bei
wechselndem Bestand gegen Schluss auf 25—30 Teilnehmer, immer noch
einig anz respektabler Kern philosophisch interessierter und eifrig
mitarbeitender junger Männer. Ueber die Motive, die die Andern zum
Wegbleiben veranlasst haben, ist mir Genaueres nie zu Ohren
gekommen, abgesehen von gelegentlichen Bemerkungen über schwere
Inanspruchnahme durch Schularbeiten, abgesehen auch von einer
charaktervollen brieflichen Absage : »Sie sind Anhänger der freigeistigen

Vereinigung, ich aber bekenne mich zum christlichen Glauben.
Wenn Sie sich auch der grössten Objektivität bemühen werden, ist es
doch unvermeidlich, dass Sie Ihrer Lehre grösste Liebe zuwenden,
und dass Sie auf Ihre Zuhörer einen Einfluss in dieser Richtung
ausüben werden Deshalb habe ich mich entschlossen, dem Kurse nicht
mehr beizuwohnen.«

In der Unterrichtsarbeit verfolgte ich einen genau zurechtgelegten
Plan. Jede detaillierte Darlegung würde den mir hier zur Verfügung
stehenden Raum weit überschreiten. Ohne alle Begründungen seien
hier nur die Hauptpunkte verzeichnet, über die wir gesprochen haben:
Das Hauptproblem der Philosophie (Subjekt und Objekt) — ein
philosophisch möglicher Standpunkt ist der Realismus (Objektivismus) —
Philosophie strebt nach Ganzheit, Universalität — auch Realismus als
philosophischer Standpunkt muss nach Universalität streben — muss-
deshalb alles seiner wissenschaftlichen, widerspruchslosen
Betrachtungsweise einverleiben, auch das Apriori (Unmöglichkeit, aus einem
individuell oder generell gefassten erkenntnistheoretischen Apriori
heraus eine kosmische Ontotogie zu begründen, Zusammenbruch des
idealistischen Apriorismus; das relative, instrumentale Apriori) —
Realismus muss auch die christlichen Phänomene wissenschaftlich
erfassen (Religionswissenschaft und Theologie) — neuere Resultate der
Religionswissenschaft, der Psychologie und Psychanalyse — da auch
Christentum nach Universalität strebt, Zusammenstoss in einzelnen
Punkten unvermeidlich — Hervorheben des Positiven unseres
Standpunktes gegenüber dem Vorwurf der blossen Verneinungssucht
(Vertretung der Realität und des Realismus gegenüber den Realitätsan-
sprüchen intelligibler oder realmetaphysischer Seinssphären) —
Untersuchung der Frage nach der Erkenntnismöglichkeit, nach Gott, Freiheit

und Unsterblichkeit vom Standpunkt des kritischen Realismus, des
Idealismus und des realmetaphysischen Dualismus aus. Damit muss
es hier sein Bewenden haben. Allen Interessenten, auch weltanschaulichen

Gegnern, stehe ich zu mündlicher Auskunft gerne zur
Verfügung.

Ob die Versuche auch in den folgenden Wintern fortgesetzt werden

sollen, hängt von: verschiedenen Faktoren ab und kann hier noch
nicht entschieden werden. Der Versuch im Winter 1927/28 darf als


	Gottesbegriff und Wissenschaft : [1.Teil]

