Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 10 (1927)

Heft: 6

Artikel: Im Sinn und Geist der Wissenschaft : IV.
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 31. Marz 1927.

DER

FREIDENKER

Nr. 6 = 10. Jahrgang.

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

T rCr————— e = s

S e o

)Adresse des Geschiftsfiihrers :
\Geschaftsstelle der F. V. S.
1 — Postfach Basel 5
Postcheck - Konto Nr.

V. 6915

Man spricht viel von Aufkldrung und wiinscht mehr Licht. Was
hilft aber alles Licht, wenn die Leute keine Augen haben,
oder die, die solche haben, sie vorsitzlich verschliessen?

| Abonnementspreis jihrl. Fr. 6.— |
(Mitglieder Fr. 5.—) i
i

| Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 14a

‘ Feldereinteilung !/s2, /16, /s S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

G. Ch. Lichtenberg.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Hauptversammlung

Sonntag den 24. April 1927 im Hotel Ratskeller
in Bern,

Traktanden:
. Jahresbericht (Hauptvorstand und Ortsgruppen);
. Jahresrechnungen (Generalrechnung, Organ, Literaturstelle);
. Wabhlen:
a) des Vororts;
b) des Prisidenten, der Geschéftsfithrer und Aktuare;
¢) der Rechnungspriifer;
d) der Redaktoren und Redaktionskommission;
e) des Bibliothekars;
4. Festsetzung des’ Jahresbeltrags (Antrag des Hauptvorstan-
des: Fr. 2.— wie bisher);
. Propaganda iir das Organ; )
. Statutenrevision (Antrag Ziirich betr. Einschiebung von
al. 9 fin Artikel 2 »Die F. V. S. tritt ein »fiir den Friedenc;
7. Verschiedenes. '

LN =

S

Werte Gesinnungsfreunde! Wir haben die diesjihrige
Hauptversammlung nach Bern verlegt, weil wir seit Jahren
nicht mehr dort getagt haben und weil wir der aufstrebenden
Ortsgruppe Bern durch unsere Tagung einen Beweis unserer
besondern Sympathie geben wollten. Wir zweifeln nicht daran,
dass die Berner alles daran setzen werden, die Versammlung
flott durchzufithren. Die nihern Angaben iiber Lokal und Zeit
erfolgen in nichster Nummer, ebenso auch die Einladung zu
einer eventuellen Prisidentepzusammenkunft am Vorabend.
Wir ersuchen hiedurch Ortsgruppen und Einzelmitglieder, even-
tuelle Antrige oder Erginzungen der Traktandenliste umgehend
dem Unterzeichneten zukommen zu lassen, auf alle Fille recht-
zeitig genug, damit sie in dem am 15. April erscheinenden Or-
gan publiziert werden konnten.

In der angenchmen Erwartung, in Bern eine recht statt-
liche Zah! von Gesinnungsfreunden begrﬁssen zu diirfen, ent-
bietet freigeistige Griisse

Im Namen des Hazzptvorstandes der F. V. S.
Der Prisident: C. Flubacher.

Im Sinn und Geist der Wissenschait.
v.

Das Erkenntnisproblem.

Ein Purgatorium nennt es Nietzsche! Viele Denker gehen
ihm in weitem Bogen aus dem Weg, andere aber verbrennen
und verlieren in diesem Fegfeuer alle ihre geistigen Krifte.
Wir Freidenker miissen hier unbedingt Bescheid wissen; jede
Diskussion mit weltanschaulichen Gegnern wirft uns im dritten
oder vierten Satz schon mit voller Wucht auf das Erkenntnis-
problem. Unsere Position ist doch Wissenschaft, und wenn
wir von ihr aus angreifen, sucht der Gegner unsere Angriffs-

= T

basis zu unterwiihlen, indem er dem Vertreter der Wissen-
schaft dic Frage nach der Moglichkeit und Giiltigkeit aller Er-
kenntnis vorlegt. Die folgenden Erorterungen tragen der Tat-
sache Rechnung, dass sie sich nicht nur »an die Gebildeten
unter den Verdchtern der Religion« wenden, sondern gleicher-

weise an alle Leser. Sie wollen also bloss im Umrlss und in

den Hauptlinien das Problem aufzeigen.

Zunichst sei ein weitverbreiteter Irrtum - widerlegt. Immer
wieder stosst man auf die Behauptung, nur der »naive Mensch«
gehe am Erkenntnisproblem vorbei, er glaube, in seinem Geist
cin getreues Abbild der ihn umgebenden Wirklichkeit zu be-
sitzen. Dem gegeniiber muss festgestellt werden, dass bis zu
cinem gewissen Grade auch die Wissenschaft diesem Glauben
lebt. »Die Wissenschaften gehen ihren Gang, unbekiimmert da-

rum, was der Philosoph iiber die Méoglichkeit und die Erkli-

rung der Erkenntnis denken mag. Denn unzweifelhaft besitzen
wir Wissenschaften, und Wissenschaften sind Gefiige von Er-
kenntnissen; wie also kann man sie hinwegleugnen?« (M.
Schiick: Allgemeine Erkenntnislehre, 1925) Der kleine Unter-
schied beruht nur darin, dass fiir den Naiven das Probiem der
Erkenntnis als solches gar nie bestanden hat, auch nie bestehen
wird, wihrend die Wissenschaft in den bedeutendsten ihrer
Vertreter zu diesem Problem Stellung genommen, mit ihm ge-
rungen und sich abgemiiht hat, um sich schliesslich wieder
produktiver Arbeit zuzuwenden. Insofern ist Wissenschaft nicht

mehr »naive zu nennen, wenn sie auch unbekiimmert um das -

philosophische Erkenntnisproblem ruhig und sicher ihres We-

:ges geht. »Man kann alle Einzelwissenschaften sehr wohl be-
‘treiben, ohne ihnen erkenntnistheoretische Grundlagen zu ge-

ben; verstehen kann man sie in ihrer letzten Tiefe niemals
ohne solche.« (Schlick.)

Nach dieser sehr notwendigen Berichtigung werfen wir
einen Blick auf die Problematik selbst; ganz idhnlich wie bei
der Logik stehen sich auch hier zwei Parteien gegeniiber:

a) Die Vertreter der Erfahrungsphilosophie
(erkenntnistheoretischer Empirismus). Hier ist
das Objekt alles, das Subjekt nur Aufnahmeorganisation, ein

-weisses Blatt, das durch Empfindungen und Sinneserfahrungen

von aussen her beschrieben wird. Der gesamte Erkenntnisstrom
geht in der Richtung von aussen nach innen. (Locke, Spen-
cer u. a,)

b) Die Vertreter der Vernunftphilosophie (er-
kenntnistheoretischer Rationalismus). Hier fliesst
umgekehrt der Erkenntnisstrom von innen nach aussen. Das
Subjekt gebietet, die Umwelt gehorcht. »Was ich klar und deut-
fich einsehe, das ist wahr, sagt Descartes. Wahre Erkenntnis
wird hier rein aus den Tiefen des Denkens geschopft, alle
Sinneserfahrung gilt als triibe und verworren.

Schon Kant hatte es versucht, zwischen diesen zwei grund-
verschiedenen Erkenntnistheorien zu vermitteln, Er lehrte:
Nicht das Ganze der Erkenntnis ist angeboren; das Material
der Erkenntnis liefert uns die Erfahrung; aber dies Material
wird geformt und geordnet durch angeborene Begriffe und
Fihigkeiten (Kategorien und Anschauungsformen). Kurz: Das
Material kommt von aussen, die Formungskraft von innen,
Aber auch bei Kant liegt der Schwerpunkt noch auf der sub-
jektivistischen Seite; er schreibt: »Der Verstand schopft seine
Gesetze nicht aus der Natur, sondern schreibt sie dieser vor.«

]




42 DER FREIDENKER Nr. 6

Immer noch muss die Natur dem Subjekt gehorchen. Wenn
auch nicht mehr das ganze Subjekt, so ist doch immer noch
ein Teil des Subjekts, soweit es eben in seinen Kategorien der
Natur Gesetze vorschreibt, der Wirklichkeit gegeniibergestellt,
steht auf einem archimedischen Standpunkt ausserhalb der
Wirklichkeit, wihrend nach unserer Forderung das gesamte
Subjekt in einen Objekt und Subjekt gemeinsam umfassenden
Zusammenhang eingeordnet werden muss. Diese. Arbeit der
Einverleibung leistet nun der vielgescholtene Psychologisinus.
Er weist nach, wie schliesslich doch auch die Kategorien Kants
dem Bewusstsein, den psychischen Prozessen, somit der Wirk-
lichkeit selbst zugerechnet werden miissen; er ist durchaus
im Recht mit seiner These, dass auch die Kategorien in erster
Linie psychologische Entwicklungsprodukte sind, nicht »ange-
borene Ideen«, die im neugeborenen Kind schon fix und fertig
bereit liegen, Soweit ist also dem Psychologismus beizupflich-
ten, aber daneben taucht jetzt erst recht gross und bedeutungs-
voll die Frage nach der Erkenntnismoglichkeit auf.

Um klar zu gehen, zerlegen wir die erkenntnistheoretische
Frage in zwei Unterfragen:

a) Ist iiberhaupt Erkenntnis moéglich?

Offenbar ja, sonst konnte die Frage nicht gestellt werden;
denn die Frage setzt den Begriff und die Tatsache der Er-
kenntnis schon voraus, Wir miissen bereits im Besitz von Er-
kenntnissen sein, um so fragen zu koénnen. Erst in einer be-

" stimmten Situation des menschlichen Denkens empfinden wir
das Bediirfnis, nach der Moglichkeit des Erkennens zu fragen,
Somit kann es sich gar nicht mehr darum handeln, zu unter-
suchen, ob iiberhaupt Erkenntnis moglich sei oder nicht, son-

" dern nur darum, wie denn die Erkenntnis, von der aus wir die
Frage stellen, zustande gekommen ist; und nun, wenn wir be-
reits von einer gewissen Erkenntnislage aus die Frage stellen,
so kann nicht bestritten werden, dass diese Wissensgrundlage
um so sicherer ist, je allgemeiner und umfassender sie ist; und
welche Grundlage wire umfassender als diejenige, die wir der
Wissenschaft gegeben haben, nidmlich die Gesamtheit aller
Ergcheinungen und Gegebenheiten? Und wer auf dieser wis-
senchaftlichen Basis steht, hat bereits das Subjekt in die Wirk-
lichkeit einbezogen; er kann dann auch in der Erkenntnistheorie
nicht mehr den Weg gehen, der gewohnlich eingeschlagen wird
und der iiblicherweise darauf hinauslduft, die ganze Welt aus
einem erkennenden Subjekt herauszuspinnen. Gewiss muss
»allererst« und »zunichst einmal« alles Gegebene eben einem
erkennenden Bewusstsein gegeben sein, um Gegenstand der
Erfahrung sein zu kénnen; das hindert nicht im Geringsten,
dass die Objekte aber auch fiir sich allein, unabhingig von
unserem Bewusstsein, existieren konnen. Seinsfragen und Er-
kenntnisfragen sind zu trennen. !

b) Wie erkennen wir die Aussenwelt? In wel-
chem Verhédltnis stehen die Erkenntnisgebilde,
die wir in uns haben, zu den Gegenstidnden aus-
ser uns? Diese Frage kann nicht geldost werden.

Es sind doch immer und ausschliesslich erkennende Sub-
jekte, die diese Frage stellen, aber keines dieser Subjekte kann,
was doch nétig wire, aus seiner Haut heraus, um die Wirk-
lichkeit als solche, ohne diesen Ueberzug subjektiver Firbung
und Wertung, zu erfassen. (Wohl meinen einige Philosophen,
durch die Macht des blossen Denkens, durch die Intuition oder
durch eine Wesensschau das Wesen der Dinge an sich zu
schauen und zu verstehen. Dabei handelt es sich aber weniger
um ein Hineinsehen in das Wesen der uns umgebenden Aussen-
dinge als um ein Absehen, ein Wegwenden von diesen Aussen-
dingen, um ein Zuriickstauen des Erkenntnisstromes in die
Tiefen des Subjekts selbst, aus dessen Herzensregungen dann
die ungeziigelten Spekulationen herausgesponnen werden, die
mit der Wirklichkeit der Aussenwelt im hellen Widerspruch
stehen.) Zum Entscheid der Frage, ob wir die Aussenwelt so
haben, wie sie an sich ist, wire ein Kriterium (Priifungsmittel)
notwendig, das sowohl im Bereich des reinen Objekts wie auch
des Subjekts liegt, und das ist unméglich. So ist dieser Teil der.
Erkenntnisfrage unlosbar. (Vgl. Leonhard Nelson: Die Unmdg-
lichkeit der Erkenntnistheorie.)

Von diesen Einsichten aus geht auch M. Schlick (Allg. Er-
kenntnislehre, 1925): Hitte Erkenntnis die Aufgabe, ein Ab-
bild der Dinge zu geben, so miisste sie an ihrer Aufgabe ver-
zweifeln.. Sie gibt aber nicht Abbilder, sondern nur Zeichen,
und von diesen Zeichen wird nur verlangt, dass sie den Dingen
eindeutig zugeordnet werden koénnen. Die Losung dieser Auf-
gabe liegt im Bereich der Moglichkeit. Darin liegt kein Ver-
zicht und keine Degradierung des Erkennens; dieses Erkennen
leistet alles das, was wir im Leben und in der Wissenschaft
vom Erkennen verlangen, und kein anderer Prozess, keine
»intellektuelle Anschauungc, kein Einssein mit den Dingen,
konnte das leisten. .

Diese prinzipielle Unlsbarkeit der Frage, ob wir die Dinge
so sehen, wie sie an sich sind, ist fiir uns von grosserer Be-
deutung, als es auf den ersten Blick scheinen mag. Gewiss,
wir haben nicht das Recht, dogmatisch zu behaupten, dass das
Wesen der Dinge unseren Erkenntnisgebilden entspricht; aber.
die Moglichkeit besteht! Das kontradiktorische Gegenteil kann
nicht bewiesen werden. Offenkundige Sinnestiuschungen spre-
chen nicht gegen, sondern fiir diese Moglichkeit, denn nur wer
im Besitz einer richtigen Auffassung ist, kann das von dieser
Auffassung Abweichende als Tduschung bezeichnen. Der Be-

__griff der Tauschung setzt den Begriff der Wahrheit unbedingt
voraus. Mit der Tatsache, dass diese Moglichkeit besteht und

nicht von vorneherein abgelehnt werden kann, eben die Mog-
lichkeit der Uebereinstimmung von Erkenntnisbild und Gegen-
stand, wird von den Epigonen Platos gar nicht gerechnet.
Ihnen geniigt es, dass eine Erfahrung durch die Sinne gegeben
ist, um sie als verworren, dunkel, unsicher und unzuverldssig
zu bezeichnen, besser: zu brandmarken; noch mehr: Ihnen ge-
niigt die Tatsache, dass der Gegenstand in meiner Hand sich
als eine rote Kugel den Sinnen darbietet, um sofort festzu-

Feuilleton.

Von den hdchsten Dingen.
Randbemerkungen zu einem Buch.
Von Prof. Dr. Hermann Sternbach, Sambor i. Pol.

Um dieses Buchl) herum liesse sich eine Reihe neuer Biicher
schreiben. Wire jedes von dem gleichen Mut der Ueberzeugung ge-
tragen, jedes wiirde eine Tat bedeuten, wiirde einen ganzen
Menschen hinter sich stehen haben. Es gilt ein Spiel mit offenen
Karten. Was denkst du von deinem Glauben, Europa? (tragt der
Vertasser). Ich wiinsche, dass du dariiber nachdenken mégest! Una
hast du es getan, sage mir deine Meinung her! Maénnlich, unum-
wunden, offen.

* * ¥

Europa ist das Christentum »an und fiir siche, sind die christlichen
Nationen. Europa ist der Ausdruck der christlichen Erziehung. Es
liegt kein Grund vor, drob grosszutun oder sich' in einem leeren
Eigendiinkel zu wiegen: Europaeus sum. Man hat es mit diesem
System nicht gar weit gebracht. Was hat die sogenannte christliche
Erziehung gezeitigt? Den grausamsten aller Morde. Sie hat ihn zu-
mindest nicht verhindern kénnen. Die Phrase von den Segnungen des
Christentums, der sich so laut kiindenden und ein Monopol diinken-
den christlichen Liebe muss also eine Unwahrheit sein. Denn Liebe

1) Dr. Georg Zepler: Von den hochsten Dingen. Eine Exegese
iiber Gott und Erlésung, Christentum und Antisemitismus. (Ernst
Oldenburg-Verlag, Leipzig.) Geh. M, 150,

ist Tat. Hier ist sie im Worte geblieben, ergo: Liige geblieben. Die
Wahrheit war der Weltkrieg. .

* * *

Manche behaupten, der Krieg erzeuge auch Tugenden von Wert.
Diejenigen belieben z. B, die Rote-Kreuz-Tugend dem Krieg (welch
jimmerliches Aequivalent!) entgegenzustellen. Aber: ziindet das Haus
nicht an, so wérdet ihr die Feuerwehr entbehren konnen! Einem in
allen Ecken flammenden Haus kann der gute Wille nicht viel helfen.
Wenn Millionen Brand stiften und einem Dutzend Glidubiger zwei
Eimer Wasser zur Verfiigung stellen und sagen: Wir machen Feuer,
euere Tugend 16sche es! so ist das zum mindesten Heuchelei, die
nur bei Kindern gut angebracht werden kann. Muss notwendiger-
weise Krieg gemacht werden, um Rote-Kreuz-Tugenden aut die
Probe zu stellen? Gibt es nicht bei »ruhigem Wetter« mehr Ge-
legenheit, dass diese Tugenden sich bewihren? Und mit welch
grosserem Erfolg wiirde dies geschehen! Auch der Friede kennt des
Jammers und der Not genug. Rotes Kreuz und Krieg — ein Tropfen
Wasser und ein Meer von Blut. Es galt aber den Kampf fiir Mensch-
heit und Gerechtigkeit, fiir die heiligsten Giiter der Zivilisation!
Keine Kleinigkeit. Darum liess man Millionen Kinder an versiegten
Mutterbriisten elend verenden. (Vor allem anderen, was Schwert und
Kugel bewirkten, nicht zu sprechen!) Nicht allein, dass man Brand
stiftete, man bestellte den Hungertod als Gesellen und Mithelfer.
Man schlachtete draussen, blockierte daheim und schut das Rote
Kreuz. Das ist die Quintessenz des europiisch-christlichen Geistes.
Européer, lasst uns die Liige begraben — ruft der Vertasser. Wir
stehen aut einem hohlen Fundament. Wir stiirzen. Wir sind gesunken,

Aber wir haben Tierschutzvereine —



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

stellen, dass es also keine rote Kugel sei, was ich in der Hand
halte. Das ist aber nicht mehr Kritizismus, sondern reine Dog-
matik. '

Von welch grosser Wichtigkeit gerade diese Ueberlegun-
gen und Tatsachen fiir unser wissenschaftlich geschlossenes
Weltbild sind, das wird sich im folgenden Abschnitt (Meta-
physik) ergeben. Dr. E. H.

Freidenkertum und Sozialismus.

Das Freidenkertum hat im Prinzip direkt und unmitteibar
gar keine Beziehungen zu der sozialen Frage. Man kann
ganz gut Freidenker und dabei sehr antisozial gesinnt sein,
oder man kann entschiedener Sozialist und dabei schr fromm
und gliubig sein. Hat doch selbst das Christentum,” das stets
die Freidenker aufs heftigste bekdmpft hat und noch be-
kampft. urspriinglich einen entschieden sozialistischen, ja so-
gar kommunistischen Charakter gehabt. Auch hatten die Frei-
denker fritherer Zeiten, welche an Entschiedenheit ihren heu-
tigen Gesinnungsgenossen gewiss nicht nachstehen, keine Ah-
nung von sozialistischen Ideen und Bestrebungen, welche die
Gegenwart bewegen. Wurden auch einzelne sozialistische Sy-
steme erdacht, wie z. B. die berithmte Utopie des Thomas Mo-
rus, so waren dies mehr idealistisch gedachte Versuche, als
ernst gemeinte Verbesserungsvorschlige. Morus selbst war ein
gldubiger Christ. Dann darf man auch nicht vergessen, dass
die Mehrzahl der praktischen sozialistischen oder kommunisti-
schen Versuche der neuern Zeit mit dem Freidenkertum in
keinem wursidchlichen Zusammenhang standen noch stehen.
Wenn in jiingster Zeit Freidenkertum und Sozialismus vielfach
miteinander in Beriihrung gekommen sind, so ist die Ursache
mebr eine zufillige und weniger aus innerer Notwendigkeit
hervorgegangen, weil diejenigen, welche in religiésen Dingen
frei zu denken anfingen, dies dann auch im Bezug auf den
Staat und dic Gesellschaftsordnung zu tun beginnen. Ein kras-
ses Gegenstiick bildet zu diesen Verhiltnissen David Strauss,
cin cntschicdener Freidenker, aber in politischen Anschau-
ungen hochst engherzig, ein Reaktiondr von reinstem Wasser.
Somit wiirde man zu der Antwort gelangen, dass Freidenker-
tum von der sozialen Frage zu trennen sei.

Nun aber existiert dem gegeniiber doch eine ganz be-
stimmte wechselseitige Beziehung zwischen beiden, wenn auch
nicht unmittelbar, so doch in mittelbarer Weise. Denn sobald

die Weltanschauung des Freidenkertums von dem rein theore-

tischent auf das praktische Gebiet hiniiber geleitet wird, muss
sie notgedrungen eine durchgreifende Reform unserer bis-
herigen auf halb theologischen, halb metaphysischen Grund-
lagen aufgebauten Ideen iiber Staat, Gesellschaft, Erziehung,
Moral usw. nach sich ziehen. In demselben Mass, in dem das
Freidenkertum den Menschen die Trostungen der Religion,

ganz speziell die Verheissung der kiinftigen Seligkeit, als Illu-
sion erscheinen ldsst, ist es gezwungen, den Blick auf das Dies-
seits und die irdische Gliickseligkeit zu lenken. Die, denen man
etwas nimmt, verlangen — und mit Recht — dass ihnen etwas
dafiir gegeben werde. Mit blosser philosophischer Entsagung
lasst sich die grosse Menge auf die Dauer nicht abspeisen, und
sie hat darin auch vollkommen Recht. Der Ersatz fiir das Ver-
lorene und Gehoffte kann nur auf dem Boden sozialer Besser-
stellung geboten werden. Es wiirde daher des Freidenkertums
und der Freidenker unwiirdig sein, wenn sie sich einem solchen
Verlangen gegeniiber taub stellen und jede Erorterung sozialer
Probleme ablehnen wollten,

Dabei geht man am besten von dem durch Darwin so be-
rithmt gewordenen »Kampf ums Daseing, d. h. von einer natur-
wissenschaftlichen Basis aus. Das Leben der Pflanzen, der
Tiere, speziell auch der Menschen ist ein fortwiahrender Kampf
um die Existenz,

Dieser Kampf wird um so erbitterter und heftiger, je gros-
ser dic Bediirfnisse in den sog. Kulturstaaten anwachsen, Die .
heutige Konkurrenz ist zum nackten Egoismus geworden, und
das gegenseitige soziale Morden und Auspliindern -hat beson-
ders seit dem Weltkrieg seinen Hohepunkt erreicht. Das Sprich-
wort sagt: »Des Einen Tod ist des Andern Brot.« Es hat voll-
stindig recht. Wer im grossen Strom des Lebens nicht unter-
gehen will, darf heutzutage im Jagen nach Erwerb den Neben-
menschen nicht schonen,

Dieser Zustand kann und muss gedndert werden. Aus ei-
nem gegenseitigen Vernichtungskampf muss ein gemeinschaft-
licher und solidarisch verbundener Kampf Aller gegien den
Hunger. das Elend und die Entbehrung gefiihrt werden. An die
Stelle des Kampfes um das Dasein muss der Kampf fiir das
Dasein treten. Nicht mehr der Untergang von Gliick darf Wohl-
stand erzeugen, sondern, je besser es dem Einzelnen geht, um
so besser geht es auch der Gesamtheit. Die Vermogensvertei-
lung muss besser reguliert werden; Kranke, Invalide und alte
Leute diirfen nicht ohne Schutz dem Verderben ausgeliefart
werden. Alles dies ldsst sich leicht machen, wenn jeder das er-
halt, was er verdient und keiner die Friichte des Fleisses an-
derer geniesst und im Leben nur faulenzt. Es geht nicht an,
dass einige wenige unermesslich reich werden, wihrend die
grosse Masse der Menschheit im Elend darbt.

Wenu auf diese Weise erreicht wird, dass allen Menschen
auf Erden Gliick und Zufriedenheit beschieden ist, so wird
man es nicht mehr nétig haben, auf Besserstellung in einem
andern Leben auszuschauen und den Versprechungen der Prie-
ster auf kiinftige Belohnungen oder Bestrafungen im Himmel
oder der Holle zu glauben. Da ist es, wo sich Freidenkertum
und soziale Frage die Bruderhand reichen, um gemeinsam am
geistigen und materiellen Wohle der gesamten Menschheit zu
arbeiten, gemdss dem Grundsatz: »Einer fiir Alle, Alle fiir
Einen.« Dr. F. L.

Europa befindet sich im Uebergang zu einer neuen Epoche:
einer nebellosen, gotttreien. Bis nun hat man unser Denken um-
nebelt, unser Gewissen eingeschlifert und, indem man uns auf ein
iiberirdisches Walten hinwies, lehrte man uns zugleich, den Mord —
ja: den Mord — hoch und heilig zy halten. Krieg ist zum Ideal er-
hobener Massenmord. Man nannte ihn national; man hiess ihn heilig.
Man sagte: Gott will es so — und es war gut. Man redete jedem
»Volk« ein, das Volk wolle ihn, dringe aut ihn. Es ist zum Lachen:
filhrt das Volk Krieg? Man sagte, es gelte des Volkes teuerste
Giiter zu schiitzen. Man versicherte, Gott werde ihm, dem Volke!
beistehen. Allen Volkern. Welcher Gott nun? Gab es nicht bis
1914 nur einen ? Was ist mit deinem Monotheismus, Europa?
Mit dem du so gerne Staat machst? (Nebenbei bemerkt: Die poly-
theistischen Hellenen waren keineswegs missratene Kerle.)

* * *

Das Thema: Gott. Moses kannte schon diesen Trick. Um bei
seinem Volke zur Autoritit zu gelangen, erklirte er, Gott habe sich
ihm aut dem Berge Sinai offenbart und die Gesetze diktiert. Man
denke an die Himmeltahrt des Romulus, wie sie uns Livius berichtet.
Nuntia Romanis caelestes ita velle — Gott ist ein guter, Schild. Sich
aut Gott beruten, verfingt auch heute noch. Wer zu denken sich
scheut, will ein Wunder. (Aus reiner Bequemlichkeit.) Als ob im
Bereich dessen, was wir denken und sehen, leben und erleben, der
Wunder wenig wiren! Als ob unser Hirn sich anmasste, dass es
das Letzte zu erkennen vermochte. Wir werden immer vor einem
Ignorabimus stehen. Auch der Gottesglaube lichtet nicht alles. »Im
Vertrauen will ich dir sagen, dass es in dieser Welt nicht eine
einzige Religion gibt, die ihren Bekennern wirklich das Wesen

Gottes zu offenbaren verméchte.« (H. Lhotzky,) Aber das will nicht
besagen, dass wir einen Hanswurst oder einen Idioten mit Mérder-
geliisten — es waren aut den Thronen Europas solche zu finden —
als einen von Gott besonders begnadeten Auserkornen ansehen
miissten. Ueberhaupt: das Gottesgnadentum der christlichen Monar-
chen, der von Kirchengréssen Gesalbten — Unsinn, Humbug und
heidnisches Augustentum obendrein. Die Julier (rémische Kaiser)
stehen in direkter Verwandtschaft mit den Gottern. Vergil war der
erste kaiserliche Primas.
* * *

Die Schulbiicher aut die Bank!

Man erzog und lehrte uns, Monarchen seien von Gottes Gnaden
und wir seien ihnen alles schuldig. Nicht allein Treue und Gehor-
sam, sondern auch unser und unserer Kinder Leben. Wir waren
grosse Schuldner, und was gaben uns die grossen Gliubiger? Sie
machten nur reichlich Gebrauch von ihrem »heiligen Recht«. Wer hat
dieses Recht geheiligt, sagt mir? Und wofiir waren wir ihnen all
das »schuldigc? Was taten die Gesalbten anderes, als mit dem Leben
und Blut ihrer »Untertanen« handeln? Nichts war ihnen billiger. Es
galt als eine hohe Tugend, aut der Schlachtbank »der Ehre« liegen
zu bleiben. Eine nicht geringere Tugend, auch die »Feinde« (je
mehr, je besser — man kriegte Orden dafiir!) eines gleich »ehren-
vollen« Todes sterben zu lassen. (Liebe deinen Nichsten wie dich
selbst!) Was ist aber heiliger als das Leben eines Menschen? Hat
jemand das Recht, das Leben eines Mitmenschen gegen dessen Wil-
len zu optern? Kein Ideal kann hoch genug sein, ein solches Opfer
zu rechttertigen. Es steht hochstens jedem frei, fiir sein eigenes

Ideal sein eigenes Leben hinzugeben. Das steht auch den Koénigen



	Im Sinn und Geist der Wissenschaft : IV.

