
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 6

Artikel: Im Sinn und Geist der Wissenschaft : IV.

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 31. März 1927. Nr. 6 - 10. Jahrgang.

ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Posttacn Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Man spricht viel von Aufklärung und wünscht mehr Licht. Was
hilft aber alles Licht, wenn die Leute keine Augen haben,
oder die, die solche haben, sie vorsätzlich verschliessen

G. Ch. Lichtenberg.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-Ann.: Buchür. Tscharnerstr. 1 aa

Feldereinteilung '/ss, 7'°, V8 S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Hauptversammlung;
Sonntag den 24. April 1927 im Hotel Ratskeller

in Bern.
Traktanden :

1. Jahresbericht (Hauptvorstand und Ortsgruppen);
2. Jahresrechnungen (Generalrechnung, Organ, Literaturstelle) ;

3. Wahlen:
a) des Vororts;
b) des Präsidenten, der Geschäftsführer und Aktuare;
c) der Rechnungsprüfer;
d) der Redaktoren und Redaktionskommission;
e) des Bibliothekars;

4. Festsetzung des Jahresbeitrags (Antrag des Hauptvorstan¬
des : Fr. 2. — wie bisher) ;

5. Propaganda für das Organ ;

6. Statutenrevision (Antrag Zürich betr. Einschiebung von
at. 9 in Artikel 2 »Die F. V. S. tritt ein »für den Frieden«;

7. Verschiedenes.

Werte Gesinnungsfreunde! Wir haben die diesjährige
Hauptversammlung nach Bern verlegt, weil wir seit Jahren
nicht mehr dort getagt haben und weil wir der aufstrebenden
Ortsgruppe Bern durch unsere Tagung einen Beweis unserer
besondern Sympathie geben wollten. Wir zweifeln nicht daran,
dass die Berner alles daran setzen werden, die Versammlung
flott durchzuführen. Die nähern Angaben über Lokal und Zeit
erfolgen in nächster Nummer, ebenso auch die Einladung zu
einer eventuellen Präsidentepzusammenkunft am Vorabend.
Wir ersuchen hiedurch Ortsgruppen und Einzelmitglieder,
eventuelle Anträge ioder Ergänzungen der Traktandenliste umgehend
dem Unterzeichneten zukommen zu lassen, auf alle Fälle rechtzeitig

genug, damit sie in dem am 15. April erscheinenden
Organ publiziert werden könnten.

In der angenehmen Erwartung, in Bern eine recht stattliche

Zahl von Gesinnungsfreunden begrüssen zu dürfen,
entbietet freigeistige Grüsse

Im Namen des Hauptvorstandes der F. V. S.

Der Präsident: C. Flubacher.

Im Sinn und Geist der Wissenschaft.
IV.

Das Erkenntnisproblem.
Ein Purgatorium nennt es Nietzsche! Viele Denker gehen

ihm in weitem Bogen aus dem Weg, andere aber verbrennen
und verlieren in diesem Fegfeuer alle ihre geistigen Kräfte.
Wir Freidenker müssen hier unbedingt Bescheid wissen; jede
Diskussion mit weltanschaulichen Gegnern wirft uns im dritten
oder vierten Satz schon mit voller Wucht auf das Erkenntnisproblem.

Unsere Position ist doch Wissenschaft, und wenn
wir von ihr aus angreifen, sucht der Gegner unsere Angriffs-

basis zu unterwühlen, indem er dem Vertreter der Wissenschaft

die Frage nach der Möglichkeit und Gültigkeit aller
Erkenntnis vorlegt. Die folgenden Erörterungen tragen der
Tatsache Rechnung, dass sie sich nicht nur »an die Gebildeten
unter den Verächtern der Religion« wenden, sondern gleicherweise

an alle Leser. Sie wollen also bloss im Umriss und in
den Hauptlinien das Problem aufzeigen.

Zunächst sei ein weitverbreiteter Irrtum widerlegt. Immer
wieder stösst man auf die Behauptung, nur der »naive Mensch«
gehe am Erkenntnisproblem vorbei, er glaube, in seinem Geist
ein getreues Abbild der ihn umgebenden Wirklichkeit zu
besitzen. Dem gegenüber muss festgestellt werden, dass bis zu
einem gewissen Grade auch die Wissenschaft diesem Glauben
lebt. »Die Wissenschaften gehen ihren Gang, unbekümmert
darum, was der Philosoph über die Möglichkeit und die Erklärung

der Erkenntnis denken mag. Denn unzweifelhaft besitzen
wir Wissenschaften, und Wissenschaften sind Gefüge von
Erkenntnissen ; wie also kann man sie hinwegleugnen ?« (M.
Schlick: Allgemeine Erkenntnislehre, 1925.) Der kleine Unterschied

beruht, nur darin, dass für den Naiven das Problem der
Erkenntnis als solches gar nie bestanden hat, auch nie bestehen
wird, während die Wissenschaft in den bedeutendsten ihrer
Vertreter zu diesem Problem Stellung genommen, mit ihm
gerungen und sich abgemüht hat, um sich schliesslich wieder
produktiver Arbeit zuzuwenden. Insofern ist Wissenschaft nicht
mehr »naiv« zu nennen, wenn sie auch unbekümmert um das -

philosophische Erkenntnisproblem ruhig und sicher ihres We-
;ges geht. »Man kann alle Einzelwissenschaften sehr wohl
betreiben, ohne ihnen erkenntnistheoretische Grundlagen zu
geben; verstehen kann man sie in ihrer letzten Tiefe niemals
ohne solche.« (Schlick.)

Nach dieser sehr notwendigen Berichtigung werfen wir
einen Blick auf die Problematik selbst; ganz ähnlich wie bei
der Logik stehen sich auch hier zwei Parteien gegenüber:

a) Die Vertreter der Erfahrungsphilosophie
(erkenn tn i s theor etischer Empirismus). Hier ist
das Objekt alles, das Subjekt nur Aufnahmeorganisation, ein
weisses Blatt, das durch Empfindungen und Sinneserfahrungen
von aussen her beschrieben wird. Der gesamte Erkenntnisstrom
geht in der Richtung von aussen nach innen. (Locke, Spencer

u. a.)

b) Die Vertreter der Vernunftphilosophie
(erkenntnistheoretischer Rationalismus). Hier fliesst
umgekehrt der Erkenntnisstrom von innen nach aussen. Das
Subjekt gebietet, die Umwelt gehorcht. »Was ich klar und deutlich

einsehe, das ist wahr,« sagt Descartes. Wahre Erkenntnis
wird hier rein aus den Tiefen des Denkens geschöpft, alle
Sinneserfahrung gilt als trübe und verworren.

Schon Kant hatte es versucht, zwischen diesen zwei
grundverschiedenen Erkenntnistheorien zu vermitteln. Er lehrte:
Nicht das Ganze der Erkenntnis ist angeboren; das Material
der Erkenntnis liefert uns die Erfahrung; aber dies Material
wird geformt und geordnet durch angeborene Begriffe und
Fähigkeiten (Kategorien und Anschauungsformen). Kurz: Das
Material kommt von aussen, die Formungskraft von innen.
Aber auch bei Kant liegt der Schwerpunkt noch auf der sub-
jektivistischen Seite; er schreibt: »Der Verstand schöpft seine
Gesetze nicht aus der Natur, sondern schreibt sie dieser vor.«



42 DER FREIDENKER Nr. 6

Immer noch muss die Natur dem Subjekt gehorchen. Wenn
auch nicht mehr das ganze Subjekt, so ist doch immer noch
ein Teil des Subjekts, soweit es eben in seinen Kategorien der
Natur Gesetze vorschreibt, der Wirklichkeit gegenübergestellt,
steht auf einem archimedischen Standpunkt ausserhalb der
Wirklichkeit, während nach unserer Forderung das gesamte
Subjekt in einen Objekt und Subjekt gemeinsam umfassenden
Zusammenhang eingeordnet werden muss. Diese Arbeit der
Einverleibung leistet nun der vielgescholtene Psychologismus.
Er weist nach, wie schliesslich doch auch die Kategorien Kants
dem Bewusstsein, den psychischen Prozessen, somit der
Wirklichkeit selbst zugerechnet werden müssen; er ist durchaus
im Recht mit seiner These, dass auch die Kategorien in erster
Linie psychologische Entwicklungsprodukte sind, nicht
»angeborene Ideen«, die im neugeborenen Kind schon fix und fertig
bereit liegen. Soweit ist also dem Rsycholbgismus beizupflichten,

aber daneben taucht jetzt erst recht gross und bedeutungsvoll
die Frage nach der Erkenntnismöglichkeit auf.

Um klar zu gehen, zerlegen wir die erkenntnistheoretische
Frage in zwei Unterfragen:

a) Ist überhaupt Erkenntnis möglich?
Offenbar ja, sonst könnte die Frage nicht gestellt werden;

denn die Frage setzt den Begriff und die Tatsache der
Erkenntnis schon voraus. Wir müssen bereits im Besitz von
Erkenntnissen sein, um so fragen zu können. Erst in einer
bestimmten Situation des menschlichen Denkens empfinden wir
das Bedürfnis, nach der Möglichkeit des Erkennens zu fragen.
Somit kann es sich gar nicht mehr darum handeln, zu
untersuchen, ob überhaupt Erkenntnis möglich sei oder nicht,
sondern nur darum, wie denn die Erkenntnis, von der aus wir die
Frage stellen, zustande gekommen ist; und nun, wenn wir
bereits von einer gewissen Erkenntnislage aus die Frage stellen,
so kann nicht bestritten werden, dass diese Wissensgrundlage
um so sicherer ist, je allgemeiner und umfassender sie ist; und
welche Grundlage wäre umfassender als diejenige, die wir der
Wissenschaft gegeben haben, nämlich die Gesamtheit aller
Erscheinungen und Gegebenheiten? Und wer auf dieser
wissenschaftlichen Basis steht, hat bereits das Subjekt in die
Wirklichkeit einbezogen ; er kann dann auch in der Erkenntnistheorie
nicht mehr den Weg gehen, der gewöhnlich eingeschlagen wird
und der üblicherweise darauf hinausläuft, die ganze Welt aus
einem erkennenden Subjekt herauszuspinnen. Gewiss muss
»allererst« und »zunächst einmal« alles Gegebene eben einem
erkennenden Bewusstsein gegeben sein, um Gegenstand der
Erfahrung sein zu können; das hindert nicht im Geringsten,
dass die Objekte aber auch für sich allein, unabhängig von
unserem Bewusstsein, existieren können. Seinsfragen und
Erkenntnisfragen sind zu trennen. <

b) Wie erkennen wir die Aussenwelt? In
welchem Verhältnis stehen die Erkenntnisgebilde,
die wir in uns haben, zu den Gegenständen ausser

uns? Diese Frage kann nicht gelöst werden.

Feuilleton.
Von den höchsten Dingen.

Randbemerkungen zu einem Buch.
Von Prof. Dr. Hermann Sternbach, Sambor i. Pol.

Um dieses Buch ^ herum liesse sich eine Reihe neuer Bücher
schreiben. Wäre jedes von dem gleichen Mut der Ueberzeugung
getragen, jedes würde eine Tat bedeuten, würde einen ganzen
Menschen hinter sich stehen haben. Es gilt ein Spiel mit offenen
Karten. Was denkst du von deinem Glauben, Europa? (fragt der
Verfasser). Ich wünsche, dass du darüber nachdenken mögest! Una
hast du es getan, sage mir deine Meinung her! Männlich,
unumwunden, offen.

* * *

Europa ist das Christentum »an und für sich«, sind die christlichen
Nationen. Europa ist der Ausdruck der christlichen Erziehung. Es
liegt kein Grund vor, drob grosszutun oder sich- in einem leeren
Eigendünkel zu wiegen : Europaeus sum. Man hat es mit diesem
System nicht gar weit gebracht. Was hat die sogenannte christliche
Erziehung gezeitigt? Den grausamsten aller Morde. Sie hat ihn
zumindest nicht verhindern können. Die Phrase von den Segnungen des
Christentums, der sich so laut kündenden und ein Monopol dünkenden

christlichen Liebe muss also eine Unwahrheit sein. Denn Liebe

*) Dr. Georg Zepler: Von den höchsten Dingen. Eine Exegese
über Gott und Erlösung, Christentum und Antisemitismus. (Ernst
Oldenburg-Verlag, Leipzig.) Geh. M. 1.50.

Es sind doch immer und ausschliesslich erkennende
Subjekte, die diese Frage stellen, aber keines dieser Subjekte kann,
was doch nötig wäre, aus seiner Haut heraus, um die
Wirklichkeit als solche, ohne diesen Ueberzug subjektiver Färbung
und Wertung, zu erfassen. (Wohl meinen einige Philosophen,
durch die Macht des blossen Denkens, durch die Intuition oder
durch eine Wesensschau das Wesen der Dinge an sich zu
schauen und zu verstehen. Dabei handelt es sich aber weniger
um ein Hineinsehen in das Wesen der uns umgebenden Aussendinge

als um ein Absehen, ein Wegwenden von diesen Aussendingen,

um ein Zurückstauen des Erkenntnisstromes in die
Tiefen des Subjekts selbst, aus dessen Herzensregungen dann
die ungezügelten Spekulationen herausgesponnen wenden, die
mit der Wirklichkeit der Aussenwelt im hellen Widerspruch
stehen.) Zum Entscheid der Frage, ob wir die Aussenwelt so
haben, wie sie an sich ist, wäre ein Kriterium (Prüfungsmittel)
notwendig, das sowohl im Bereich des reinen Objekts wie auch
des Subjekts liegt, und das ist unmöglich. So ist dieser Teil der
Erkenntnisfrage unlösbar. (Vgl. Leonhard Nelson: Die Unmöglichkeit

der Erkenntnistheorie.)
Von diesen Einsichten aus geht auch M. Schlick (Allg.

Erkenntnislehre, 1925): Hätte Erkenntnis die Aufgabe, ein
Abbild der Dinge zu geben, so müsste sie an ihrer Aufgabe
verzweifeln.- Sie gibt aber nicht Abbilder, sondern nur Zeichen,
und von diesen Zeichen wird nur verlangt, dass sie den Dingen
eindeutig zugeordnet werden können. Die Lösung dieser
Aufgabe liegt im Bereich der Möglichkeit. Darin liegt kein
Verzicht und keine Degradierung des Erkennens; dieses Erkennen
leistet alles das, was wir im Leben und in der Wissenschaft
vom Erkennen verlangen, und kein anderer Prozess, keine
»intellektuelle Anschauung«, kein Einssein mit den Dingen,
könnte das leisten.

Diese prinzipielle Unlösbarkeit der Frage, ob wir die Dinge
so sehen, wie sie an sich sind, ist für uns von grösserer
Bedeutung, als es auf den ersten Blick scheinen mag. Gewiss,
wir haben nicht das Recht, dogmatisch zu behaupten, dass das
Wesen der Dinge unseren Erkenntnisgebilden entspricht; aber
die Möglichkeit besteht! Das kontradiktorische Gegenteil kann
nicht bewiesen werden. Offenkundige Sinnestäuschungen sprechen

nicht gegen, sondern für diese Möglichkeit, denn nur wer
im Besitz einer richtigen Auffassung ist, kann das von dieser
Auffassung Abweichende als Täuschung bezeichnen. Der
Begriff der Täuschung setzt den Begriff der Wahrheit unbedingt
voraus. Mit der Tatsache, dass diese Möglichkeit besteht und
nicht von vorneherein abgelehnt werden kann, eben die
Möglichkeit der Uebereinstimmung von Erkenntnisbild und Gegenstand,

wird von den Epigonen Pia tos gar nicht gerechnet.
Ihnen genügt es, dass eine Erfahrung durch die Sinne gegeben
ist, um sie als verworren, dunkel, unsicher und unzuverlässig
zu bezeichnen, besser: zu brandmarken; noch mehr: Ihnen
genügt die Tatsache, dass der Gegenstand in meiner Hand sich
als eine rote Kugel den Sinnen darbietet, um sofort festzu-

ist Tat. Hier ist sie im Worte geblieben, ergo : Lüge geblieben! Die
Wahrheit war der Weltkrieg.

* * *

Manche behaupten, der Krieg erzeuge auch Tugenden von Wert.
Diejenigen belieben z. B. die Rote-Kreuz-Tugend dem Krieg (welch
jämmerliches Aequivalent!) entgegenzustellen. Aber: zündet das Haus
nicht an, so wffrdet ihr die Feuerwehr entbehren können Einem in
allen Ecken flammenden Haus kann der gute Wille nicht viel helfen.
Wenn Millionen Brand stiften und einem Dutzend Gläubiger zwei
Eimer Wasser zur Verfügung stellen und sagen: Wir machen Feuer,
euere Tugend lösche es! so ist das zum mindesten Heuchelei, die
nur bei Kindern gut angebracht werden kann. Muss notwendigerweise

Krieg gemacht werden, um Rote-Kreuz-Tugenden aut die
Probe zu stellen? Gibt es nicht bei »ruhigem Wetter« mehr
Gelegenheit, dass diese Tugenden sich bewähren? Und mit welch
grösserem Erfolg würde dies geschehen Auch der Friede kennt des
Jammers und der Not genug. Rotes Kreuz und Krieg — ein Tropfen
Wasser und ein Meer von Blut. Es galt aber den Kampf für Menschheit

und Gerechtigkeit, für die heiligsten Güter der Zivilisation!
Keine Kleinigkeit. Darum liess man Millionen Kinder an versiegten
Mutterbrüsten elend verenden. (Vor allem anderen, was Schwert und
Kugel bewirkten, nicht zu sprechen!) Nicht allein, dass man Brand
stiftete, man bestellte den Hungertod als Gesellen und Mithelfer.
Man schlachtete draussen, blockierte daheim und schuf das Rote
Kreuz. Das ist die Quintessenz des europäisch-christlichen Geistes.
Europäer, lasst uns die Lüge begraben — ruft der Verfasser. Wir
stehen aut einem hohlen Fundament. Wir stürzen. Wir sind gesunken.

Aber wir haben Tierschutzvereine —



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

stellen, dass es also keine rote Kugel sei, was ich in der Hand
halte. Das ist aber nicht mehr Kritizismus, sondern reine Dog-
matik.

Von welch grosser Wichtigkeit gerade diese Ueberlegungen
und Tatsachen für unser wissenschaftlich geschlossenes

Weltbild sind, das wird sich im folgenden Abschnitt
(Metaphysik) ergeben. Dr. E. H.

Freidenkertum und Sozialismus.
Das Freidenkertum hat im Prinzip direkt und unmittelbar

gar keine Beziehungen zu der sozialen Frage. Man kann

ganz gut Freidenker und dabei sehr antisozial gesinnt sein,
oder man kann entschiedener Sozialist und dabei sehr fromm
und gläubig sein. Hat doch selbst das Christentum,' das stets
die Freidenker aufs heftigste bekämpft hat und noch
bekämpft, ursprünglich einen entschieden sozialistischen, ja
sogar kommunistischen Charakter gehabt. Auch hatten die Frei:
denker früherer Zeiten, welche an Entschiedenheit ihren
heutigen Gesinnungsgenossen gewiss nicht nachstehen, keine
Ahnung von sozialistischen Ideen und Bestrebungen, welche die
Gegenwart bewegen. Wurden auch einzelne sozialistische
Systeme erdacht, wie z. B. die berühmte Utopie des Thomas Morus,

so waren dies mehr idealistisch gedachte Versuche, als
einst gemeinte Verbesserungsvorschläge. Morus selbst war ein
gläubiger Christ. Dann darf man auch nicht vergessen, dass
die Mehrzahl der praktischen sozialistischen oder kommunistischen

Versuche der neuern Zeit mit dem Freidenkertum in
keinem ursächlichen Zusammenhang standen noch stehen.
Wenn in jüngster Zeit Freidenkertum und Sozialismus vielfach
miteinander in Berührung gekommen sind, so ist die Ursache
mehr eine zufällige und weniger aus innerer Notwendigkeit
hervorgegangen, weil diejenigen, welche in religiösen Dingen
frei zu denken anfingen, die^ dann auch im Bezug auf den
Staat und die Gesellschaftsordnung zu tun beginnen. Ein krasses

Gegenstück bildet zu diesen Verhältnissen David Strauss,
ein entschiedener Freidenker, aber in politischen Anschauungen

höchst engherzig, ein Reaktionär von reinstem Wasser.
Somit würde man zu der Antwort gelangen, dass Freidenkertum

von der sozialen Frage zu trennen sei.

Nun aber existiert dem gegenüber doch eine ganz
bestimmte wechselseitige Beziehung zwischen beiden, wenn auch
nicht unmittelbar, so doch in mittelbarer Weise. Denn sobald
die Weltanschauung des Freidenkertums von dem rein theoretischen

auf das praktische Gebiet hinüber geleitet wird, muss
sie notgedrungen eine durchgreifende Reform unserer
bisherigen auf halb theologischen, halb metaphysischen Grundlagen

aufgebauten Ideen über Staat, Gesellschaft, Erziehung,
Moral usw. nach sich ziehen. In demselben Mass, in dem das
Freidenkertum den Menschen die Tröstungen der Religion,

Europa befindet sich im Uebergang zu einer neuen Epoche:
einer nebellosen, gotttreien. Bis nun hat man unser Denken
umnebelt, unser Gewissen eingeschläfert und, indem man uns aut ein
überirdisches Walten hinwies, lehrte man uns zugleich, den Mord —
ja: den Morü — hoch und heilig zu halten. Krieg ist zum Ideal
erhobener Massenmord. Man nannte ihn national; man hiess ihn heilig.
Man sagte : Gott will es so — und es war gut. Man redete jedem
»VoIk< ein, das Volk wolle ihn, dränge aut ihn. Es ist zum Lachen:
führt das Volk Krieg? Man sagte, es gelte des Volkes teuerste
Güter zu schützen. Man versicherte, Gott werde ihm, dem Volke
beistehen. Allen Völkern. Welcher Gott nun? Gab es nicht bis
1914 nur einen? Was ist mit deinem Monotheismus, Europa?
Mit dem du so gerne Staat machst? (Nebenbei bemerkt: Die
polytheistischen Hellenen waren keineswegs missratene Kerle.)

* * *
Das Thema: Gott. Moses kannte schon diesen Trick. Um bei

seinem Volke zur Autorität zu gelangen, erklärte er, Gott habe sich
ihm aut dem Berge Sinai offenbart und die Gesetze diktiert. Man
denke an die Himmelfahrt des Romulus, wie sie uns Livius berichtet.
Nuntia Romaiiis caelestes ita velle — Gott ist ein guter# Schild. Sich
aut Gott berufen, verfängt auch heute noch. Wer zu denken sich
scheut, will ein Wunder. (Aus reiner Bequemlichkeit.) Als ob im
Bereich dessen, was wir denken und sehen, leben und erleben, der
Wunder wenig wären! Als ob unser Hirn sich anmasste, dass es
das Letzte zu erkennen vermöchte. Wir werden immer vor einem
Ignorabimus stehen. Auch der Gottesglaube lichtet nicht alles. »Im
Vertrauen will ich dir sagen, dass es in dieser Welt nicht eine
einzige Religion gibt, die ihren Bekennern wirklich das Wesen

ganz speziell die Verheissung der künftigen Seligkeit, als
Illusion erscheinen lässt, ist es gezwungen, den Blick auf das Diesseits

und die irdische Glückseligkeit zu lenken. Die, denen man
etwas nimmt, verlangen — und mit Recht — dass ihnen etwas
dafür gegeben werde. Mit blosser philosophischer Entsagung
lässt sich die grosse Menge auf die Dauer nicht abspeisen, und
sie hat darin auch vollkommen Recht. Der Ersatz für das
Verlorene und Gehoffte kann nur auf dem Boden sozialer
Besserstellung geboten werden. Es würde daher des Freidenkertums
und der Freidenker unwürdig sein, wenn sie sich einem solchen
Verlangen gegenüber taub stellen und jed? Erörterung sozialer
Probleme ablehnen wollten.

Dabei geht man am besten von dem durch Darwin so
berühmt gewordenen »Kampf ums Dasein«, d. h. von einer
naturwissenschaftlichen Basis aus. Das Leben der Pflanzen, der
Tiere, speziell auch der Menschen ist ein fortwährender Kampf
um die Existenz.

Dieser Kampf wird um so erbitterter und heftiger, je grösser

die Bedürfnisse in den sog. Kulturstaaten anwachsen. Die
heutige Konkurrenz ist zum nackten Egoismus geworden, und
das gegenseitige soziale Morden und Ausplündern hat besonders

seit dem Weltkrieg seinen Höhepunkt erreicht. Das Sprichwort

sagt: »Des Einen Tod ist des Andern Brot.« Es hat
vollständig recht. Wer im grossen Strom des Lebens nicht
untergehen will, darf heutzutage im Jagen nach Erwerb den Neben-
menschen nicht schonen.

Dieser Zustand kann und muss geändert werden. Aus
einem gegenseitigen Vernichtungskampf muss ein gemeinschaftlicher

und solidarisch verbundener Kampf Aller gegen den
Hunger, das Elend und die Entbehrung geführt werden. An die
Stelle des Kampfes um das Dasein muss der Kampf für das
Dasein treten. Nicht mehr der Untergang von Glück darf Wohlstand

erzeugen, sondern, je besser es dem Einzelnen geht, um
so besser geht es auch der Gesamtheit. Die Vermögensvertei-
lung muss besser reguliert werden; Kranke, Invalide und alte
Leute dürfen nicht ohne Schutz dem Verderben ausgeliefert
werden. Alles dies lässt sich leicht machen, wenn jeder das
erhält, was er verdient und keiner die Früchte des Fleisses
anderer geniesst und im Leben nur faulenzt. Es geht nicht an,
dass einige wenige unermesslieh reich werden, während die
grosse Masse der Menschheit im Elend darbt.

Wem; auf diese Weise erreicht wird, dass allen Menschen
auf Erden Glück und Zufriedenheit beschieden ist, so wird
man es nicht mehr nötig haben, auf Besserstellung in einem
andern Leben auszuschauen und den Versprechungen der Priester

auf künftige Belohnungen oder Bestrafungen im Himmel
oder der Hölle zu glauben. Da ist es, wo sich Freidenkertum
und soziale Frage die Bruderhand reichen, um gemeinsam am
geistigen und materiellen Wohle der gesamten Menschheit zu
arbeiten, gemäss dem Grundsatz: »Einer für Alle, Alle für
Einen.« Dr. F. L.

Gottes zu offenbaren vermöchte.« (H. Lhotzky.) Aber das will nicht
besagen, dass wir einen Hanswurst oder einen Idioten mit
Mördergelüsten — es waren aut den Thronen Europas solche zu finden
als einen von Gott besonders begnadeten Auserkornen ansehen
müssten. Ueberhaupt: das Gottesgnadenfum der christlichen Monarchen,

der von Kirchengrössen Gesalbten — Unsinn, Humbug und
heidnisches Augustentum obendrein. Die Julier (römische Kaiser)
stehen in direkter Verwandtschaft mit den Göttern. Vergil war der
erste kaiserliche Primas.

* * *

Die Schulbücher aut die Bank!
Man erzog und lehrte uns, Monarchen seien von Gottes Gnaden

und wir seien ihnen alles schuldig. Nicht allein Treue und Gehorsam,

sondern auch unser und unserer Kinder Leben. Wir waren
grosse Schuldner, und was gaben uns die grossen Gläubiger? Sie
machten nur reichlich Gebrauch von ihrem »heiligen Recht«. Wer hat
dieses Recht geheiligt, sagt mir? Und wofür waren wir ihnen all
das »schuldig«? Was taten die Gesalbten anderes, als mit dem Leben
und Blut ihrer »Untertanen« handeln? Nichts war ihnen billiger. Es
galt als eine hohe Tugend, aut der Schlachtbank »der Ehre« liegen
zu bleiben. Eine nicht geringere Tugend, auch die »Feinde« (je
mehr, je besser — man kriegte Orden dafür!) eines gleich »ehrenvollen«

Todes sterben- zu lassen. (Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst!) Was ist aber heiliger als das Leben eines Menschen? Hat
jemand das Recht, das Leben eines Mitmenschen gegen dessen Willen

zu opfern? Kein Ideal kann hoch genug sein, ein solches Opfer
zu rechtfertigen. Es steht höchstens jedem frei, für sein eigenes
Ideal sein eigenes Leben hinzugeben. Das steht auch den Königen


	Im Sinn und Geist der Wissenschaft : IV.

