
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 5

Artikel: Friedrich der Grosse als Freidenker und Dunkelmann : [1. Teil]

Autor: Franke, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 5 DER FREIDENKER 35

Aufklärungsarbeit zuschanden gemacht wird, wie Ueberzeu-
gungen über Bord geworfen werden, und dies alles um eines
iumpigen Sessels willen. Solche Beispiele könnten beliebig
vermehrt werden; wir erinnern nur noch an den vor nicht gar
zu langer Zeit erfolgten Eintritt des ersten Baselbieter Sozialisten

in die Regierung. Ein gut bürgerliches Blatt, die
»Basellandschaftliche Zeitung«, schrieb nach dem Wahlausgang, nach
dem Gedächtnis zitiert: »Der Sieg der Sozialisten ist vor allem
darin zu suchen, weil ihr Kandidat speziell auch aus kirch-
iichen Kreisen grosse Unterstützung fand.« Warum, werden
sich unsere Leser wohl denken können.

So wie in der Partei, so steht es auch in den Gewerkschaften.

Man ist seit dem Aufkommen der christlich-sozialen
Gewerkschaften, für deren sklavische Unterwürfigkeit gegenüber
der Kirche auch wir Freidenker nichts übrig haben, recht
vorsichtig geworden. Wenn man Tag für Tag sehen muss, wie
die Christlich-Sozialen gegen die freien Gewerkschaften — in
ihren Augen antikirchliche Hochburgen — agitieren und wühlen,

so lässt sich eben vieles begreifen, wenn auch keineswegs
entschuldigen. Kein aufrichtiger Gewerkschafter wird indessen
glauben, dass durch die immer und immer wieder betonte
religiöse Neutralität dem Ansturm der Christlich-Sozialen und
ihrer Hintermänner die Spitze gebrochen wird. Nein, denn hier
geht's aufs Ganze: um die Zertrümmerung der verhassten
freien Gewerkschaften, welche gerade um ihr kirchliches Des-
interessement dem Klerus ein Dorn im Auge sind. Denn nicht
Aufstieg, sondern Darniederhaltung der Arbeiterschaft in
geistiger und materieller Hinsicht, sie als gefügiges, willenloses
Werkzeug der Kirche zu benützen, ist das Ziel dieser
Kuttenmänner.

Man hat seinerzeit in Arbeiterkreisen mit ehrlicher
Begeisterung die sozial-religiöse theologische Richtung begrüsst.
Trotz den sympathischen Vertretern derselben, wie Ragaz,
Kutter, PHüger u. a. haben wir uns hiefür nie erwärmen können,

weil man damit den Versuch unternahm, in moderner
Aufmachung, mit einem sozial verbrämten Mäntelchen, die
Arbeiter der Kirche zu erhalten. Denn letzten Endes lief die
Geschichte auf das gleiche ausgefahrene Geleise hinaus und
war wesentlich geeignet, Verwirrung in deren Reihen zu tragen
und die Klärung der Geister hintanzuhalten. Für die Arbeiterschaft

gibt es auch in religiösen Fragen nur eine klare,
unzweideutige Entscheidung. Ein Mittelding ist Unsinn.

Der Enthusiasmus für diese viel umstrittene Richtung innerhalb

der Theologie ist nach unserer Wahrnehmung im Abflauen
begriffen. Je länger, desto mehr steigen im denkenden Arbeiter
berechtigte Zweifel auf, durch eine religiöse Erneuerung von
ihren tiefen sozialen Nöten erlöst zu werden. Es muss auch
den hintersten Arbeiter nachdenklich stimmen, wenn, wie es
schon vorgekommen ist, ein Genosse Herr Pfarrer sich mit
allen Kräften dagegen wehrt, dass der Bildungsausschuss der
Arbeiterunion eines grossen Industriezentrums einen Vortragsabend

über die »Entwicklungstheorie« in sein Programm auf-

als dieselbe nicht unter der unmittelbaren Einwirkung einer noch
stärkeren Macht steht.« Der Einzelne reagiert also in der Masse
intensiver, als wenn er allein ist. Es resultiert: Das Machtgefühl des
Einzelnen wird in der Masse gesteigert. Erhöhte Sicherheit und
gesteigertes Machtgefühl vermindern die Gewissenhaftigkeit und die
Kontrolle über das eigene Denken. »Der Einzelne glaubt sich der
anstrengenden Autgabe einer steten gewissenhaften Ueberprüfung
seiner Denkergebnisse enthoben; die Vorherrschaft seines logischen
Ich scheint beseitigt; der Einzelne »geht in der Masse auf«. Mit der
Herabsetzung der Denktätigkeit (nicht Denkfähigkeit), d. h. mit der
Einschränkung des Bewusstseins werden mehr oder minder jene
Hemmungen aufgehoben, welche das Triebleben, Leidenschaften,
Affekte (das Unbewusste oder Unterbewusste) erfahren. Die
Reizbarkeit ist gesteigert — nicht selten bis zur Ueberreiztheit.« Die
Masse ist dann auf Triebbefriedigung eingestellt und keiner
Beweisführung zugänglich. Sie ist für Bilder empfänglicher als für Worte.
Daher auch der Vorsprung des Kinos vor dem Theater. Mit dem
Schwinden der Kritik steigt der Glaube an Autoritäten, ans Mystische
una die fanatische Unduldsamkeit. Das Bewusstsein, unter
Gleichorientierten zu sein, reduziert auch das 'Verantwortlichkeitsgefühl
des Einzelnen. Die Energie des blinden Wollens steigert sich und
bringt eine steigende Reizbarkeit mit sich, die das Wollen zum
Entschlüsse und zur Tat macht. Daraus resultieren zum Beispiel Akte
der Volksjustiz, die den Tätern, nachdem die Masse sich autgelöst
hat, selbst ein Rätsel sind.

Indessen ist das Seelenleben, auch das der Masse, wie alles in
der Welt, den Naturgesetzen, also auch dem Gesetz der Trägheit,
unterworfen, das sich hier als Gesetz der Gewohnheit äussert. Es

nimmt. Zur Ehre eines schönen Prozentsatzes der politisch und
gewerkschaftlich organisierten Arbeiterschaft darf aber hier
gesagt werden, dass derselbe nach wie vor in der Kirche den
grössten Hemmschuh im Kampfe um ihren kulturellen Aufstieg
erblickt. Diese Einstellung soll für uns Arbeiter, die der
freigeistigen Bewegung angehören, ein wertvoller Fingerzeig sein.
Niemand wird uns wehren wollen, im Kreise unserer
Arbeitskameraden für unsere Ideen zu werben.

Es ist eine betrübliche, aber unumstössliche Tatsache, dass,
wie im alten Rom, so auch heute noch vornehmlich die
wirtschaftlich Schwachen und Unterdrückten ihre Hoffnungen und
ihr Heil auf die recht fragwürdigen Verheissungen auf ein
besseres zukünftiges Leben nach dem Tode setzen und so in hellen
Scharen den Sekten und Stündlern zuströmen, die vielfach vom
Unternehmertum ausgehalten werden. Dasselbe hat an einer
solchen geistigen Einstellung der breiten Volksmassen ein
eminentes Interesse, da es dadurch dieselben umso besser
ausbeuten kann, solange man auf der Gegenseite dies gelassen
als eine Fügung und Prüfung des Himmels hinnimmt. Wenn
wir einmal soweit sind, dass die Arbeiterschaft sich von diesen
Vorstellungen loslöst, so wird sie als logische Folge auch für
die Bestrebungen für den Aufstieg ihrer Klasse ein weit grösseres

Verständnis als bisher an den Tag legen.
Um dieses Ziel zu erreichen, brauchen wir wahrhaftig noch

keine eigene proletarische Freidenkerorganisation ; wenn auch
dieser Gedanke ab und zu in den Köpfen von Führern und
Arbeitern spuken mag, die sich zum überwältigenden Teil
jedoch heute noch aus Opportunitätsgründen scheuen, offen zu
ihrer innern L'eberzeugung zu stehen. Unser Land ist viel zu
klein und der Acker zu steinig, als dass wir uns den Luxus
einer solchen Kräftezersplitterung gestatten können.

Der Kampf um den Sittenunterricht in der Volksschule des
Kantons Zürich wird Freidenker, Arbeiterschaft und weite bür-
iiche Kreise zur Abwehr kirchlicher Machtgelüste auf den Plan
senden. Unsere Pflicht als politisch und gewerkschaftlich
organisierte Arbeiter ist, Schulter an Schulter mit den übrigen
gleichgesinnten Kreisen unseres Landes den Kampf gegen starren

Dogmenglauben und pfäffische Intoleranz mit aller Schärfe
zu führen, denn der Weg aus allen hemmenden Fesseln
geistiger und wirtschaftlicher Natur wird auch die Arbeiterschaft
nur über die letzten Trümmer der Kirche zur lichten Höhe
freien Menschentums hinaufführen. Und deshalb nochmals:
»Arbeiter und Freidenker!« L.

Friedrich der Grosse
als Freidenker und Dunkelmann.

Von /{. Franke, Chemnitz.

Es ist eine alte Binsenwahrheit, dass bei vielen Menschen
zwischen Wort und Tat eine weite Kluft gähnt. Solange sie
sich begnügen in der grossen Masse unterzutauchen, fallen
sie nicht sonderlich auf, und wir nehmen kaum Veranlassung,

bedarf eines starken Anstosses, um den Menschen zur »Annahme
neuer Denktormen zu zwingen«. Dasselbe gilt von der Beharrlichkeit

des Fühlens und Wollens, die hemmend aut die Aenderung der
Willensrichtung einwirken. Der gewaltige Einfluss ererbter und
erworbener und anerzogener Gefühle und Vorstellungen hemmen eine
Neuorientierung des Fühlens und Wollens trotz der geschilderten
Minderung des Verantwortungsgefühls und gesteigerter Gereiztheit.
Wille, Entschluss, Aktionsbereitschaft, diese drei Intensitätsstufen
latenter ^ verborgener) Aktionskräfte stehen eben auch unter dem
Trägheitsgesetz, und es bedarf trotz allem Geschilderten eines starken
Anstosses von aussen, um auch die Masse wie den Einzelnen in
Bewegung zu setzen.

Massensuggestion. Die zuletzt geschilderten Umstellungen

geschehen normalerweise durch das Denken, und die neue
Vorstellung wird geprüft, verglichen mit vorhandenen und angepasst,
bevor sie angeeignet wird. Eine starke Vorstellung kann aber auch
unter Umgehung dieser Instanz gewissermassen geistig
eingeschmuggelt werden. Wir nennen diese »unbewusste Verwirklichung
einer Idee« Suggestion. Die homogene Masse mit der herabgesetzten
Denkfähigkeit una dem durch ihre Anhäufung zur gleich orientierten
Masse gereizten Triebleben und verminderten Hemmungen des Be-
wussten ist natürlich für solche Suggestion besonders empfänglich.
Die Suggestion beseitigt die Hemmungstaktoren der Trägheit una
löst die Aktion aus, wenn der Wille des Führers in der gleichen
Richtung, wie die Stimmung der suggerierten Masse sich bewegt. Ein
Wort, ein Wink kann die zur Aktion bereiten Kräfte auslösen. Mit
einer Aufhebung des suggestiven Einflusses kann aber auch die
Suggestion erlöschen und als natürlicher Reaktion einer völligen
Verwirrung und Ohnmacht Platz machen.



36 DER FREIDENKER Nr. 5

uns mit ihnen besonders zu beschäftigen. Wenn sie aber als
Führer des Volkes auftreten oder zu dieser Rolle berufen sind
und deshalb auch von der breiten Masse gefeiert werden, so
haben wir doch allen Grund, ihre Führereigenschaften etwas
unter die Lupe zu nehmen.

Die Person Friedrichs des Grossen bietet in dieser Richtung

recht bemerkenswerte Anhaltspunkte, und man kommt
schliesslich zu dem Ergebnis, dass der helle Glorienschein, den
imperialistische Ruhmredigkeit um ihn verbreitet hat, doch
etwas verblasst, wenn man Friedrichs religionsphilosophische
Anschauungen mit seinen kulturpolitischen Taten in Parallele
stellt.

Es gibt wenige Staatsmänner, die der Philosophie ein so
tiefes Interesse entgegengebracht haben, als Friedrich der
Grosse, der Philosoph von Sanssouci. Seine Neigung zur
Philosophie war so gross, dass er während der Feldzüge nicht nur
mit den geistvollen Männern seiner Zeit in Briefwechsel stand,
sondern auch umfangreiche philosophische und religionsgeschichtliche

Studien trieb. So wird berichtet, dass er während
der langwierigen Belagerung von Schweidnitz die 36bändige
Kirchengeschichte von Fleury durchgearbeitet habe.

Diese hinreissende Neigung zur Philosophie ist ihm eigen
geblieben bis zu seinem Lebensende. Leider ist über Friedrichs
religionsphilosophische Anschauungen nur wenig geschrieben
worden, während seine Feldzüge ausführlich gewürdigt worden

sind. Offenbar liegt es nicht im staatlichen Interesse, diesen
grossen Freidenker dem Volke näher vor Augen zu führen, und
so haben auch die Geschichtsschreiber von dieser Seite Friedrichs

nur wenig Notiz genommen. Wenn man aber neuerdings
begonnen hat, Friedrichs Heldengestalt neben Schiller und
Goethe auf deutschen Briefmarken zu verewigen, so wollen
wir der Objektivität halber seine religionsphilosophischen
Ansichten nicht ganz unerwähnt lassen.

Schon als Kronprinz gab sich Friedrich mit Eifer dem
Studium der Wolff'schen Schriften hin. Seinem Vater freilich waren

.diese Neigungen gar. nicht angenehm, und als Friedrich bei ihm
der Irreligiosität verdächtigt wurde, war er höchst aufgebracht,
beruhigte sich aber bald wieder, da die vortreffliche Haltung
des kronprinzlichen Regiments und die langen Rekruten, die
der Sohn seinem Vater für schweres Geld zu beschaffen
bemüht war, dem Vater stärkere Beweisgründe waren. Eine der
ersten Regierungshandlungen war die Rückberufung Wolffs,
der am 8. November 1723 von Friedrich Wilhelm I. seines Amtes

entsetzt worden war und binnen 48 Stunden Halle und die
gesamten königlichen Lande hatte räumen müssen. Wolff hatte
in einer Prorektoratsrede die Moralphilosophie der Chinesen
gerühmt und in der Tatsache ihrer reinen Sittenlehre einen
Beweis dafür gefunden, dass die Vernunft die sittlichen Wahrheiten

aus eigener Kraft und ohne Beihilfe einer höheren
Offenbarung durch die blosse Betrachtung der menschlichen Natur
finden könne. Den Gegnern Wolffs gelang es, Friedrich
Wilhelm I. die Gefährlichkeit dieser Lehre begreiflich zu machen.

Der oben geschilderte seelische Zustand der Masse in ihrer leichten

Suggerierbarkeit, bedingt durch die Stärke der führenden
Persönlichkeit, erfordern vom Führer gerade das Entgegengesetzte :

erhöhtes Verantwortlichkeitsgefühl, Ruhe, Selbstbeherrschung und
verschärftes Denken. Die Ueberlegenheit des Führers birgt Verlockungen

für den Führer, Gefahren für die Masse in sich. »Und nur wenn
die Masse in tortgesetzter harter Schulung ihr Ziel klar erfasst und
jene Denkbeziehungen hergestellt und gefestigt hat, die ihren Lebens-
notwendigkeiteu gerecht werden, dann ist sie gesichert. Der mächtigste

suggestive Einfluss wird nicht imstande sein, die einmal
getestigte Denk-, Gefühls- und Willensrichtung aus ihrer Bahn zu
lenken.«

So weit der Verfasser. In Beziehung »Wir und die andern« können
wir vieles daraus lernen. Kirchen und Religionen aller Schattier

rungen ieisten in solcher Massensuggestion das Menschenmöglichste.
Man denke nur an den Katholizismus! Suggestion kann eben nicht
nur in Worten ausgeübt werden. Die Predigt und der ganze religiöse
Ritus samt allem, was drum und dran hängt, Kirdhenkunst und
Kirchenmusik, dies alles ist doch die grösste Massensuggestion, die
in der ganzen Weltgeschichte je ausgeübt wurde. Unsere Aufgabe
ist es, die von schwarzer Seite gehemmten Denkvermögen der
Menschen wieder in ihre richtigen Funktionen zu bringen und so diese
permanenten (dauernden) einseitigen Wirkungen aufs Unbewusste
zu paralysieren (aufzuheben). Anderseits müssen wir durch aufi
klärende Suggestion unserseits die psychische Trägheit der Massen
aufrütteln und dann durch Veranlassung zum tieferen Denken diese
Neuorientierung befestigen, so dass sie allen gehirnverkleisternden
Suggestionseinflüssen Trotz bieten können.

Man sagte dem König, Wolff behaupte, wenn einer von des
Königs grossen Grenadieren in Potsdam durchgehe, so habe
der König kein Recht, ihn zu bestrafen, weil der Mann ja nur
getan habe, was er seinem Schicksal gemäss habe tun müssen.

Der vertriebene Philosoph fand sofort eine Zufluchtsstätte
an der Universität Marburg. Als dann Friedrich Wilhelm I. am
1. Juni 1740 die Augen schloss, fertigte der junge König bereits
am 6. Juni den Auftrag zur Rückberufung Wolffs aus.

Versuchen wir nun einmal, Friedrichs philosophische
Ansichten, wie sie sich unter dem Einflüsse der Männer und
Systeme, die auf seine Entwicklung eingewirkt haben,
herausbildeten, näher kennen zu leinen. Zwei Fragen sind es in der
Hauptsache, um die sich sein ganzes philosophisches Denken
immer und immer wieder bewegt. Das ist die Frage nach dem
Dasein Gottes und sein Verhältnis zur Welt und
die Frage nach der Uli k ö rp er 1 i c h k e i t und Unsterblichkeit

der Seele.
Schon frühzeitig reizte ihn und seine Schwester das Ueber-

mass mechanischer Religionsübungen, sich darüber lustig zu
machen. Als sich nun später der Einfluss Bayle's und Voltaire's
bemerkbar machte, brach der Glaube an die kirchlichen Dogmen

und die Wunder der biblischen Geschichte vollends
zusammen. Welchen Umfang dieser Zersetzungsprozess nach und
nach in .ihm angenommen hat, beweist die poetische Epistel an
den Lord Marechal über den Tod von dessen Bruder (1758).
Friedrich sagt dort:

»Man lehrt uns, der Gott des Himmels, den der Mensch ver-
Sei gütig, sei gerecht, sei gnadenvoll ; [ehrt,
Und dennoch leiden wir.
Wie lässt mit seinem Vatermitleid sich der Mensch vereinen,
Auf den das Elend lastend drückt?
Göttergleiche Tugend hat, so wie das Höllenlaster,
In dieser Fluches werten Welt ein gleiches Los.
Nichts rühret diesen Gott,
Nicht wert der Opfer,
Nicht des Weihrauchs Wohlgeruch.
Er ist dem Fleh'n der Menschen taub.«

In einem Brief an seine Schwester Amalie schreibt er
(1760):

»Für unsere Wünsche taub, weiss diese Gottheit nichts
Von unserer Bitt' und nichts vom Weihrauch, der ihr dampft;
Sie strafet und belohnt uns nicht;
Sie heftet keinen Blick auf uns, den niedern Staub.
Die Welt, du siehst es, meine Schwester,
Wird vom L-ngefähr denn beherrscht.«

Die Natur (Gott) ist ihm jene Denkkraft, welche die
Elemente mit ewigen und beständigen Eigenschaften begabt und
die Bewegung unveränderlichen Gesetzen unterwirft. D'Alem-
bert antwortet ihm hierauf, dass man dann auch genötigt sei,
zuzugeben, dass Gott weder unendlich weise, noch unendlich

Was nun uns betrifft, die wir das kritisöhe Denken nicht zu
scheuen haben und nicht aut permanente Massensuggestion
angewiesen sind, so wollen wir bei unserer Propagandaarbeit nicht
ausschliesslich aut den immerhin trügerischen Boden der Suggestion
aufbauen. Das Beispiel der Tätigkeit des verstorbenen Gesinnungsfreundes

Richter zeigt, dass in solchem Falle, sobald die suggestive
Einwirkung aufhört, Rückschläge unabwendbar sind, wenn das
Gewonnene nicht durch vertiefte kritische Denkarbeit bearbeitet und
befestigt wird.

Das eingangs erwähnte Heft der »Urania« bietet ausser dem
geschilderten Artikel eine Fülle des Wissenswerten aus Naturwissenschaften,

Geographie, Technik, Gesellschafts- und Gesundheitslehre.
W. A. Rn.

Literatur.
Hans Jullig: »Lienhard una Gertrud«. Unser lieber Gesinnungsfreund

und Redaktor Brauchlin hat in zweien seiner schönen
Erzählungen den Geisterspuk und dessen Entlarvung zum Angelpunkte
der Handlung gemacht. Daran, dass dieses Motiv in Pestalozzis
»Lienhard und Gertrud« keine kleine Rolle spielt, werden wir durch
eine Wiener Dramatisierung des berühmten Romans erinnert, die
vom Autor des prachtvollen »Stahlkönig« und anderer
trefflicher Theaterstücke herrührt: von Hans JüIIig, dem hochbegabten

una erfolgreichen Schwager unseres hervorragenden
Ideengrossen una Vereinsmitgliedes Rudolf Broda. Die sowohl für
Volks- unü Jugendbühnen, als auch für »erwachsene« Theater
geeignete Nachdichtung ist so gelungen, dass sich ihre Darstellung aut



Nr. 5 OER FREIDENKER 37

mächtig' sei, weil — zum Unglück der armen Menschen — gar
viel daran fehlt, dass diese traurige Welt die beste aller
möglichen Welten sei. Wir kämen am Ende dahin, in dem Weltall
höchstens nur einen materiellen, eingeschränkten und abhängigen

Gott zu erkennen und anzunehmen. »Ich weiss nicht, ob
•Gott seine Rechnung dabei findet,« meint d'Alembert am
Schlüsse, »sicherlich aber finden die eifrigen Anhänger der
Existenz Gottes ihre Rechnung nicht dabei.«

Darauf antwortet Friedrich: »Ich bin überzeugt, dass dieses
Wesen (Gott) nicht materiell sein kann, denn sonst würde es

durchdringlich, teilbar und endlich sein. Sage ich: er ist Geist,
so bediene ich mich eines metaphysischen Ausdrucks, den ich
nicht verstehe; denke ich mir ihn nach der Erklärung der
Philosophen, so sage ich etwas Ungereimtes, weil ein Wesen,
welches keinen Raum einnimmt, wirklich nirgends existiert und
es sogar unmöglich ist, dass ein solches Wesen da sei. Mithin
gebe ich die Materie und den reinen Geist auf, und — um eini-
germassen einen Begriff von Gott zu haben — stelle ich mir
ihn als das Sensorium des Ganzen (Weltseele), als die mit der
ewigen Organisation aller existierenden Welten verbundene
Denkkraft vor.«

In seiner Antwort vom 1. Februar 1771 führt d'Alembert
die Gedanken Friedrichs noch weiter aus, indem er sagt: »Je
mehr ich darüber nachdenke, Sire, desto mehr sehe ich zu meinem

grossen Vergnügen ein, dass ich bloss in der Art meines
Ausdruckes über das Dasein und die Natur des höchsten
Wesens oder des Wesens, welches man Gott nennt, von Ew.
Majestät verschieden bin. Ew. Majestät wollen nicht, dass es ganz
materiell sei, und darin stimme ich ein. Dieselben können sich
keinen Begriff von einem reinen Geiste machen, und auch darin
bin ich mit Ihnen einig. Demzufolge betrachten Sie Gott als
einen Geist, der mit der ewigen Organisation der existierenden
Welten verbunden ist.« Aus diesem Satze, dünkt mich, folgt,
dass, nach der Meinung Ew. Majestät, Gott nichts Anderes ist,
als die Materie, insofern sie denkt, und ich sehe nicht, dass

man etwas dawider einwenden könne, weil es einesteils
gewiss ist, dass wenigstens ein Teil der Materie mit Verstand
begabt ist. und weil es andernteils zudem frei steht, der
Materie, insofern sie denkt, den Namen »Gott« beizulegen.«

Eine ebenso freie Meinung besass Friedrich über den
Unsterblichkeitsglauben. Am 13. März 1771 schreibt er an d'Alembert:

»Die Eitelkeit habe ich nicht, mir einzubilden, unsere
Seele sei ein Ausfluss des grossen Wesens, mit welchem sie
sich nach meinem Tode wieder vereinigen wird.« Wenige Jahre
später schreibt er an Voltaire: »leb bin vollkommen überzeugt,
dass ich nicht doppelt existiere; daher sehe ich mich als ein
einheitliches Wesen an.«

Briet vom 25. Januar 1767: »Nach meinem Gefühl sind die
Hypothesen von einem leeren Raum und von Geistern, die
ohne Körper existieren, die stärksten Verirrungen des menschlichen

Verstandes.« Noch deutlicher wird Friedrich in einem
Briefe vom 30. Oktober 1770, der ebenfalls an Voltaire gerichtet

des Bühnen unseres Landes sehr rechtfertigen würde. Bedeutend
erhöht wird der Wert des Stückes, dessen Wiener Aufführungen
grossen Anklang finden, dadurch, dass ein berühmter Wiener Dichter,

Arthur Sonnleitner, Verfasser der in zahllosen Auflagen
verbreiteter. »Höhlenkinder«, in einer famosen Prologszene Pestalozzi

selber aut die Bühne bringt. L. K-z,

Eingegangene Bücher.

Le Trciducteur, französisch-deutsches Sprachlehr- und Unterhal-
tungsblatt. Es dürfte zum gleichen Zwecke schwerlich ein zweck-
mässigeres, besser angelegtes und billigeres Hilfsmittel geben, una
wir empiehlen allen Interessenten, sich von der Reichhaltigkeit und
Gediegenheit dieses Blattes selbst zu überzeugen. — Probenummer
durch den Verlag des »Traducteur« in La Chaux-de-Fonds (Schweiz)
kostenlos erhältlich.

Erich Meissner. »Weltanschauung eines Technikers«.
137 Seiten. Carl Heymanns Verlag, Berlin. 1927.

Friedrich Huhn, »Der Beweis vom Dasein Gottes«.
32 Seiten. Carl Heymanns Verlag, Berlin. 1927.

Julius v. Ries, Dr. med., »Einige okkulte Phänomene
una ihre physikalische Deutung«. 16 Seiten Grossoktav
mit 4 ganzseitigen photographischen Bildern. Verlag: Paul Haupt,
Bern. 1927.

* Besprechung vorbehalten.

ist. Nachdem er die Teilnahme Voltaires am Tode seines Neffen
erwähnt hat, schreibt er : »Wenn es möglich wäre, dass es nach
diesem Leben etwas gäbe, so ist es sicher, dass er jetzt mehr
davon wüsste, wie wir zusammen. Aber es ist sehr wahrscheinlich,

dass er gar nichts weiss. Ein Philosoph meiner Bekanntschaft

(selbstverständlich meint Friedrich sich selbst), ein Mann
mit sehr bestimmten Ansichten, glaubt, dass wir die grosse
Wahrscheinlichkeit haben, zur Gewissheit durchzudringen, dass

post mortem nihil est, also nach dem Tode nichts ist.« Himmel
und Hölle sind für Friedrich Vorstellungen, über die er sich
gehörig lustig macht. In dem eben zitierten Briefe schreibt er:
»Wenn hier ein heiliger Gerichtshof der Inquisition bestünde,
würde ich versucht gewesen sein, meinen Philosophen zur
Erbauung seiner Nebenmenschen rösten zu lassen, aber wir
Hugenotten sind dieses süssen Trostes beraubt, übrigens hätten
auch meine Kleider dabei Feuer fangen können. Ich habe also
mit gepresstem Herzen mich dazu bequemt, ihm Vorwürfe zu
machen. Ihr seid keine Orthodoxen, mein Freund, habe ich ihm
gesagt; die allgemeinen Konzilien verdammen Euch einstimmig,

und Gott der Vater, der immer die Konzilien in seiner
Tasche herumträgt, um sie im Bedürfnisfalle zu befragen, wie
der Doktor Tamponat sein Summarium des heiligen Thomas,
Gott der Vater würde sich ihrer bedienen, um über Euch mit
aller Strenge abzuurteilen.

Mein Vernünftler, statt sich so starken Ermahnungen zu
beugen, erwiderte, dass er mich beglückwünsche, den Weg
nach dem Paradies und der Hölle so gut zu kennen und dass
er mich inständigst bitte, die Karte jener Gegenden zu
entwerfen und einen Reiseplan zu machen, um die Nachtlager
der Reisenden zu bestimmen, vor allem aber, ihnen gute
Gasthäuser anzuweisen.

Das hat man davon, wenn man Ungläubige bekehren will.
Ich überlasse sie ihrem Schicksal und sage: »Rette sich, wer
kann!« Was uns betrifft, so verspricht uns unser Glaube, dass
wir direkt ins Paradies eingehen werden. Nichtsdestoweniger
wollen sie sich nicht beeilen, diese Reise zu unternehmen: ein
Sperling in der Hand hienieden, ist mehr wert, als zehn auf
dem Dache dort oben. Geben Sie Ihrer Genferischen Kolonie
Gesetze, arbeiten Sie für die Ehre des Parnasses, klären Sie
die Welt auf, senden Sie mir Ihre Widerlegung des Systems
der Natur und empfangen Sie mit meinen besten Wünschen
diejenigen aller Bewohner des Nordens und seiner Länder.«

Wie Friedrich den Unsterblichkeitsglauben hier vom rein
philosophischen Standpunkte aus verurteilt, so bekämpft er ihn
auch vom ethischen Standpunkte aus. Er schreibt in seinem
Essay über die Eigenliebe: »Der Unsterblichkeitsglaube kann
das Volk nicht bewegen, gut zu handeln; denn das lässt sich
nicht durch eine entfernte Zukunft und eingebildete Dinge
bestimmen.«

Von der Vergeltungstheorie, die immerfort Himmel oder
Hölle in Aussicht stellt, mag er ebenfalls nichts wissen, denn
er ist der Meinung, dass Strafen und Belohnungen, die wir
hier für unser Handeln empfangen, völlig genügen. Friedrich
der Grosse bleibt sich also ganz konsequent, wenn er an
Voltaire schreibt: »Eine Gesellschaft würde nicht ohne Gesetze,
aber ganz wohl ohne Religion bestehen können.«

Schärfer konnte Friedrich seine Stellungnahme zur
Religion, d. h. zur Kirchenreligion, nicht kennzeichnen. Es ist
deshalb auch verständlich, wenn er in der gleichen scharfen Form
auch mit den Geistlichen abrechnet. Er schreibt schon als Kronprinz

folgendes an Voltaire: »Was die Geistlichen anbelangt,
go scheinen sie alle die gleichen zu sein, welcher Religion und
welchem Volke sie auch angehören. Ihre Absicht geht immer
dahin, sich eine despotische Gewalt über die Gewissen der
Menscher, anzumassen; das genügt, um sie zu zelotischen
Verfolgern aller derer zu machen, deren edle Kühnheit die Wahrheit

zu entschleiern wagt. In ihren Händen halten sie stets den
Bannstrahl, um das vermeintliche Gespenst der Irreligion zu
zerschmettern, gegen das sie unaufhörlich ankämpfen, wie sie
behaupten, und in dessen Namen sie in der Tat die Gegner
ihrer Wut und ihres Ehrgeizes bekriegen. Hört man sie jedoch,
so predigen sie die Demut, eine Tugend, die sie nicht geübt
haben, sie, die Diener eines Gottes des Friedens, dem sie mit
einem von Hass und Ehrgeiz erfüllten Herzen dienen. Ihre
so wenig der Moral angemessene Aufführung wäre nach meiner
Meinung allein imstande, ihre Lehre in Verruf zu bringen.«

(Fortsetzung folgt.)


	Friedrich der Grosse als Freidenker und Dunkelmann : [1. Teil]

