Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)
Heft: 5
Rubrik: Feuilleton
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 DER FREIDENKER Nr. 5

weisen, doch muss dieser Nachweis hier unterbleiben.

In dieser Einbeziehung der Logik in das Reich der Wirk-
lichkeit liegt beileibe keine Herabwiirdigung der logischen
Normen, im Gegenteil, jetzt erst werden sie fiir uns anwend-
bar und fruchtbar. Und alle diejenigen, die mit den Anforde-
rungen der Logik an das Denken schon Ernst gemacht haben,
die sich diesen eisernen Gesetzen schon unterworfen haben,
wissen es und werden mir beipflichten, dass das nur zeitweilig
geschehen kann; denn die Anstrengung ist eine riesige, die
logischen Normen schneiden grausam ins Fleisch der frei flies-
senden Vorstellungen, nach kurzer Zeit stellen sich Ermii-
dungserscheinungen ein, auch das Bediirfnis, zum Ausgleich
die Phantasie in Mirchen und Sagen frei tummeln zu lassen.
Wir wollen nicht boshaft sein, aber sicher liegt hier ein gut
Teil Begriindung, warum die Wissenschaften viele Menschen
abstossen, die Religion dagegen eine so grosse Anziehungs-
kraft ausiibt. Im Bereich des religiosenr »Denkens« herrscht
innerhalb gewisser Dogmen wonnige Freiheit; Herzens- und
Gemiitsbediirfnisse erwecken bestimmte Vorstellungsreihen,
und deren ungehinderter Ablauf, ohne die Hemmung durch
logische Bindungen, ist eine wahre Wohltat; genau betrachtet
ist heute der religiose Mensch der »Freidenker« im eigentlichen
und weitesten Sinn des Wortes. Dr. E. H.

Arbeiter un d Freidenker.
(Von einem Gewerkschafter.)

Kiirzlich hat sich im Schosse der Ortsgruppe Ziirich der
F. V. S. ein Gewerkschafter iiber Propagierung unserer Ideen
in der politisch und gewerkschaftlich organisierten Arbeiter-
schaft, sowie der Jugendbewegung ausgesprochen, welche zum
Nachdenken veranlasst.

Als langjihriges Mitglied einer der bedeutendsten Gewerk-
schaften und als fritheres militantes Mitglied der sozialistischen
Partei 'méchten wir im Anschluss hieran die Gelegenheit be-
nutzen, um unsererseits einige Gedanken zu diesem wichtigen
Thema zu dussern, Vielleicht ldsst sich, dadurch angeregt, ge-
legentlich einmal eine berufenere Feder herbei, um iiber das
Thema »Arbeiterschaft und Freidenkertum« erschopfend zu re-
ferieren,

Und da mochten wir zum vornherein erkliren, dass wir
Freidenker uns heute in bezug auf offene Unterstiitzung sei-
tens der sozialdemokratischen Partei und der Gewerkschaften
keinen Illusionen hingeben diirfen, noch wollen. Sozialdemo-
kratie wie Gewerkschaften haben in ihren Statuten den Grund-
satz der religivsen Neutralitit fest verankert, und man ist hiiben
und dritben #ngstlich bestrebt, denselben vor aller Oeffentlich-
keit nicht zu verletzen. )

Es ist wahr, vor 20 und mehr Jahren war man in diesen
Kreisen schon etwas aggressiver, was einein beim Durchblit-

tern der damaligen Partei- und Gewerkschaftspresse offen-
sichtlich in die Augen springt. An bittrem Hohn und Spott
iiber die »feile, gefillige Dirne des Kapitals« fehlte es in deren
Spalten nicht, und dies mit Recht. Der Eintritt in Partei und
Gewerkschaft bedeutete zu jener Zeit, insbesondere fiir die
jingere Garde, den Bruch — wenn auch nicht immer offiziell —
mit der Kirche. Man zuckte mitleidig iiber jene »Dummenc die
Achseln, die trotz Partei- und Gewerkschaftsmitgliedschaft der
Kirche die Treue hielten.

Zu dieser Zeit war die Sozialdemokratie noch ausschliess-
lich Oppositionspartei, und so liess man denn alle Minen sprin-
gen, um den unaufgeklirten Arbeitern die Augen zu offnen,
und dass die Kirche bei dieser Aufklirungsarbeit ein gut Teil
abbekommen hat, brauchen wir hier nicht besonders zu be-
tonen. Nicht auf ein fragwiirdiges besseres Jenseits wollen wir,
uns vertrosten lassen, sondern schon hienieden verlangen wir
ein menschenwiirdiges Dasein, Teilhabung an all den wert-
voilen Kulturerrungenschaften und Giitern dieser Welt. So und
ahnlich lauteten die Forderungen des organisierten Proleta-
riats, welches in seinem Kampfe um den sozialen Fortschritt
und bessere Existenzbedingungen in der Kirche ein starkes
Bollwerk der von ihr bekdmpften heutigen Gesellschaftsord-
nung sah,

Und heute? Ja heute ist die grosse sozialdemokratische
Partei vielerorts regierungsfihig geworden, sie hat Amt und
Wiirden zu vergeben — und wenn’s am Ende auch nur Kirchen-
'pflegerposten sind! — und sie ist sorgfiltig darauf bedacht,
ihre Macht zu erhalten und zu mehren. Und zu diesem Behufe
ist man denn auch in kirchlichen Dingen recht zahm geworden,
um dic vielen kirchentreuen Mitglieder und Mitliufer nicht
vor den Kopf zu stossen durch eine offene kirchenfeindliche
Politik.

Wohl stésst man auch heute noch hie und da auf ein kleines
witziges Entrefilet, dessen Zielscheibe die menschliche Schwi-
che irgend eines frommen Dieners am Wort Gottes ist, doch
diese Dinge passieren zumeist in Honolulu und der Enden,
also weit weg und kénnen kaum schaden und deshalb darf
man sie auch unbesehen bringen. Eine Ausnahme macht hier
noch bis zu einem gewissen Grade die kommunistische Presse,
deren Bedeutung in unserem Lande wir jedoch nicht iiber-
schitzen méchten,

Es lisst z. B. recht tief blicken, wenn anlisslich der im
Dezember vorigen Jahres stattgefundenen Wahl eines Gerichts-
statthalters des Amtes Olten-Gésgen, nach einem Bericht der
»N. Z. Z.«, ein sozialdemokratischer Kantonsrat an Angehérige
der katholischen Volkspartei ein Wabhlzirkular verschicken
konnte, mit der Aufforderung, um Himmelswillen doch ja dem
Sozialisten zu stimmen, weil — man hére und staune — der
freisinnige Kandidat ein Gegner der Kirche sei, usw. Also,
ein Sozialdemokrat als Hiiter von Thron und Altar!

Es ist zum Heulen, wenn man, wie der Schreiber in diesem
Falle, es erleben muss, dass frithere zihe, aufopferungsvolle

Feuilleton.

sDus Seelenleben der Massen«, von Dr. Jakob Ritter, betitelt sich
der Leitartike! im Februarheft der »Urania«, Urania-Verlags-Ges. m.
b. H., Jena,

Wir entnehmen diesem auch fiir unsere Leser recht interessanten
Aufsatz auszugsweise einige kurze Notizen.

Der Glaube an eine Seele ist nach Bastian (engl. Mediziner,
geb. 1837) ein Elementargedanke, der sich von den primitivsten bis
zu den hochsten Religionssystemen findet, die nur in der Vorstellung
vom Wesen der Seele voneinander abweichen. Eine Kritik der Er-
scheinungen des Seelenlebens dagegen finden wir schon bei Plato,
Aristoteles, dem Arzt Hippokrates, den Stoikern, Epiku-
riern und Neuplatonikern und deren Vertiefung bei den englischen
Philosophen Locke, Berkeley, Hume, Smith, Mill,
Herbart Durch die Begriindung der Experimentalpsychologie er-
hoben Fechner und Wundt die Erforschung des Seelenlebens
vom Religios-Spekulativen zur exakten Wissenschaft. Die weitere
Entwicklung fithrte dann zur Anndherung der Psychologie an die
Ergebnisse der Anatomie, Physiologie und Biologie und zur natur-
wissenschaftlichen Orientierung der Seelenkunde. Nach den For-
schungsergebnissen der moderneren Psychologie verschwand die
Seele als separates Wesen und zeigte sich als eine gewisse Summe
von rein physiologischen Nerventunktionen. Schon nach Wundt ist
sie eme Summe von Geschehnissen, also aktuell, nicht mehr sub-
stantiell.

Der Begrittf nMassenseele« Natiirlich gibt es ebenso-
wenig einc separate Massenseele, wie es ein Massengehirn gibt.
Was man mit diesem Begriff bezeichnen kann, ist lediglich ein ge-
wisser gleichgerichteter Einfluss der Aussenwelt aut die individuellen
seelischen Funktionen einer gewissen Anzahl vor Menschen. In der
Hauptsache beruht alles Seelenleben in den Beziehungen des Fin-
zelnen zur Aussenwelt. Auch in der Masse kann der Einzelne auf
die Einfliisse der Aussenwelt nur mit Lust- oder Unlustgefiihlen
reagieren. Die Stirke dieser Reaktion ist natiirlich bei jedem Ein-
zelnen wieder verschieden und variiert je nach Veranlagung, Beruf,
Erziehung, Schicksalen, korperlicher Beschaffenheit etc.

Die Psycheder homogenen Masse, einer Anzahl von
Einzelindividuen, die durch irgend ein gemeinsames Interesse irgend-
welcher Art verbunden sind, zeichnet sich speziell in einer Steige-
rung der Lust- oder Unlustkundgebungen des Einzelnen aus. Alles
Denken, Fiihlen und Wollen ist ja bewusst oder unbewusst aut Be-
friedigung eines Lusttriebes gerichtet. Unlustgefithle entstehen aus
einer Spannung des Ich mit der Umwelt, Lustgefithle durch Besei-
tigung von Hemmungen des Wollens. Jede Auseinandersetzung mit
der Aussenwelt bildet einen Kampf, und da ist es leicht erklirlich,
wenn sich der Einzelne dabei um Mitkdmpfer umsieht. »Das Be-
wusstsein der gleichen Orientierung im Lebenskampfe erhoht das
Gefiihl der Sicherheit des Einzelnen und ldsst ihn in der Masse eine
Quelle erhohter Macht erblicken, die sein eigenes Machtgefiihl
nihrt und steigert. Nur wer auch als Einzelner iiber eine seinem
Wollen angemessene Machtsphire verfiigt, bedart der Masse nicht,
denn er bendtigt keinen Impuls zur Steigerung seines Machtgefiihls.
In der Masse selbst aber ist dieses Gefiihl nur solange herrschend,



Nr. 5 DER FREIDENKER 35

Aufkiirungsarbeit zuschanden gemacht wird, wie Ueberzeu-
gungen iiber Bord geworfen werden, und dies alles um eines
lumpigen Sessels willen. Solche Beispiele konnten beliebig
vermehit werden; wir erinnern nur noch an den vor nicht gar
zu langer Zeit erfolgten Eintritt des ersten Baselbieter Sozia-
iisten in die Regierung. Ein gut biirgerliches Blatt, die »Basel-
landschaftliche Zeitung«, schrieb nach dem Wahlausgang, nach
dem Gedichtnis zitiert: »Der Sieg der Sozialisten ist vor allem
darin zu suchen, weil ihr Kandidat speziell auch aus kirch-
iichen Kreisen grosse Unterstiittzung fand.« Warum, werden
sich unsere Leser wohl denken koénnen.

So wie in der Partei, so steht es auch in den Gewerkschai-
ten. Man ist seit dem Aufkommen der christlich-sozialen Ge-
werkschaften, fiir deren sklavische Unterwiirfigkeit gegeniiber
der Kirche auch wir Freidenker nichts iibrig haben, recht vor-
sichtig geworden. Wenn man Tag fiir Tag sehen muss, wie
die Christlich-Sozialen gegen die freien Gewerkschaften — in
ihren Augen antikirchliche Hochburgen — agitieren und ‘wiih-
ien, so lisst sich eben vieles begreifen, wenn auch keineswegs
entschuidigen. Kein aufrichtiger Gewerkschafter wird indessen
glauben, dass durch die immer und immer wieder betonte reli-
giose Neutralitit dem Ansturm der Christlich-Sozialen und
ikrer Hintermédnner die Spitze gebrochen wird. Nein, denn hier
gebt’s aufs Ganze: um die Zertriimmerung der verhassten
freien Gewerkschaften, welche gerade um ihr kirchliches Dés-
interessement dem Klerus ein Dorn im Auge sind. Denn nicht
Aufstieg, sondern Darniederhaltung der Arbeiterschaft in gei-
stiger und materieller Hinsicht, sie als gefiigiges, willenloses
Werkzeug der Kirche zu beniitzen, ist das Ziel dieser Kutten-
manner,

Man hat seinerzeit in Arbeiterkreisen mit ehrlicher Begei-
sterung dic sozial-religiose theologische Richtiung begriisst.
Trotz den sympathischen Vertretern derselben, wie Ragaz,
Kutter, Pfliiger u. a. haben wir uns hiefiir nie erwidrmen kén-
nen, weil man damit den Versuch unternahm, in modernar
Aufmachung, mit cinem sozial verbramten Maintelchen, die
Arbeiter der Kirche zu erhalten. Denn letzten Endes lief die
Ceschichte auf das gleiche ausgefahrene Geleise hinaus und
war wesentlich geeignet, Verwirrung in deren Reihen zua tragen
und dic Klarung der Geister hintanzuhalten. Fiir die Arbeiter-
schait gibt es auch in religiosen Fragen nur eine klare, un-
zweideutige Entscheidung. Ein Mittelding ist Unsinn,

Der Enthusiasmus fiir diese viel umstrittene Richtung inner-
halb der Theologie ist nach unserer Wahrnehmung im Abflauen
begritfen. Je ldnger, desto mehr steigen im denkenden Arbeiter
berechtigte Zweifel auf, durch eine religidse Erneuerung von
ihren tiefen sozialen Noten erlost zu werden. Es muss auch
den hintersten Arbeiter nachdenklich stimmen, wenn, wie es
echon vorgekommen ist, ein Genosse Herr Pfarrer sich mit
allen Kriften dagegen wehrt, dass der Bildungsausschuss der
Arbeiterunion eines grossen Industriezentrums einen Vortrags-
abend iiber die »Entwicklungstheorie« in sein Programm auf-

nimmt. Zur Ehre eines schonen Prozentsatzes der politisch und
gewerkschaftlich organisierten Arbeiterschaft darf aber hier
gesagt werden, dass derselbe nach wie veor in der Kirche den
grossten Hemmschuh im Kampfe um ihren kulturellen Aufstieg
erblickt. Diese Einstellung soll fiir uns Arbeiter, die der frei-
geistigen Bewegung angehdren, ein wertvoller Fingerzeig sein.
Niemand wird uns wehren wollen, im Kreise unserer Arbeits-
kameraden fiir unsere Ideen zu werben.

Es ist eine betriibliche, aber unumstossliche Tatsache, dass,
wie im alten Rom, so auch heute noch vornehmlich die wirt-
schaftlich Schwachen und Unterdriickten ihre Hoffnungen und
ihr Heil auf die recht fragwiirdigen Verheissungen auf ein bes-
seres zukiinftiges Leben nach dem Tode setzen und so in hellen
Scharen den Sekten und Stiindlern zustrémen, die vielfach vom
Unternehmertum ausgehalten werden, Dasselbe hat an einer
solchen geistigen Einstellung der breiten Volksmassen ein emi-
nentes Interesse, da es dadurch dieselben umso besser aus-
beuten kann, solange man auf der Gegenseite dies gelassen
als eine Fiigung und Priiffung des Himmels hinnimmt. Wenn
wir einmal soweit sind, dass die Arbeiterschaft sich von diesen
Vorstellungen loslést, so wird sie als logische Folge auch fiir
die Bestrebungen fiir den Aufstieg ihrer Klasse ein weit gros-
seres Verstindnis als bisher an den Tag legen.

Um dieses Ziel zu erreichen, brauchen wir wahrhaftig noch
keine eigene proletarische Freidenkerorganisation; wenn auch
dieser Gedanke ab und zu in den Koépfen von Fiithrern und
Arbeitern spuken imag, die sich zum iiberwiltigenden Teil je-
doch heute noch aus Opportunitatsgriinden scheuen, offen zu -
ilirer innern Ueberzeugung zu stehen. Unser Land ist viel zu
klein und der Acker zu steinig, als dass wir uns den Luxus
ciner solchen Kriftezersplitterung gestatten koénnen.

Der Kampf um den Sittenunterricht in der Volksschule des
Kantons Ziirich wird Freidenker, Arbeiterschaft und weite biir-
liche Kreise zur Abwehr kirchlicher Machtgeliiste auf den Plan
senden. Unsere Pflicht als politisch und gewerkschaftlich or-
ganisierte Arbeiter ist, Schulter an Schulter mit den {ibrigen
gleichgesinnten Kreisen unseres Landes den Kampf gegen star-
ren Dogmenglauben und pfiffische Intoleranz mit aller Schirfe
zu fithren, denn der Weg aus allen hemmenden Fesseln gei-
stiger und wirtschaftlicher Natur wird auch die Arbeiterschaft
nur iiber die letzten Tritmmer der Kirche zur lichten Héhe
freien Menschentums hinauffithren, Und deshalb nochmals:
»Arbeiter und Freidenker!« L.

Friedrich der Grosse

als Freidenker und Dunkelmann,
Von K. Franke, Chemnitz.

Es ist eine alte Binsenwahrheit, dass bei vielen Menschen
zwischen Wort und Tat eine weite Kluft gihnt. Solange sie
sich begniigen in der grossen Masse unterzatauchen, fallen
sie nicht sonderlich auf, und wir nehmen kaum Veranlassung,

als dieselbe nicht unter der unmittelbaren Einwirkung einer noch
stirkeren Macht steht.« Der Einzelne reagiert also in der Masse
intensiver. als wenn er allein ist. Es resultiert: Das Machtgefiihl des
Einzelnen wird in der Masse gesteigert. Erhéhte Sicherheit und
gesteigertes Machtgefithl vermindern die Gewissenhaiftigkeit und die
Kontrolle iiber das eigene Denken. »Der Einzelne glaubt sich der
anstrengenden Autgabe einer steten gewissenhaften Ueberpriifung
seiner Denkergebnisse enthoben; die Vorherrschaft seines logischen
Ich scheint beseitigt; der Einzelne »geht in der Masse auf«. Mit der
Herabsetzung der Denktitigkeit (nicht Denkfihigkeit), d. h. ‘mit der
Einschrinkung des Bewusstseins werden mehr oder minder jene
Hemmungen autgehoben, welche das Triebleben, Leidenschaften,
Affekte (das Unbewusste oder Unterbewusste) erfahren. Die Reiz-
barkeit ist gesteigert — nicht selten bis zur Ueberreiztheit.« Die
Masse ist dann aut Triebbefriedigung eingestellt und keiner Beweis-
fithrung zuginglich. Sie ist fiir Bilder empfinglicher als fiir Worte.
Daher auch der Vorsprung des Kinos vor dem Theater. Mit dem
Schwinden der Kritik steigt der Glaube an Autoritiiten, ans Mystische
una die tanatische Unduldsamkeit. Das Bewusstsein, unter Gleich-
orientierten zu_ sein, reduziert auch das Verantwortlichkeitsgefiihl
des Einzelnen. Die Energie des blinden Wollens steigert sich und
brings ecine steigende Reizbarkeit mit sich, die das Wollen zum
Entschlusse und zur Tat macht. Daraus resultieren zum Beispiel Akte
der Volksjustiz, die den Titern, nachdem die Masse sich autgel6st
hat, selbst ein Ritsel sind.

Indessen ist das Seelenleben, auch das der Masse, wic alles in
der Welt, den Naturgesetzen, also auch dem Gesetz der Trigheit,
unterworten, das sich hier als Gesetz der Gewohnheit dussert. Es

bedart eines starken Anstosses, um den Menschen zur »Annahme
neuer Denktormen zu zwingen«. Dasselbe gilt von der Beharrlich-
keit des Fiihlens und Wollens, die hemmend aut die Aenderung der
Willensrichtung einwirken. Der gewaltige Einfluss ererbter und er-
worbener und anerzogener Gefithle und Vorstellungen hemmen eine
Neucrientierung des Fiihlens und Wollens trotz der geschilderten
Minderung des Verantwortungsgefithls und gesteigerter Gereiztheit.
Wille, Entschluss, Aktionsbereitschaft, diese dret Intensititsstufen
latenter (verborgener) Aktionskrifte stehen eben auch unter dem
Trigheitsgesetz, und es bedart trotz allem Geschilderten eines starken
Anstosses von aussen, um auch die Masse wie den Einzelnen in
Bewegung zu setzen.

Massensuggestion Die zuletzt geschilderten Umstellun-
gen geschehen normalerweise durch das Denken, und die neue Vor-
stellung wird gepriift, verglichen mit vorhandenen und angepasst,
bevor sie angeeignet wird. Eine starke Vorstellung kann aber auch
unter Umgehung dieser Instanz gewissermassen geistig einge- .
schmuggelt werden. Wir nennen diese »unbewusste Verwirklichung
einer Idee« Suggestion. Die homogene Masse mit der herabgesetzten
Denkfihigkeit und dem durch ihre Anhiutung zur gleich orientierten
Masse gereizten Triebleben und verminderten Hemmungen des Be-
wussten ist natiirlich fiir solche Suggestion besonders empfinglich.
Die Suggestion beseitigt die Hemmungstaktoren der Trigheit una
lost die Aktion aus, wenn der Wille des Fiihrers in der gleichen
Richtung, wie die Stimmung der suggerierten Masse sich bewegt. Ein
Wort, ein Wink kann die zur Aktion bereiten Krifte ausléosen. Mit
ciner Aufhebung des suggestiven Einflusses kann aber auch die
Suggestion erléschen und als natiirlicher Reaktion einer vélligen
Verwirrung und Ohnmacht Platz machen.



36 DER FREIDENKER Nr. 5

uns mit ihnen besonders zu beschiftigen. Wenn sie aber als
Fiihrer des Volkes auftreten cder zu dieser Rolle berufen sind
und deshalb auch von der breiten Masse gefeiert werden, so
haben wir doch allen Grund, ihre Fiihrereigenschaften etwas
unter dic Lupe zu nehmen.

Die Person Friedrichs des Grossen bietet in dieser Rich-
tung recht bemerkenswerte Anhaltspunkte, und man kommt
schiiesslich zu dem Ergebnis, dass der helle Glorienschein, den
imperialistische Ruhmredigkeit um ihn verbreitet hat, doch et-
was verblasst, wenn man Friedrichs religionsphilosophische
Anschauungen mit seinen kulturpolitischen Taten in Parallele
stellt.

Es gibt wenige Staatsminner, die der Philosophie ein so
tiefes Interesse entgegengebracht haben, als Friedrich der
Grosse, der Philosoph von Sanssouci. Seine Neigung zur Philo-
c<ophie war so gross, dass er wihrend der Feldziige nicht nur
mit den geistvollen Minnern seiner Zeit in Briefwechsel stand,
condern auch umfangreiche philosophische und religionsge-
schichtliche Studien trieb. So wird berichtet, dass er wihrend
der langwierigen Belagerung von Schweidnitz die 36bindige
Kirchengeschichte von Fleury durchgearbeitet habe.

Diese hinreissende Neigung zur Philosophie ist ihin eigen
geblieben bis zu seinem Lebensende. Leider ist iiber Friedrichs
religionsphilosophische Anschauungen nur wenig geschrieben
worden, wihrend seine Feldziige ausfithrlich gewiirdigt wor-
den sind. Offenbar liegt es nicht im staatlichen Interesse, diesen
grossen Freidenker dem Volke ndher vor Augen zu fithren, und
so haben auch die Geschichtsschreiber von dieser Seite Fried-
richs nur wenig Notiz genommen, Wenn man aber neuerdings
begonnen hat, Friedrichs Heldengestalt neben Schiller und
Gocethe auf deutschen Briefinarken zu verewigen, so wollen
wir der Objektivitit halber seine religionsphilosophischen An-
sichten nicht ganz unerwihnt lassen.

Schon als Kronprinz gab sich Friedrich mit Eifer dem Stu-
dium der Wolff’schen Schriften hin. Seinem Vater freilich waren
.diese Neigungen gar.nicht angenehm, und als Friedrich bei ihm
der Irreligiositit verdichtigt wurde, war er hochst aufgebracht,
beruhigte sich aber bald wieder, da die vortreffliche Haltung
des kronprinzlichen Regiments und die langen Rekruten, die
der Sohn seinem Vater fiir schweres Geld zu beschaffen be-
mitht war, dem Vater stirkere Beweisgriinde waren. Eine der
ersten Regierungshandlungen war die Riickberufung Wolifs,
der am 8. November 1723 von Friedrich Wilhelm I. seines Am-
tes entsetzt worden war und binnen 48 Stunden Halle und die
gesamten koniglichen Lande hatte rdumen miissen. Wolff hatte
in ‘einer Prorektoratsrede die Moralphilosophie der Chinesen ge-
rithmt und in der Tatsache ihrer reinen Sittenlehre einen Be-
weis dafiir gefunden, dass die Vernunft die sittlichen Wahr-
heiten aus eigener Kraft und ohne Beihilfe einer héheren Offen-
barung durch die blosse Betrachtung der menschlichen Natur
finden konne. Den Gegnern Wolffs gelang es, Friedrich Wil-
hielm 1. die Gefahrlichkeit dieser Lehre begreiflich zu machen.

Man sagte dem Koénig, Wolff behaupte, wenn einer von des
Konigs grossen Grenadieren in Potsdam durchgehe, so habe
der Konig kein Recht, ihn zu bestrafen, weil der Mann ja nur
getan habe, was er seinem Schicksal gemiss habe tun miissen.

Der vertriebene Philosoph fand sofort eine Zufluchtsstitte
an der Universitit Marburg. Als dann Friedrich Wilhelm 1. am
1. Juni 1740 die Augen schloss, fertigte der junge Konig bereits
am 0. Juni den Auftrag zur Riickberufung Wolifs aus.

Versuchen wir nun einmal, Friedrichs philosophische An-
sichten, wie sic sich unter dem Einflusse der Ménner und Sy-
steme, dic auf seine Entwicklung eingewirkt haben, heraus-
bildeten, niher kennen zu lernen. Zwei Fragen sind es in der
Hauptsache, um die sich sein ganzes philosophisches Denken
immer und immer wieder bewegt. Das ist die Frage nach dem
Dasein Gottes und sein Verhédltnis zur Welt und
die Frage nach der Unkorperlichkeit und Unsterb-
lichkeit der Seele, :

Schon frithzeitig reizte ihn und seine Schwester das Ueber-
mass mechanischer Religionsiibungen, sich dariiber lustig zu
machen. Als sich nun spiter der Einfluss Bayle’s und Voltaire’s
bemerkbar machte, brach der Glaube an die kirchlichen Dog-
men und die Wunder der biblischen Geschichte vollends zu-
sammerni. Welchen Umfang dieser Zersetzungsprozess nach und
nach in ihm angenommen hat, beweist die poetische Epistel an
den Lord Maréchal iiber den Tod von dessen Bruder (1758).
Friedrich sagt dort:

»Man lehr{ uns, der Gott des Himmels, den der Mensch ver-
Sei giitig, sei gerecht, sei gnadenvoll; [ehrt,
Und dennoch leiden wir.

Wie lasst mit seinem Vatermitleid sich der Mensch vereinen,
Auf den das Elend lastend driickt?.......

Gottergleiche Tugend hat, so wie das Hollenlaster,

In dieser Fluches werten Welt ein gleiches Los.

Nichts rithret diesen Gott,

Nicht wert der Opfer,

Nicht des Weihrauchs Wohlgeruch.

Er ist dem Fleh’n der Menschen taub.«

In einem Brief an seine Schwester Amalie schreibt er

(1760) :

»Fiir unsere Wiinsche taub, weiss diese Gottheit nichts
Von unserer Bitt’ und nichts vom Weihrauch, der ihr dampft;
Sie strafet und belohnt uns nicht;

Sie heftet keinen Blick auf uns, den niedern Staub.

Die Welt, du siehst es, meine Schwester,

Wird vom Ungefdhr denn beherrscht.«

Die Natur (Gott) ist ihm jene Denkkraft, welche die Ele-
mente mit ewigen und bestindigen Eigenschaften begabt und
die Bewegung unveridnderlichen Gesetzen unterwirft. D’Alem-
bert antwortet ihm hierauf, dass man dann auch gendtigt sei,
zuzugeben, dass Gott weder unendlich weise, noch unendlich

Der oben geschilderte seelische Zustand der Masse in ihrer leich-
ten Suggerierbarkeit, bedingt durch die ‘Stirke der fithrenden Per-
sénlichkeit, erfordern vom Fiihrer gerade das Entgegengesetzte: er-
hohtes Verantwortlichkeitsgefithl, Ruhe, Selbstbeherrschung und ver-
schirftes Denken. Die Ueberlegenheit des Fiihrers birgt Verlockun-
gen fiir den Fiihrer, Gefahren fiir die Masse in sich. »Und nur wenn
die Masse in fortgesetzter harter Schulung ihr Ziel klar erfasst und
jene Denkbeziehungen hergestellt und gefestigt hat, die ihren Lebens-
notwendigkeiten gerecht werden, dann ist sie gesichert. Der mich-
tigste suggestive Einfluss wird nicht imstande sein, die einmal ge-
testigte Denk-, Gefithls- und Willensrichtung aus ihrer Bahn zu
lenken.«

So weit der Vertasser. In Beziehung »Wir und die andern« konnen
wir vieles daraus lernen. Kirchen und Religionen aller Schattie»
rungen leisten in solcher Massensuggestion das Menschenméglichste.
Man denke nur an den Katholizismus! Suggestion kann eben nicht
nur in Worten ausgeiibt werden. Die Predigt und der ganze religiose
Ritus samt allem, was drum und dran hingt, Kirchenkunst und
Kirchenmusik, dies alles ist doch die grosste Massensuggestion, die
in der ganzen Weligeschichte je ausgeiibt wurde. Unsere Auigabe
ist es, die von schwarzer Seite gehemmten Denkvermégen der Men-
schen wieder in ihre richtigen Funktionen zu bringen und so diese
permanenten (dauernden) einseitigen Wirkungen aufs Unbewusste
zu paralysieren (autzuheben). Anderseits miissen wir durch auf4
klirende Suggestion unserseits die psychische Trigheit der Massen
aufriitteln und dann durch Veranlassung zum tieteren Denken diese
Neuorientierung betestigen, so dass sie allen gehirnverkleisternden
Suggestionseinfliissen Trotz bieten konnen.

Was nun uns betrifft, die wir das kritische Denken nicht zu
scheuen haben und nicht aut permanente Massensuggestion ange-
wiesen sind, so wollen wir bei unserer Propagandaarbeit nicht aus-
schliesslich aut den immerhin triigerischen Boden der Suggestion
aufbauen. Das Beispiel der Tatigkeit des verstorbenen Gesinnungs-
freundes Richter zeigt, dass in solchem Falle, sobald die suggestive
Einwirkung aufhort, Riickschlige unabwendbar sind, wenn das Ge-
wonnene nicht durch vertiefte kritische Denkarbeit bearbeitet und
betestigt wird.

Das eingangs erwihnte Heft der »Urania« bietet ausser dem ge-
schilderten Artikel eine Fiille des Wissenswerten aus Naturwissen-
schaften, Geographie, Technik, Gesellschafts- und Gesundheitslehre.

: W. A. Rn,

Literatur.

Hans Jillig: »Lienhard und Gertrud«. Unser lieber Gesinnungs-
freund und Redaktor Brauchlin hat in zweien seiner schénen Er-
zihlungen den Geisterspuk und dessen Entlarvung zum Angelpunkte
der Handlung gemacht. Daran, dass dieses Motiv in Pestalozzis
»Lienhard und Gertrud« keine kleine Rolle spielt, werden wir durch
eine Wiener Dramatisierung des berithmten Romans erinnert, die
vom Autor des prachtvollen »Stahlkénig« und anderer trefi-
licher Theaterstiicke herrithrt: von Hans Jiillig, dem hochbe-
gabten una ertolgreichen Schwager unseres hervorragenden Ideen-
grossen und Vereinsmitgliedes Rudolt Broda. Die sowohl fiir
Volks- una Jugendbiihnen, als auch firr »erwachsene« Theater ge-
eignete Nachdichtung ist so gelungen, dass sich ihre Darstellung aut



NE 5 DER FREIDENKER 37

machtig sei, weil — zum Ungliick der armen Menschen — gar
viel daran fehlt, dass diese traurige Welt die beste aller mog-
lichen Welten sei. Wir kimen am Ende dahin, in dem Weltall
hachstens nur einen materiellen, eingeschrinkten und abhin-
gigen Goti zu erkennen und anzunehmen. »Ich weiss nicht, ob
Gott seine Rechnung dabei findet,« meint d’Alembert am
Schlusse, »sicherlich aber finden die eifrigen Anhidnger der
Existenz Gottes ihre Rechnung nicht dabei.«

Darauf antwortet Friedrich: »Ich bin iiberzeugt, dass dieses
Wesen (Gott) nicht materiell sein kann, denn sonst wiirde es
durchdringlich, teilbar und endlich sein. Sage ich: er ist Geist,
so bedienc ich mich eines metaphysischen Ausdrucks, den ich
nicht verstehe; denke ich mir ihn nach der Erkliarung der Phi-
losophen, so sage ich etwas Ungereimtes, weil ein Wesen,
welches keinen Raum einnimmt, wirklich nirgends existiert und
es sogar unmoglich ist, dass ein solches Wesen da sei. Mithin
gebe ich die Materie und den reinen Geist auf, und — wn eini-
germassen einen Begriff von Gott zu haben — stelle ich mir
thn als das Sensorium des Ganzen (Weltseele), als die mit der
ewigen Organisation aller existierenden Welten verbundene
Denkkraft vor.«

In seiner Antwort vom 1, Februar 1771 fithrt d’Alembert
die Gedanken Friedrichs noch weiter aus, indem er sagt: »Je
mehr ich dariiber nachdenke, Sire, desto mehr sehe ich zu mei-
nem grossen Vergniigen ein, dass ich bloss in der Art meines
Ausdruckes iiber das Dasein und die Natur des hochsten We-
sens oder des Wesens, welches man Gott nennt, von Ew. Ma-
jestdt verschieden bin. Ew. Majestdt wollen nicht, dass es ganz
materiell sei, und darin stimme ich ein. Dieselben konnen sich
keinen Begriff von einem reinen Geiste machen, und auch darin
bin ich mit lThnen einig. Demzufolge betrachten Sie Gott als
einen Geist, der mit der ewigen Organisation der existierenden
Welten verbunden ist.« Aus diesem Satze, diinkt mich, folgt,
dass, nach der Meinung Ew. Majestit, Gott nichts Anderes ist,
als dic Materie, insofern sie denkt, und ich sehe nicht, dass
man ctwas dawider einwenden koénne, weil es einesteils ge-
wiss ist, dass wenigstens ein Teil der Materie mit Verstand
begabt ist. und weil es andernteils zudem frei steht, der Ma-
terie, insofern sie denkt, den Namen »Gott« beizulegen.«

Eine ebenso freie Meinung besass Friedrich itber den Un-
sterblichkeitsglauben. Am 13, Mirz 1771 schreibt er an d’Alem-
Bert: »Dic Eitelkeit habe ich nicht, mir einzubilden, unsere
Seele sei ein Ausfluss des grossen Wesens, mit welchem sie
cich nach meinem Tode wieder vereinigen wird.« Wenige Jahre
spiter schreibt er an Voltaire: »Ich bin vollkommen iiberzeugt,
dass ich nicht doppelt existiere; daher sehe ich mich als ein
einheitliches Wesen an.

Briet vom 25. Januar 1767: »Nach meinem Gefiihl sind die
Hypothecen von einem leeren Raum und von Geistern, die
ohne Korper existieren, die stirksten Verirrungen des mensch-
lichen Verstandes.« Noch deutlicher wird Friedrich in einem
Briefe vom 30. Oktober 1770, der ebenfalls an Voltaire gerichtet

den Biithnen unseres Landes sehr rechtfertigen wiirde. Bedeutend
erhoht wird der Wert des Stiickes, dessen Wiener Auffithrungen
grossen Anklang finden, dadurch, dass ein berithmter Wiener Dich-
ter, Arthur Sonnleitner, Verfasser der in zahllosen Auflagen
verbreiteter: »Hohlenkinder«, in einer tamosen Prologszene Pesta-
lozzi selber aut die Biithne bringt. L. K-z,

Eingegangene Biicher.”

Le Traducteur, tranzésisch-deutsches Sprachlehr- und Unterhal-
tungsblatt. Es diirfte zum gleichen Zwecke schwerlich ein zweck-
massigeres, besser angelegtes und billigeres Hilfsmittel geben, una
wir empiehlen allen Interessenten, sich von der Reichhaltigkeit und
Gediegenheit dieses Blattes selbst zu iiberzeugen. — Probenummer
durch den Verlag des »Traducteur« in La Chaux-de-Fonds (Schweiz)
kostenlos erhiltlich. :

Erich  Meissner. »Weltanschauung eines Techni-
kers« 137 Seiten. Carl Heymanns Verlag, Berlin, 1927,

Friedrich Huhn, »Der Beweis vom Dasein Gottes«.
32 Seiten. Carl Heymanns Verlag, Berlin. 1927,

Julius v. Ries, Dr. med, »Einige okkulte Phinomene
una ihre physikalische Deutung« 16 Seiten Grossoktav
mit 4 ganzseitigen photographischen Bildern. Verlag: Paul Haupt,
Bern. 1027,

* Besprechung vorbehalten.

ist. Nachdem er die Teilnahme Voltaires am Tode seines Neffen
erwihnt hat, schreibt er: »Wenn es moglich wire, dass es nach
diesem Leben etwas gibe, so ist es sicher, dass er jetzt mehr
davon wiisste, wie wir zusammen, Aber es ist sehr wahrschein-
lich, dass er gar nichts weiss. Ein Philosoph meiner Bekannt-
schaft (selbstverstindlich meint Friedrich sich selbst), ein Mann
mit sehr bestimmten Ansichten, glaubt, dass wir die grosse
Wahrscheinlichkeit haben, zur Gewissheit durchzudringen, dass
post mortem nihil est, also nach dem Tode nichts ist.« Himmel
und Holle sind fiir Friedrich Vorstellungen, iiber die er sich
gehorig lustig macht. In dem eben zitierten Briefe schreibt er:
»Wenn hier ein heiliger Gerichtshof der Inquisition bestiinde,
wiitrde ich versucht gewesen sein, meinen Philosophen zur Er-
bauung seiner Nebenmenschen rosten zu lassen, aber wir Hu-
genotten sind dieses siissen Trostes beraubt, iibrigens hitten
auch meine Kleider dabei Feuer fangen konnen. Ich habe also
mit gepresstem Herzen mich dazu bequemt, ihm Vorwiirfe zu
machen, Thr seid keine Orthodoxen, mein Freund, habe ich ihm
gesagt; die allgemeinen Konzilien verdammen Euch einstim-
mig, und Gott der Vater, der immer die Konzilien in seiner
Tasche herumtriagt, um sie im Bediirfnisfalle zu befragen, wie
der Doktor Tamponat sein Summarium des heiligen Thomas,
Gott der Vater wiirde sich ihrer bedienen, um iiber Euch mit
aller Strenge abzuurteilen.

Mein Verniinftler, statt sich so starken Ermahnungen zu
beugen, erwiderte, dass er mich begliickwiinsche, den Weg
nach dem Paradies und der Holle so gut zu kennen und dass
er mich instindigst bitte, die Karte jener Gegenden zu ent-
werfen und einen Reiseplan zu machen, um die Nachtlager
der Reisenden zu bestimmen, vor allem aber, ihnen gute Gast-
bduser anzuweisen. |

Das hat man davon, wenn man Ungldubige bekehren will.
Ich iiberlasse sie ihrem Schicksal und sage: »Rette sich, wer
kann!« Was uns betrifft, so verspricht uns unser Glaube, dass
wir direkt ins Paradies eingehen werden. Nichtsdestoweniger
wollen sie sich nicht beeilen, diese Reise zu unternehmen: ein
Sperling in der Hand hienieden, ist mehr wert, als zehn auf
dem Dache dort oben. Geben Sie Ihrer Genferischen Kolonie
Gesetze, arbeiten Sie fiir die Ehre des Parnasses, kliren Sie
die Welt auf, senden Sie mir lThre Widerlegung des Systems
der Natur und empfangen Sie mit meinen besten Wiinschen
diejenigen aller Bewohner des Nordens und seiner Ladnder.«

Wie Friedrich den Unsterblichkeitsglauben hier vom rein
philosophischen Standpunkte aus verurteilt, so bekdmpft er ihn
auch vom ethischen Standpunkte aus. Er schreibt in seinem
Essay iiber die Eigenliebe: »Der Unsterblichkeitsglaube kann
das Volk nicht bewegen, gut zu handeln; denn das ldsst sich
nicht durch eine entfernte Zukunft und eingebildete Dinge
bestimmen.«

Von der Vergeltungstheorie, die immerfort Himmel oder
Holle in Aussicht stellt, mag er ebenfalls nichts wissen, denn
er ist der Meinung, dass Strafen und Belohnungen, die wir
hier fiir unser Handeln empfangen, voéllig geniigen. Friedrich
der Grosse bleibt sich also ganz konsequent, wenn er an Vol-
taire schreibt: »Eine Gesellschaft wiirde nicht ohne Gesetze,
aber ganz wohl ohne Religion bestehen konnen.«

Schirfer konnte Friedrich seine Stellungnahme zur Reli-
gion, d. h. zur Kirchenreligion, nicht kennzeichnen. Es ist des-
halb auch verstdndlich, wenn er in der gleichen scharfen Form
auch mit den Geistlichen abrechnet. Er schreibt schon als Kron-
prinz folgendes an Voltaire: »Was die Geistlichen anbelangt,
g0 scheinen sie alle die gleichen zu sein, welcher Religion und
welchem Volke sie auch angehéren. lhre Absicht geht immer
dahin, sich eine despotische Gewalt iiber die Gewissen der
Menschen anzumassen; das geniigt, um sie zu zelotischen Ver-
folgern aller derer zu machen, deren edle Kiihnheit die Wahr-
heit zu entschleiern wagt. In ihren Hidnden halten sie stets den
Bannstrahl, um das vermeintliche Gespenst der Irreligion zu
zerschmettern, gegen das sie unaufhdrlich ankdmpfen, wie sie
behaupten, und in dessen Namen sie in der Tat die Gegner
ihrer Wut und ihres Ehrgeizes bekriegen. Hort man sie jedoch,
so predigen sie die Demut, eine Tugend, die sie nicht geiibt
haben, sie, die Diener eines Gottes des Friedens, dem sie mit
einem von Hass und Ehrgeiz erfiillten Herzen dienen. Ihre
so wenig der Moral angemessene Auffithrung wire nach meiner
Meinung allein imstande, ihre Lehre in Verruf zu bringen.«

(Fortsetzung folgt.)



	Feuilleton

