
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 4

Artikel: Vom mystischen "Erkennen" : ueber die katholische
Gefühlsargumentation :  II. (Schluss)

Autor: Eldersch, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 DER FREIDENKER Nr. 4

tion sich spiegelt in einer Reflexion, dass schliesslich gerade
diese verzweifelten Emanzipationsbemühungen das ganz
besondere Interesse wissenschaftlicher, speziell psychologischer
und sogar psychopathalogischer Betrachtungsweise hervorrufen.

Die Sache der Wissenschaft richtig verstehen und vertreten
kann nur derjenige, der sich selbst freiwillig in den Zusammenhang

der empirischen Wissenschaft eingeordnet hat. Dadurch
wird das Subjekt in seiner Existenz und kostbaren Eigenart
keineswegs bedroht, es wird nur an seinen richtigen Platz
gerückt, es steht nun nicht mehr ausserhalb der Wirklichkeit auf
einem eingebildeten archimedischen Punkt, sondern mitten in
der Wirklichkeit drin. (Philosophisch gesprochen : Das Subjekt
ist nicht mehr ontologisches, sondern nur noch instrumentales
a priori.)

Das ist der Kern und Grundgehalt dieser umwälzenden
und in ihren Konsequenzen vorderhand noch gar nicht zu
übersehenden neuen Wissenschaftstheorie. Wir wiederholen: «n
seinen einzelnen inhaltlichen Momenten ist das Einheitsprinzip
und Wahrheitskriterium noch nicht genügend bekannt, wir
müssen uns vorderhand bescheiden mit dem begrifflichen Um-
riss, dass es die Möglichkeit der Einordnung in den kausal
geschlossenen und eindeutigen Zusammenhang der gesamten
Wirklichkeit darstellt. Aber so weit sind wir, und das ist für
uns ausschlaggebend, dass wir jetzt schon bestimmt und sicher
festlegen können, dass die subjektiver Glaubensgewissheit
entquollenen Konstruktionen der christlichen Konfession sich mit
den bisher festgestellten Resultaten der Wissenschaft im hellen
Widerspruch befinden, dass sie Verstössen gegen alle unsere
Anschauungen von Raum und Zeit und vor allem gegen das
Grundprinzip alles logischen Denkens, gegen den Satz der
Identität. (Wein und Brot i s t Blut und Fleisch, ferner das
Dogma von der Dreieinigkeit.) Für wissenschaftliches Denken
können Religion und Konfession nur gegenständliches Interesse

haben, niemals aber werden konfessionelle Anschauungen
konstituierend zur Ausbildung eines wissenschaftlichen
Weltbildes beitragen können; ihr Wahrheitsbegriff ist grundverschieden

von demjenigen der wissenschaftlichen Wahrheit, ist
subjektive Gewissheit, stützt sich nicht auf die Totalität alles
Gegebenen, im Gegenteil, räumt Wissenschaft und Wissen mit
grandioser Gebärde auf die Seite, um rein aus dem Subjekt
heraus, ohne Rücksicht auf Realität, eine Wahrheit
auszubrüten, die nur im engen Bezirk des Subjekts Geltung hat,
Dieser religiöse Wahrheitsbegriff wächst genau auf demselben
Holz wie das Wahrheitsgefühl, das unsere tollen Traumbilder
begleitet.

In einer spätem Abhandlung werden wir auf die
Konsequenzen dieser neuen Wissenschaftstheorie für die verschiedenen

philosophischen Einzeldisziplinen und Denkrichtungen
eingehen. Für heute sollte nur soviel gezeigt werden und ist
hoffentlich gezeigt worden, dass Wissenschaft prinzipiell
atheistisch ist, dass Religion nur als Gegenstand, nicht aber
als Bestandteil der Wissenschaft in Betracht kommen kann.

Dr. E. H.

Tobler in Bern auch ein mächtiger Gönner und Förderer der Ido-
Bewegung. Und wenn Sie die in der ganzen Welt zirkulierenden
periodischen Korrespondentenlisten des VAK studieren, so sehen Sie
aHe paar Zeilen den Wunsch ausgedrückt, über unsere freigeistige
Bewegung korrespondieren zu wollen. Für die Ido-Bewegung spricht
bei uns auch, dass die christliche Horty-Regierung im allerchrist-
lichsten Ungarn gleich am Anfang ihrer famosen »Wirksamkeit« diese
Sprache streng verboten hat. Das Verbot soll nun zwar in neuester
Zeit wieder autgehoben worden sein. Dass es aber bestand, spricht
Bände.

Dadurch, dass diese Hilfssprache nun einem jeden mit kleiner
Mühe ermöglicht, mit Menschen aus allen Ländern direkt in Fühlung
zu treten una dabei die Entdeckung zu machen, dass auch der Franzose,

Amerikaner, Chinese, Japaner etc. ein vernünftiges, fühlendes
Kind der Mutter Erde ist und dass es schliesslich in allen Ländern
Menschen gibt, die es nicht nur mit sich und ihrem Lande allein gut
meinen, verschwindet allmählich doch ein .>Grenzpfahl« um den'
andern aus seinem Gehirn, und er wird schliesslich für militaristische

und kriegerische Unternehmungen je länger je weniger zu
haben sein. Durch Erweiterung seines geistigen Horizontes und
Verkehr mit »Heiden« aller Art wird auch »Mutter Kirche« beginnen, im
Kurse zu sinken.

Ausser den angeführten allgemeinen Momenten im Sinne unserer
freigeistigen Bewegung ist für uns Freidenker namentlich die
Ausbreitung unserer Ideen auch in noch rückständigen Ländern und der
direkte Kontakt und Austausch von Gedanken und Erfahrungen unter
Gesinnungsfreunden auf 'der ganzen Welt von grosser Wichtigkeit.

Sollte der eine oder andere sich durch meine Ausführungen
veranlasst fühlen, sich in der Weltsprachebewegung aktiv zu betätigen,
so dürfte der Zweck meines Referates erreicht sein.

Vom mystischen „Erkennen".
Ueber die katholische Gefühlsargumentation.

Von Ludwig Eldersch, Wien.
(Schluss.)

II.
War Eckehart Philosoph und Seuse Poet, so versuchte der

Dominikanermönch Dr. Johannes Tauler der Mystik
praktische, ethisch-seelsorgerische Seiten abzugewinnen. Mit dem!
gleichen negativen Erfolg wie seine Vorgänger war er bemüht.
das »unmittelbare« Erfassen Gottes für die Menschheit zu
verwerten. Als Prediger strebte er damals mystische »Erkenntnisse«

unter dem Volke zu verbreiten, das Leben der Gläubigen

mit der Mystik zu durchsetzen. In einer 1498 zuerst im
Druck erschienenen Sammlung von Predigten spricht er sich
unbedingt für die Vertiefung des religiösen Anschauungslebens
in der Weise aus, dass er den Menschen empfiehlt, sich beim
Gebet in der Ekstase zu üben, die aHein ein wahres,
pietätvolles Nähern des Christen zu Gott ermöglicht. Sowohl
literarisch als auch philosophisch sind die Arbeiten Taulers
völlig wertlos. Man findet in ihnen unzählige Phrasen und
Wortbildungen, die mystisch-allgemeinste Bedeutung haben
sollen, aber lediglich nur linguistische Taschenspieler-Kunststücke

darstellen.
Eine. Zeitgenossin Taulers ist die flandrische Nonne Hade-

wich, eine exzerdierende Mystikerin, deren »Visionen«, eine
Sammlung wohllüstig-frommer Betrachtungen, wie das Tagebuch

einer perversien, liebestollen Hysterikerin anmuten. Bei
Hadewich drängt sich das inverse sexuelle Moment mystischer
Gottesliebe immerwähnend mit dreister Kühnheit in den Vordergrund.

Sie ist rasend verliebt in — Gott. Sie gibt sich ihm hin,
geht ganz in ihm auf und beschreibt ihre ekelhafte Brunst mit
einer Ausführlichkeit, die an die Kleinmalerei pornographischer
Autoren erinnert. Sie ist eine Geisteskranke. Jede Zeile, die
uns von ihr überliefert ist, beweist dies. Trotzdem werden
ihre Elaborate als »Perlen der Mystik« bezeichnet.

Einer ihrer Uebersetzer und Wertschätzer schreibt über
sie: »Immer unversehens und immer gewaltsamer fällt
Gott über sie her. Während ihr Landsmann Jan von Ruys-
broeck hart zugreift und Gott so planmässig so
eng und enger einkreist, bis dass er sich ergibt,
bietet sie, die Frau, nur ihre willenlose, hinnehmende

Geduld zum Lockmittel. Im Kampfe dev Liebe
weiss sie, wird sie nicht durch grössere Stärke, als vielmehr
dadurch siegen, dass sie sich schwach stellt und der
Lust des Ueberwinders sich restlos ausliefert.
Diese Berauschung an und für sich genügt ihr. Gott
zwischendurch zu erproben liegt ihr ferne Sie
ruht und geniesst « Könnte man es einem übel nehmen,
wenn er sich einbildet, einen spannenden »pikanten« Roman
etwa mit dem Titel »Verbotene Lust« oder »Ich muss dich
haben« zu lesen? Diese Sätze stehen in einer Einführung
zu Schwester Hadewichs »Visionen«, einem äusserst frommen,
zensurfreien Buch mit philiströsem Einband und unillustriert.

Die Visionen übertreffen die Einleitung des Herausgebers
noch weit ian Pikanterie. Immer quält das bedauernswerte
Weib »ein grosses Verlangen mit Gott eins zu sein.« Ihr
»Zusammenfliessen« mit dem' Schöpfer beschreibt sie
haarklein: »Da ich aber unsern Herrn empfangen hatte,
empfing er mich.« Und Gott sagt zu ihr: »Ich werde
mich dir heimlich schenken, du liebste Braut,
wann immer du mich haben willst So werde ich
dir die Erkenntnis meines Willens schenken und die Kunst
der echten Liebe und das Einsgefühl mit mir in
wunderbaren Liebesstürmen, derart, dass du es nicht
ertragen magst und der Druck zu schwer wird
Und das Gefühl, eins zu sein mit mir wie ich mit (dir, wird
dich und mich beglücken..... Gib dich mir mit
Liebe hin, meine in nächster Naheit mich Geniessende.
Ja wahrlich, geniesse meiner!« Immerfort nähert sich
die »mystische« Schwester Gott in wilder Brunst und erlebt
Wunder, die nur »Erleuchtete« erfahren können. »Da empfing
ich den heiligen Geist derart, dass ich plötzlich den Willen
Gottes allenthalben verstund. Und ich verstand sämtliche
Sprachen, die man auf zweiundsiebzig Arten redet«

Ein anderes Mal wieder: »Und er empfing mich im Innern
meiner Sinne und nahm meine Seele in Besitz Und da



Nr. 4 DER FREIDENKER 29

kehrte ich zu mir selbst zurück und verstand alles, was ich
soeben sagte und blieb starrend versunken in mein
teuer süsses Lieb.« Sie zerbricht sich ihren armen Kopf:
»Wie mag es geschehen, dass ich gänzlich in ihn
einwachse, nach unser beider bestem Können ihn
befriedige?« Sie »entschwebt« sehr oft in Gott (vermutlich

hatte sie Schwindelanfälle wie zahlreiche Geisteskranke) :

»Und ich war v o Iii Begierde und voll überstanden
Verlangen, in ihn zu entschweben und geniessend
mich in ihn aufzulösen, wie solches an denen geschieht,
die sich ganz seinem Willen unterwerfen. Hiermit machte mir
an diesem Tage die Liebe gar stark zu schaffen.« Ein
»Geist« bringt sie in eine »mächtig ragende Stadt< und bittet
Gott, das suchende Weib zu geniessen. Er sagt zum Herrn des
Alls: »O unerforschliche Macht, o grosser empfange hier
die Ehrung und Anbetung dieser Frau. Sie besucht dich in
deiner verborgenen Stadt, dahin keiner Zutritt hat, er bringe
sich denn selber als das mit scharfen jPfeilen brennend
durchbohrte Opfer, wie es m^t ihrer frischen brennenden
Jugend diese junge Frau tut, die heute auf Erden ihren
neunzehnten Geburtstag feiert Das geheime Erleben,
das du in ihr 'mit brennender Sehnsucht entfacht hast, das hat
sie hierher getrieben. Nun tue ihr kund, dass du sie hierher
holtest, um sie in dir zu vollenden.« /Da erscheint mit einem
dämonischen »Sieh, wer ich bin!« der Himmelvater und Hade-
wich sah in seiner Brust das ganze Geniessen seiner
Lieblesnatur.« Und dann geschieht das Wunder: »Ich verlor
das Bewusstsein von mir und sank, mir ganz entfallen,
in di e genussvolle Brust seiner Liebesnatur. Darin blieb
ich über alles Verstehen schwelgend verloren, und weder
wusste ich noch hörte noch verstand ich anderes, denn eins
mit ihm zu sein und selbiges zu geniessen. Darin
blieb ich etwas weniger als eine halbe Stunde.« Die
Beglückte nennt Gott den »ängstlichen Liebsten«, den »unsäglich

Süssen«. Endlos sind ihre Verschmelzungen. «Mein Herz,
meine Adern, meine Glieder alle schüttelten und bebten
vor Begierde !« Sie fürchtet sich, dass sie sich ihrem »Liebsten«

»nicht genug zu eigen gäbe und wähnt »an ihrer
Brunst zu sterben. »Die Begierden, denen ich da
ausgeliefert war, die kann 'ich mit verständlichen Worten noch
irgendvvem, den ich kenne, schildern. Und selbst, wenn ich
davon reden würde, könnte es doch keiner verstehen, ausser
er selber kenne die Liebe mit ihren {begierlichen Werken

und er zum Voraus sei selber (der Liebe bekannt Ich
begehrte, meinen Liebsten aus dem vollen zu geniessen,

ach! und zu erleben und zu kosten dieses: seine
Menschlichkeit genuss verein igt mit der meinen
Dies alles ohne Verdruss än sich heran kommen und wieder
abziehen lassen und ihm mit keinem Unwillen, sondern
mit Liebe, Umarmungen und Küssen zu begegnen,

ist Tugend. Also begehrte ich, dass Gott käme und
mich in Besitz nähme. Und er näherte sich mir. Jetzt hatte er
das Gehaben und das Kleid eines Mannes, der er
damals war, da er uns seinen' Leib zum ersten Mal darreichte,
die Gestalt eines Menschen und Mannes, der schön und'
süss war und ein verweintes Antlitz hatte Er kam selber
zu mir, nahm mich völlig in seine Arme und press-
te mich an sich. Und alle Gliedmassen, die ich
hatte, fühlten die Seinigen mit jenen
Wollustschauern, wonach mein Herz in seiner Menschlichkeit
begehrte. Mir ward Genüge getan und ich ward von
aussen überreich gesättigt. Und ich blieb eingetän
in meinen Liebsten, derart, dass ich ganz mit ihm
verschmolz und von mir selber nichts übrig blieb.« Dann
verliert die geile Nonne den »schönen Mann«, der »hinwegtaut«.

Ida glaube, es ist genug der Liebeswonnen 'Hadewich
erwähnt worden, um sich ein Bild davon zu machen, wie
»genussreich« das mystische Leben sein kann. Zugleich sehen
wir, wie das heilige Leben der mittelalterlichen Asketinnen
in den Klöstern beschaffen gewesen sein mag; die lAutorin
der »Visionen« ist sicher ein typisches Exemplar, sonst '.würde
sie nicht von ihren Genossinnen als »Gesegnete« betrachtet
werden. Ueber sie kann nur der Psychiater urteilen. Der
Religionskritiker ist angesichts dieser »Mystikerin« jedes Ur-
teiles beraubt.

,Ein anderes, nicht weniger interessantes Exemplar von
Mystikerin ist die Schwester Mechtild von Magde¬

burg, deren »Fliessendes Licht der Gottheit« typisches
Material von Gefühlsexzessen fromm-wollüstiger Art enthält. Um
1210 geboren, verlebte sie ihr Dasein in einem Beginenkloster
und hatte schon mit 12 Jahren eine »Vision« (d. h. Halluzination).

Auch sie ist eine stürmische Geliebte Gottes, die
ihren Leib bekämpft, um »reine« Lust zu geniessen. 1270 floh
sie, der Häresie beschuldigt, in ein Kloster in Helfta, wo sie
auch nach unausgesetzten, »unmittelbaren« Verkehr mit dem
Schöpfer stirbt.

Sie singt Gott an: »Auserwähltes Lieb, wie ich
dein begehre! Du nimmst und gibst mir mannige
Herzensschwere. Uebersinnliche Not hab' ich von dir. Wenn
du, Herr, gebietest, werde ich erlöst von mir.« jDa spricht der
Herr: »M innigliche Liebe, gedenke an die Stund,
da du einst begriffestder Minne vollen Fund, und
liessest dich nicht erlangen, und doch hab ich zu aller
Stund mit meinen Armen dich umfangen.«

Die mystischen Literaturprodukte at.nen eine wollüstige
Gluthitze. Die Dichter sind Menschen, die durch die Askese
durstig, nach genussreichen Stunden mit Gott schwelgen. Wir
haben gesehen, wohin die Gefühlsargumentation der Mystiker

führt. Sie erzeugt Irrsinn, pervertiertes Sexualleben, ist
eine Seuche des Geistes, die man, wo man sie immer antrifft^
in orientalischem, jüdischem oder katholischem Gewände, mit
Energie bekämpfen muss. Alle Mystiker, welcher Konfes:ion
sie auch anhängen mögen, sind Träger eines gefährl.chen
Bazillus. Sie gehören samt und sonders nicht mehr in unsere
Kulturwelt.

Pestalozzi.
Angesichts der vielen Schriften, der Besprechungen in der

Tagespresse, der Jubiläumsfeiern zu Stadt und Land anlässlich

der 100. Wiederkehr des Todestages des grossen
Menschenfreundes und Erziehers Heinrich Pestalozzi haben wir es
unterlassen, im »Freidenker« ein Lebensbild oder (was
vielleicht erwartet worden ist) einen Aufsatz über seine religiöse
Stellung zu bringen.

Wir schauen in Ehrfurcht auf diesen in seiner Art einzigen,
von Liebe und Güte erfüllten Mann, dessen ganzes Leben als
eine einzige grosse Tatwerdung des vielmissbrauchten,
vielgeheuchelten Wortes von der Nächstenliebe erscheint.

Wir teilen seinen Gottesglauben nicht. Aber bei der fast
übermenschlichen Selbstlosigkeit, aus der heraus er alles für
die Mitmenschen, besonders für die Armen, tat, und für sich
nichts, verblassen Unterschiede in der religiösen Anschauung
— man steht erschüttert und in tiefer Verehrung und
Dankbarkeit vor dem Lebensbilde des Mannes, der die Fleisch- und
Tatwerdung des Wortes »Nächstenliebe« bedeutet.

Nicht so empfinden -die Leute der »Schildwache«, eines in
Basel erscheinenden Hetzkaplanenblättchens. Nicht ein Fünk-
lein des Verständnisses für Pestalozzi glimmt in ihnen auf,
nicht einen Federstrich gerechter Würdigung bringen sie über
sich. Herunterreissen müssen sie sein Wirken, sein Streben
und selbst seine bittersten Enttäuschungen. Und warum? Weil
er nicht katholisch war und z. B. die Dogmen von der
Erbsünde, der Gottheit Christi, der Dreieinigkeit verwarf.

»Die Schildwache« wagt Pestalozzi als einen Spötter in
religiösen Dingen, seine Gründung der Armenschule auf dem
Neuhof als einen finanziellen Rettungsversuch darzustellen etc.
Ueber sein Wirken in Stans als Waisenvater katholischer Kinder

schweigt sie sich aus. Dass Pestalozzi keine konfessionellen
Schranken kannte, wo es galt zu helfen und wohlzutun,

dürfen die Leser der »Schildwache« nicht wissen. Dafür
bekommen sie in Fettdruck Sätze Jzu Uesen, wie: »Die nach der
Theorie und in der Praxis des anfänglichen Kalviners und
spätem Pantheisten Pestalozzi erzogenen Kinder müssten sich
im Gerichte mit der schuldlos ihnen zuteil gewordenen
Erziehung entschuldigen, um nicht ewig verloren zu gehen. Bei
der Wahrheit unserer hl. Religion, da hebt sich ja jede echt
katholische Mutter aus dem Volke turmhoch über den
Riesenpädagogen Pestalozzi.« Eine solche vom giftigsten Hasse
diktierte Sprache zeugt nicht mehr bloss von konfessioneller
Unduldsamkeit oder religiösem Fanatismus ; sondern dieser hat
sich zum religiösen Wahnsinn gesteigert.


	Vom mystischen "Erkennen" : ueber die katholische Gefühlsargumentation :  II. (Schluss)

