
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 4

Rubrik: Feuilleton

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26 DER FREIDENKER Nr. 4

4. Muss der Unglaube glauben, »dass mit dem Tode alles
aus ist, dass wir somit nicht mehr sind, als ein Paar Schuhe,
die ausgetragen werden«.

Antwort : Nein, Herr Skribent, an eine Behauptung, für
die nie der leiseste Schein eines Beweises erbracht worden ist,
wie für das Weiterleben des Menschen nach dem Tode, nicht
zu »glauben«, d. h. ihr nicht den Wert der Wahrheit oder auch
nur der Wahrscheinlichkeit beizumessen, heisst man nun wirklich

nicht »glauben«. Wer seinen gutgläubigen, d. h. kein Arg
vermutenden Lesern vorgibt, die Ablehnung nicht nur völlig
unbewiesener, sondern sogar aller Erfahrung und der Vernunft
Hohn sprechender Behauptungen sei auch ein »Glauben«, treibt
Spiegelfechterei allerschlimmster Sorte.

5. Muss der Unglaube glauben, »dass es keine jenseitige
Vergeltung gibt, dass es auf das nämliche herauskomme, ob
man gut oder schlecht lebe«.

Antwort : Für den ersten Teil des Satzes gilt dieselbe
Entgegnung wie unter 4. Zum zjweiten Teil ist zu bemerken,
dass der »Sonntags-Schreiber« mit diesem moralischen Salto
mortale seine ganze Gewissenlosigkeit, den völligen Mangel
an Sinn für Verantwortlichkeit für das Geschriebene an den
Tag legt. Wenn es ihm nicht einzig und allein um die Heruntermachung

der freigeistigen Lebensanschauung zu tun wäre,
wenn er nicht ein ganz bornierter Sklave des Grundsatzes, dass
der Zweck die Mittel heiligt, wäre, so müsste er zugestehen,

a) dass der Glaube an die Vergeltung von Gut und Böse
nach dem Tode das sittliche Verhalten der Gläubigen
ungeheuer wenig zu beeinflussen vermocht hat, — sonst müssten
Handel und Wandel, Alltag und Sonntag, die sozialen Verhältnisse

und die Schicksale der Völker ganz anders aussehen, und
sonst könnte er selber — im Glauben, dass Lüge, Verdrehung,
Gehässigkeit von Gott bestraft werden — kein so hirn- und
gewissenloses Pamphlet in den »Sonntag« setzen, wie er's
getan hat;

b) dass für Millionen von Menschen, für mehr als es Christen

gibt, die sittlichen Forderungen von einer Gottes- und
Vergeltungsidee völlig unabhängig sind und dass diese
Millionen punkto Ernst der sittlichen Lebensauffassung und
Lebensführung neben den Vergeltungschristen sich sehr wohl
sehen lassen dürfen und sehen lassen durften, lange bevor die
Zukurzgekommenen im römischen Reich ihre Sehnsucht, aus
dem unabsehbaren Elend ihres Sklavendaseins heraus zu kommen,

zu der Hoffnung auf ein besseres Leben nach dem Tode
verdichtet hatten;

c) dass gerade gegenwärtig ausserhalb von Kirchen, Sekten,
dogmatischer Beschränkung und mystischer Phantasterei ein
wenigstens ebenso ernstes Ringen und Streben nach sittlicher
Festigung, Veredlung des Lebens, Höherbildung des Menschentums

vorsichgeht wie innerhalb jener, wo die Sorge um die
Erhaltung des Glaubens (an die Notwendigkeit der Kirche
bezw. der Sekte etc.) eben jenes Ringen und Streben nicht zu
einer ersten Angelegenheit werden lässt.

Feuilleton.
Weltsprache und Freidenkertum.

Referat von W. A. Rietmann, gehalten in der Ortsgruppe Zürich.

(Schluss.)

An der Weltausstellung von Paris fand dann zur Besprechung
des Weltspracheproblems ein Kongress von Gelehrten aller
Disziplinen und verschiedener Länder statt, aus welchem die »Delegation

für die Annahme einer internationalen Hilfssprache« entstand.
1907 umtasste diese Delegierte von 310 Gesellschaften und Vereinen
der ganzen Welt, und die »Internationale Petition an die Akademien«
wurde von 1250 Hochschullehrern aller Länder unterzeichnet. Daraus
entstand dann schliesslich ein internationales Komitee von Gelehrten

una Praktikern, die nach Studium der bisher bestehenden
Weltsprachesysteme sich für das Esperanto entschloss, unter der
Voraussetzung, dass dieses möglichst von allen Mängeln, Kompliziertheiten
und Unklarheiten gereinigt werde. In dieser Kommission taten sich
besonders hervor: Prot. 'Förster, Berlin; der bekannte Physiker,
Naturphilosoph und Esperantist Prof. Ostwald; Prof. Badouin de
Courtenay, Petersburg; Prot. Eötvös, Budapest; Prof. Jespersen,
Kopenhagen; Prot. Couturat und Leau, Paris; Prof. Schuchart, Graz.
Aus allen diesen Bemühungen resultierte schliesslich das »Ido«
genannte System, als dessen eigentlichen Verfasser der
hervorragende Esperantist L. de Beautrönt zu betrachten ist. Es ist
grundsätzlich aus den möglichst internationalsten Wortstämmen
aufgebaut. Durch ein einfaches System von Vor- und Endsilben können

6. Muss der Unglaube glauben, »dass die ganze Welt und
die ganze Menschheit zwecklos sind«.

Antwort: Auch hierin ist es ganz sinnlos, von »glauben«
zu sprechen. Welt und Menschheit sind Tatsachen, vor die
jeder Mensch bei seiner Geburt gestellt wird, sie sind da. Die
Welt war da, ehe es eine Menschheit gab, und sie wird noch
da sein, wenn es keine mehr geben wird. Sollen wir da etwa
von der Welt (dem All) sagen, sie sei für die Menschheit da?
Sollen wir zu der kindischen Auffassung der Bibel hinunter-
sieigen, die Welt sei für die Menschen geschaffen worden?
Ja auch nur von der Erde Ist es für die Erde nicht völlig
gleichgültig, ob Menschen auf ihr seien oder nicht? Und für
die Sonne? Scheint die etwa »für die Menschen«?! Die Welt
ist wirklich zwecklos! Diesen schrecklichen Gedanken haben
die Ungläubigen in der Tat. Aber es ist nicht nur Glaube,
sondern eine klare Einsicht. Eine Einsicht, die nur Menschen
zugänglich ist, die frei sind von dem anthropozentrischen Irrtum,
der in der Meinung besteht, der Mensch bilde den Mittelpunkt
der »Schöpfung«, um den sich alles drehe und für den alles da
sei. »Tropfen am Eimer« hat Klopstock die Erde in einem
dichterischen Bilde genannt. Und was ist der Mensch an diesem
Tropfen Und was nun die Menschheit anbelangt, so kann
man sich, wenn man ehrlich sein will, der Einsicht nicht ver-
schliessen, dass auch sie keinen Zweck hat (Der Skribent vom
»Sonntag« kriegt eine Ohnmacht), so zu verstehen : dass sie
nicht auf die Erde gesetzt worden ist, damit sie eine Aufgabe
erfülle. Wie sie denn überhaupt nicht auf die Erde gesetzt
worden ist, sondern selber ein Stück Erde darstellt wie das
Tierreich und das Pflanzenreich. Da nun aber der Mensch kraft
der weitgehenden Entwicklung seines Gehirns geistig weit
über dias Tier hinausgewachsen, ein denkendes, erkennendes,
urteilendes, wertendes Wesen geworden ist, liegt es an ihm,
seinem Dasein einen Zweck, besser gesagt : einen
Sinn zu geben. Das bedeutet für den Einzelnen und für die
Menschheit so viel als: Sich eine Aufgabe zu stellen, deren
Erfüllung das Leben als lebenswert erscheinen lässt, sich ein Ziel
zu stecken, welchem zuzustreben als eine Tat empfunden werden

kann, die dem Leben des Einzelnen den Wert einer Triebkraft

im grossen Entwicklungsprozess verleiht, der sich langsam

aber stetig in dem lebendigen Organismus Menschheit
vollzieht. Der Jenseitsgläubige sieht das Seligwerden, das
Ewigleben, das Ewigguthaben als Zweck seines Daseins an ;

dieses soll ihm dazu verhelfen, wobei als Hauptmittel der
Glaube an diesen Zweck und dessen Erreichbarkeit gilt. Wir
wollen ihm den Glauben an diese Ichverewigung und die
Freude daran nicht rauben. Wir Ungläubigen haben auch ein
Ideal vor Augen. Uns schätzen wir ein als winzige Triebkräfte
in dem vorhin berührten Entwicklungsprozess, der immer schönere,

edlere Formen und Inhalte des Menschheitslebens
zeitigen soll und Doch ich mag keine grossen Worte
machen, ich sage nur: So erbärmlich eng, im ewigen Wohlbehagen

des eigenen Ichs befangen, wie die Zwecksetzung des

alle Wörter des Gebrauchs und der Wissenschaft in Verbindung mit
diesen Wortstämmen selbst »fabriziert«, d. h. festgestellt werden, so
dass die ganze Erlernung dieser Sprache aut einige grammatikalische

Regeln und einem Vorrat von Wortstämmen beruht. Sie kann
also in wenig Stunden perfekt erlernt werden und bietet trotzdem
eine Präzision des Ausdrucks, wie keine natürliche Sprache, was
namentlich für wissenschaftliche und technische Zwecke sehr wichtig
ist. So bedeutet z. B. violino Violine, Wortstamm violin, also
derjenige, der die Violine herstellt: violinofisto (Violinmacher), derjenige,
der sie handhabt, also der Violinspieler violinisto. Die Endsilbe
fisto bedeutet immer den Hersteller des betreffenden Gegenstandes,
isto denjenigen, der ihn gebraucht. Als Probe eine kleine Ueber-
setzung aus dem Kroatischen:

»On rakontas, ke rurano ulfoye venis ad Ali-pasha Rizanbegovich
e plendis, ke on furtis de lu du maxim bona bovuli. Ali-pasha dicis:
»Pro quo tu ne gardis tua bovi? Pro quo tu dormis la tota nokto?«
La rurano respondis : »Sinioro, me pensis, ke tu ne dormas, pro to
me dormis.« Lore Ali-pasha imperis, ke on serchez la bovuli, e puni-
sez la turtisti.«

Der Referent hat sich noch nie stark für den Streit zwischen
Idisten und Esperantisten erwärmen können, der namentlich von
letzteren oft mit hartnäckigem doktrinärem Konservativismus geführt
wird. Es ist mir einfach gegangen, wie es selbst hervorragenden
Esperantisten ging: Das Bessere ist der Feind des Guten. Ich habe
Esperanto gelernt und bin, nachdem ich das Ido in verschiedenster
Beziehung beträchtlich besser fand, zu diesem übergegangen. Dem
Leser, der sich interessiert, möchte ich ebenfalls raten, beides zu
prüfen, und die Wahl wird ihm sicher nicht schwer fallen.



Nr. 4 DER FREIDENKER 27

Jenseitsgläubigen ist, kann der Ungläubige nicht denken und
nicht fühlen, es ist nicht seine Art. In freier Deutung des
angeblichen Christuswortes »Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst« ordnet er sein eigenes Dasein dem selbstgesetzten
Zweck des Menschheitsdaseins unter. Auch sein Hoffen geht
in die Zukunft, aber es flattert nicht von der Erde weg, es
sucht das grosse, starke, edle Geschlecht, das die Menschheit
werden kann, so wenig Anzeichen dafür bei der jetzigen
Menschheit vorhanden sind. Und auf jenes mögüche edle
Menschengeschlecht blickend, verwirft er das angebliche
Christuswort und schreibt auf seine Fahne das Wort des Weisen,
welches neisst: »Meine Brüder, zur Nächstenliebe rate ich euch
nicht, ich rate euch zur Fernsten-Liebe. — Der Mensch ist
etwas, das überwunden werden muss.« E. Br.

Im Sinn und Geist der Wissenschaft.
11.

Durch diese ungeheure Ausweitung des Gegenstandes der
empirischen Wissenschaft — früher oft irrtümlich
Objektivwissenschaft genannt, nunmehr also Universalwissenschaft —
ist das Wahrheitskriterium zwar geklärt und begrifflich nach
aussen abgegrenzt, in seinem begrifflichen Umfang aber doch
derart erweitert worden, dass es, wie ich meine, noch nicht an
der Zeit ist. die inhaltlich konstitutiven Momente vollzählig-
und geordnet darzulegen. Nun hat eben empirische Wissenschaft

prinzipiell die Aufgabe, nicht nur sinnlich gegebene
Naturvorgänge zu erforschen, sondern auch die »geistigen«
Erscheinungen in den Bereich ihrer Forschung einzubeziehen ;

ob da mit den Methoden, die sich bisher für das Studium des

anorganischen Reiches bewährt haben, auch die organischen
sowie sogar die Bewusstseins-Phänomene erforscht werden
können, das wird jetzt erst zur brennenden Frage; Physik und
Chemie kommen dem Ideal aller empirischen Wissenschaft am
nächsten; schon im Reich des Organischen erhebt sich aber
der grosse Streit zwischen vitalistischer und mechanistischer
Auffassung: vollends im Gebiet der sogenannten
Geisteswissenschaften, die sich meist in bewussten Gegensatz stellen zur
Naturwissenschaft, ist es schwer, ein einheitliches Prinzip
herauszustellen. All' das lässt darauf schliessen, dass das
Wahrheitskriterium noch nicht in seiner vollkommenen Schärfe
bekannt ist, dass der Generalnenner, auf den die Totalität aller
Gegebenheit gebracht werden soll, noch nicht gefunden ist,
erst Aufgabe, aber noch nicht Ausgangspunkt der Forschung
sein kann. Am meisten Aussicht, diesen gesuchten Generalnenner

zu finden, hat entschieden die methodisch am besten

durchgebildete Naturwissenschaft, ihre moderne Atomistik und
Elementenlehre kann nicht mehr weit vom Ziel sein. Gewiss
haben die Geisteswissenschaften darin immer Recht, wenn sie
darauf hinweisen, dass psychische Phänomene in ihrer
Besonderheit mit den Methoden der exakten Naturwissenschaft

Fragen wir uns nun endlich, zu welchem Zwecke eine
Weltsprache? Besitzen wir nicht Sprachen genug, um unsere jungen Leute
mit deren Erlernung zu quälen?

Eben deshalb, um diese Sprachenlernqual beschränken zu können,
ist die Weltsprache geschaffen worden, die eigentlich richtiger
»internationale Hiltssprache« genannt werden sollte. Es liegt der
Weltsprachebewegung absolut ferne, irgendwelche natürliche Sprache
verdrängen zu wollen. Die Devise lautet lediglich: Jedem seine
Muttersprache und eine Sprache für alle.

Wenn man bedenkt, dass früher das Reisen von einem Land ins
andere ein Ereignis bedeutete, dessen Durchführung Wochen
erforderte, während es heute bei der stets wachsenden Schnelligkeit
z. B. im Flugzeug in einigen Stunden möglich ist, so muss man
Bestrebungen verstehen, die noch vorhandene Hemmungen des
zwischenstaatlichen Verkehrs zu beseitigen suchen.

Wir Freidenker als frei Denkende führen ja einen beständigen
Kampf gegen allerlei Grenzpfähle. Wie wir mit aller Konsequenz
uns für die Beseitigung von allen von der schwarzen Reaktion
gesteckten Grenzpfählen des Wissens und der Erkenntnis einsetzen, so

kämpfen wir im Namen der Menschlichkeit auch für die Beseitigung
der nationalen Grenzpfähle da, wo diese zur Hemmung der Freiheit
una des Fortschrittes und zur Gefahr nationaler Verhetzung und
des Krieges werden. Unser Ackerfeld ist die Welt, besonders da, wo
sie noch in religiöser Verblendung und in kirchlicher Gfeistesknechtr
schaft schmachtet bezw. duselt. Wir bestreben uns, zur Befreiung
und zum Wohle der gesamten Menschheit mit unserer Fackel über
alle diese Grenzpfähle hinauszuleuchten, bis es im finstersten Winkel
zu tagen beginnt.

nicht erklärt und nicht verstanden werden können, gewiss kann
man diesen Erscheinungen »von aussen her« nicht beikommen,
sondern sie können nur nachempfunden, nachgefühlt,
nacherlebt werden; diese irein methodologische Besonderheit der
Art und Weise, sie »von innen her« zu verstehen, schliesst
aber meines Erachtens die Tatsache nicht aus, dass ihrem Wesen

nach alle geistigen Vorgänge Prozesse des Zentralnervensystems,

genauer der grauen Hirnrinde darstellen, und. dass
sie als solche eben doch in den ungeheuren und geschlossenen
Kausalzusammenhang des Naturganzen hineingehören. (Hae-
berlin geht hier andere Wege; sein Weltbild ist ein streng
monistischer Panpsychismus, eine konsequent durchgeführte
Universalpsychologie.)

Wesentlich für uns ist die Tatsache, däss nunmehr
prinzipiell alles der Objektivierung durch das wissenschaftliche
Denken ausgesetzt ist. was nicht sagen will, dass effektiv nun
schon alles objektiviert wäre; jetzt gibt es keine Inseln, keine
Schlupfwinkel und keine privilegierten Tempelreservationen
mehr, die sich dem wissenschaftlichen Blick entziehen dürfen.
Das Schauspiel ist ergreifend und überwältigend: Mit dem
eisernen Schritt des Schicksals schreitet die Wissenschaft von
Position zu Position und verleibt sie sich selbst ein; die Erde,
der vermeintliche Mittelpunkt der Welt, wurde zum rotierenden

Planeten; die Organismen wurden dem anorganischen
Reich angeschlossen ; die Menschen schliesslich wurden
rücksichtslos in das Reich der Organismen eingeordnet und zwar
den Säugetieren zugeteilt; immer näher rückt der Einver-
leibungs- und Assimilationsprozess der letzten Position, dem
Subjekt selbst; ein Entrinnen ist nicht mehr möglich. Wir sind
Zeugen dieser letzten und aufreibenden Kampfesphase
zwischen dem Totalitätsdrang der empirischen Wissenschaft einerseits

und dem Subjekt andererseits. Mit allen Mitteln versucht
das Subjekt, sich der eisernen Umarmung zu erwehren, es ist
ein wahrhaft verzweifeltes und vielleicht letztes Aufbäumen
dieses letzten und stärksten Gegners. Hier im Subjekt liegen
verwurzelt alle die Domänen und Bezirke, die heute mit aller
Energie gegen jede Objektivierung und wissenschaftliche
Erfassung verteidigt werden; hier haben wir die Intuition, die
Wesensschau, die Tatsachen des Sollens und des Gelfens, die
innere Erfahrung, hier die ganze idealistische Philosophie, hier
im Subjekt ruhen vor allen Dingen die Grundvoraussetzüngen
jeder Religion, die religiösen Erlebnisse mit all' ihren
Begleiterscheinungen und Projektionen. Der Ton der Auseinandersetzungen

ist vielerorts gereizt, besonders von Seiten der
Vertreter des Subjekts. Da wird wissenschaftliches Denken gründlich

belehrt, bis wohin es vorrücken darf (»eine ihrer Grenzen
sich wohlbewusste Wissenschaft«) und wo die Mauern des
heiligen Tempelbezirkes liegen, über die kein neugieriger Blick
ins Allerheiligste hineindringen darf; und doch hat das Subjekt
seinen Prozess bereits in allen Instanzen verloren; trotz aller
Anstrengungen kann es nicht verhindern, dass gross, still und
kalt das Auge der Wissenschaft auf ihm ruht, dass jede Intui-

Ein Haupthindernis einer grosszügigeren internationalen Verständigung,

überhaupt eines internationalen Verkehrs im weiteren Sinne
und möglichst für jedermann bildet die Sprache, und hier soll nun
die Welthilfssprache einsetzen.

In ihrer vollkommensten Form, dem Ido, hat sie auch bisher in
den wenigen Jahren ihres Bestehens schon ganz ansehnliche Erfolge
erzielt. Unter Führung prominenter ehemaliger Esperantisten gelang
es, dem Ido in über 50 Ländern Eingang zu verschaffen.

Trotz ihrem Wohlklang und ihrer Präzision der Ausdrucks ist die
Sprache äusserst leicht in ein paar Stunden zu erlernen, was auch
dem weniger Sprachkundigen ermöglicht, schriftlich oder mündlich
mit allen möglichen Ländern und Völkern zu verkehren, sei es bei
Kongressen, aut Reisen oder durch Korrespondenz.

Es ist zu diesem Zwecke gar nicht notwendig, zu warten, bis
alle Menschen diese Hiltssprache können. Die Organisationen der
Idisten aut der Welt haben dafür gesorgt, dass dies heute schon in
einem ausgedehnten Masse praktiziert werden kann, sei es durch die
Verbände, durch Landeszentralstellen (in der Schweiz: Ido-Kontoro,
Oerlikon) oder durch die internationale Korrespondenzorganisation
des VAK in Stockholm, mit dem sämtliche Ido-Verbände der Welt
in Beziehung stehen. Sie können dies zu allen möglichen Zwecken
verwenden, sei es zu Gedankenaustausch über irgendwelche
Probleme oder privater Art, zu Handels-, Sammel-, Tausch- oder
Reisezwecken.

Beim Studium des Ido und seiner Organisationen fällt allgemein
aut, dass einem auf Schritt und Tritt auch hier wieder bekannte
Namen aus unserer freigeistigen Bewegung begegnen nicht nur in
allen Ländern und in der internationalen Ido-Akademie, sondern auch
in unserem Lande. Ist doch z. B. unser Gesinnungsfreund Direktor



28 DER FREIDENKER Nr. 4

tion sich spiegelt in einer Reflexion, dass schliesslich gerade
diese verzweifelten Emanzipationsbemühungen das ganz
besondere Interesse wissenschaftlicher, speziell psychologischer
und sogar psychopathalogischer Betrachtungsweise hervorrufen.

Die Sache der Wissenschaft richtig verstehen und vertreten
kann nur derjenige, der sich selbst freiwillig in den Zusammenhang

der empirischen Wissenschaft eingeordnet hat. Dadurch
wird das Subjekt in seiner Existenz und kostbaren Eigenart
keineswegs bedroht, es wird nur an seinen richtigen Platz
gerückt, es steht nun nicht mehr ausserhalb der Wirklichkeit auf
einem eingebildeten archimedischen Punkt, sondern mitten in
der Wirklichkeit drin. (Philosophisch gesprochen : Das Subjekt
ist nicht mehr ontologisches, sondern nur noch instrumentales
a priori.)

Das ist der Kern und Grundgehalt dieser umwälzenden
und in ihren Konsequenzen vorderhand noch gar nicht zu
übersehenden neuen Wissenschaftstheorie. Wir wiederholen: «n
seinen einzelnen inhaltlichen Momenten ist das Einheitsprinzip
und Wahrheitskriterium noch nicht genügend bekannt, wir
müssen uns vorderhand bescheiden mit dem begrifflichen Um-
riss, dass es die Möglichkeit der Einordnung in den kausal
geschlossenen und eindeutigen Zusammenhang der gesamten
Wirklichkeit darstellt. Aber so weit sind wir, und das ist für
uns ausschlaggebend, dass wir jetzt schon bestimmt und sicher
festlegen können, dass die subjektiver Glaubensgewissheit
entquollenen Konstruktionen der christlichen Konfession sich mit
den bisher festgestellten Resultaten der Wissenschaft im hellen
Widerspruch befinden, dass sie Verstössen gegen alle unsere
Anschauungen von Raum und Zeit und vor allem gegen das
Grundprinzip alles logischen Denkens, gegen den Satz der
Identität. (Wein und Brot i s t Blut und Fleisch, ferner das
Dogma von der Dreieinigkeit.) Für wissenschaftliches Denken
können Religion und Konfession nur gegenständliches Interesse

haben, niemals aber werden konfessionelle Anschauungen
konstituierend zur Ausbildung eines wissenschaftlichen
Weltbildes beitragen können; ihr Wahrheitsbegriff ist grundverschieden

von demjenigen der wissenschaftlichen Wahrheit, ist
subjektive Gewissheit, stützt sich nicht auf die Totalität alles
Gegebenen, im Gegenteil, räumt Wissenschaft und Wissen mit
grandioser Gebärde auf die Seite, um rein aus dem Subjekt
heraus, ohne Rücksicht auf Realität, eine Wahrheit
auszubrüten, die nur im engen Bezirk des Subjekts Geltung hat,
Dieser religiöse Wahrheitsbegriff wächst genau auf demselben
Holz wie das Wahrheitsgefühl, das unsere tollen Traumbilder
begleitet.

In einer spätem Abhandlung werden wir auf die
Konsequenzen dieser neuen Wissenschaftstheorie für die verschiedenen

philosophischen Einzeldisziplinen und Denkrichtungen
eingehen. Für heute sollte nur soviel gezeigt werden und ist
hoffentlich gezeigt worden, dass Wissenschaft prinzipiell
atheistisch ist, dass Religion nur als Gegenstand, nicht aber
als Bestandteil der Wissenschaft in Betracht kommen kann.

Dr. E. H.

Tobler in Bern auch ein mächtiger Gönner und Förderer der Ido-
Bewegung. Und wenn Sie die in der ganzen Welt zirkulierenden
periodischen Korrespondentenlisten des VAK studieren, so sehen Sie
aHe paar Zeilen den Wunsch ausgedrückt, über unsere freigeistige
Bewegung korrespondieren zu wollen. Für die Ido-Bewegung spricht
bei uns auch, dass die christliche Horty-Regierung im allerchrist-
lichsten Ungarn gleich am Anfang ihrer famosen »Wirksamkeit« diese
Sprache streng verboten hat. Das Verbot soll nun zwar in neuester
Zeit wieder autgehoben worden sein. Dass es aber bestand, spricht
Bände.

Dadurch, dass diese Hilfssprache nun einem jeden mit kleiner
Mühe ermöglicht, mit Menschen aus allen Ländern direkt in Fühlung
zu treten una dabei die Entdeckung zu machen, dass auch der Franzose,

Amerikaner, Chinese, Japaner etc. ein vernünftiges, fühlendes
Kind der Mutter Erde ist und dass es schliesslich in allen Ländern
Menschen gibt, die es nicht nur mit sich und ihrem Lande allein gut
meinen, verschwindet allmählich doch ein .>Grenzpfahl« um den'
andern aus seinem Gehirn, und er wird schliesslich für militaristische

und kriegerische Unternehmungen je länger je weniger zu
haben sein. Durch Erweiterung seines geistigen Horizontes und
Verkehr mit »Heiden« aller Art wird auch »Mutter Kirche« beginnen, im
Kurse zu sinken.

Ausser den angeführten allgemeinen Momenten im Sinne unserer
freigeistigen Bewegung ist für uns Freidenker namentlich die
Ausbreitung unserer Ideen auch in noch rückständigen Ländern und der
direkte Kontakt und Austausch von Gedanken und Erfahrungen unter
Gesinnungsfreunden auf 'der ganzen Welt von grosser Wichtigkeit.

Sollte der eine oder andere sich durch meine Ausführungen
veranlasst fühlen, sich in der Weltsprachebewegung aktiv zu betätigen,
so dürfte der Zweck meines Referates erreicht sein.

Vom mystischen „Erkennen".
Ueber die katholische Gefühlsargumentation.

Von Ludwig Eldersch, Wien.
(Schluss.)

II.
War Eckehart Philosoph und Seuse Poet, so versuchte der

Dominikanermönch Dr. Johannes Tauler der Mystik
praktische, ethisch-seelsorgerische Seiten abzugewinnen. Mit dem!
gleichen negativen Erfolg wie seine Vorgänger war er bemüht.
das »unmittelbare« Erfassen Gottes für die Menschheit zu
verwerten. Als Prediger strebte er damals mystische »Erkenntnisse«

unter dem Volke zu verbreiten, das Leben der Gläubigen

mit der Mystik zu durchsetzen. In einer 1498 zuerst im
Druck erschienenen Sammlung von Predigten spricht er sich
unbedingt für die Vertiefung des religiösen Anschauungslebens
in der Weise aus, dass er den Menschen empfiehlt, sich beim
Gebet in der Ekstase zu üben, die aHein ein wahres,
pietätvolles Nähern des Christen zu Gott ermöglicht. Sowohl
literarisch als auch philosophisch sind die Arbeiten Taulers
völlig wertlos. Man findet in ihnen unzählige Phrasen und
Wortbildungen, die mystisch-allgemeinste Bedeutung haben
sollen, aber lediglich nur linguistische Taschenspieler-Kunststücke

darstellen.
Eine. Zeitgenossin Taulers ist die flandrische Nonne Hade-

wich, eine exzerdierende Mystikerin, deren »Visionen«, eine
Sammlung wohllüstig-frommer Betrachtungen, wie das Tagebuch

einer perversien, liebestollen Hysterikerin anmuten. Bei
Hadewich drängt sich das inverse sexuelle Moment mystischer
Gottesliebe immerwähnend mit dreister Kühnheit in den Vordergrund.

Sie ist rasend verliebt in — Gott. Sie gibt sich ihm hin,
geht ganz in ihm auf und beschreibt ihre ekelhafte Brunst mit
einer Ausführlichkeit, die an die Kleinmalerei pornographischer
Autoren erinnert. Sie ist eine Geisteskranke. Jede Zeile, die
uns von ihr überliefert ist, beweist dies. Trotzdem werden
ihre Elaborate als »Perlen der Mystik« bezeichnet.

Einer ihrer Uebersetzer und Wertschätzer schreibt über
sie: »Immer unversehens und immer gewaltsamer fällt
Gott über sie her. Während ihr Landsmann Jan von Ruys-
broeck hart zugreift und Gott so planmässig so
eng und enger einkreist, bis dass er sich ergibt,
bietet sie, die Frau, nur ihre willenlose, hinnehmende

Geduld zum Lockmittel. Im Kampfe dev Liebe
weiss sie, wird sie nicht durch grössere Stärke, als vielmehr
dadurch siegen, dass sie sich schwach stellt und der
Lust des Ueberwinders sich restlos ausliefert.
Diese Berauschung an und für sich genügt ihr. Gott
zwischendurch zu erproben liegt ihr ferne Sie
ruht und geniesst « Könnte man es einem übel nehmen,
wenn er sich einbildet, einen spannenden »pikanten« Roman
etwa mit dem Titel »Verbotene Lust« oder »Ich muss dich
haben« zu lesen? Diese Sätze stehen in einer Einführung
zu Schwester Hadewichs »Visionen«, einem äusserst frommen,
zensurfreien Buch mit philiströsem Einband und unillustriert.

Die Visionen übertreffen die Einleitung des Herausgebers
noch weit ian Pikanterie. Immer quält das bedauernswerte
Weib »ein grosses Verlangen mit Gott eins zu sein.« Ihr
»Zusammenfliessen« mit dem' Schöpfer beschreibt sie
haarklein: »Da ich aber unsern Herrn empfangen hatte,
empfing er mich.« Und Gott sagt zu ihr: »Ich werde
mich dir heimlich schenken, du liebste Braut,
wann immer du mich haben willst So werde ich
dir die Erkenntnis meines Willens schenken und die Kunst
der echten Liebe und das Einsgefühl mit mir in
wunderbaren Liebesstürmen, derart, dass du es nicht
ertragen magst und der Druck zu schwer wird
Und das Gefühl, eins zu sein mit mir wie ich mit (dir, wird
dich und mich beglücken..... Gib dich mir mit
Liebe hin, meine in nächster Naheit mich Geniessende.
Ja wahrlich, geniesse meiner!« Immerfort nähert sich
die »mystische« Schwester Gott in wilder Brunst und erlebt
Wunder, die nur »Erleuchtete« erfahren können. »Da empfing
ich den heiligen Geist derart, dass ich plötzlich den Willen
Gottes allenthalben verstund. Und ich verstand sämtliche
Sprachen, die man auf zweiundsiebzig Arten redet«

Ein anderes Mal wieder: »Und er empfing mich im Innern
meiner Sinne und nahm meine Seele in Besitz Und da


	Feuilleton

