
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 1

Artikel: Vom Zweifel

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 10. Januar 1927. 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Verlag: Freigeistige Vereinigung der Schweiz, Basel
Verantwortliche Schriftleitung: Die Redaktions-Kommission
der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. - Einsendungen
für den Textteil an E. Brauchlin, Hegibachstr. 42, Zürich 7.

Erscheint regelmässig am 15. u. letzten jeden Monats
Abonnementspreis: Jährl. Fr. 6.—, halbj.3.50 (Mitgl. Fr. 5.—).
Insert. nach Spez. -Tarif, Feldereint. 1/s2, Vis, '/s etc. - Anfragen u.
Insert.-Auftr. sind zu richten an G. Salz, Bern, Tscharnerstr. 14a

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle d. F. u. s. Postf. Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

|| Es gibt kein härteres Unglück in allem Menschen-Schicksale,
| als wenn die Mächtigen der Erde nicht auch die ersten Menschen

Ii sind. Da wird alles falsch und schief und ungeheuer. Fr. Nietzsche.

Ijnim

mini

1

Druck und Expedition:
BuchdrucKerel meiner & salz, Bern
Tscharnerstr. 14a - Tel. Chr. 19.03

Vom Zweifel.
Letzthin liess am Zürcher Sender ein geistlicher Herr eine

Predigt über den Zweifel von Stapel gehen. Ich muss zwar
gestehen, dass ich es nur vom Hörensagen habe, und über so
etwas sollte man nicht sprechen. Wenn man sich darum
interessiert, was im Radio geht, sollte man schon selber Aber
ich interessiere mich gar nicht darum, obwohl ich die Einrichtung

in der Wohnung habe; der Radio ist mir schon längst
zu protestantisch und zu katholisch geworden. Es geht mir
mit dem Radio genau wie mit den andern grossen Erfindungen
und Entdeckungen auf technischem und chemischem Gebiete:
Ich kann mich ihrer nicht freuen; denn kaum hat sich ihre
Brauchbarkeit erwiesen, also dass man geneigt ist, sie als
kutrurfördernde Errungenschaften, als Mittel zu grossen
gedeihlichen Zwecken zu begrüssen, macht man die Erfahrung,
dass sie benützt und ausgebeutet werden für Zwecke, die mit
Fortschritt. Kultur, Wohlfahrt nichts zu tun haben. Das lenkbare

Luftschiff, das Flugzeug wurden für den Krieg
missbraucht; mit dem Kino arbeitet man an der moralischen und
geistigen Verflachung und Verblödung des Volkes, und doch
besässe man darin ein unschätzbares Mittel zur Aufklärung
und Höherbildung. Und nun kommt der Radio — im Grunde
nicht weniger berufen, ein Vermittler von Wissen und Bildung
zu sein — und giesst den »heiligen Geist« konfessioneller
Religion auf die geduldige Menge der Hörer aus, bald in
katholischer, bald in evangelischer Zubereitung. Es wird nicht lange
gehen, so wird man das Sündenbekenntnis eines Halleluja-
soldaten hören oder sich christlich-wissenschaftlich gesundbeten

lassen können.
Doch nicht vom Radio wollte ich schreiben, sondern vom

Zweifel, über den der protestantische Pfarrer T. im Radio
sprach. Er unterschied dabei zwei Arten von Zweifeln : den
berechtigten und den unerlaubten Zweifel. Als Beispiel für
den erstem nannte er den Zweifel an den Dogmen der
katholischen Kirche, als Beispiel für den letztern den Zweifel an
Gott, wobei selbstverständlich der Gott protestantischer Fasson

gemeint war. Also erkennen wir als Quelle der tiefsinnigen
Betrachtung den Konkurrenzneid der einen »Firma« gegenüber
der andern, erfolgreichern, und das lächerliche Bestreben des
Neiders, durch Heruntersetzung der Ware des Konkurrenten
die eigene in besserm Lichte erscheinen zu lassen. Die
protestantischen Theologen mögen im ganzen sehr gescheite Leute
sein; aber das scheint doch nicht jeder kapiert zu haben, dass
man sich und seine Sache nicht erhöht dadurch, dass man den
andern und dessen Sache erniedrigt. Aber was geht uns der
Theologenstreit an

Wenden wir uns der Frage zu, warum man — nach dem
Pfarrer im Radio — am protestantischen Gott nicht zweifeln
dürfe. Höchst einfach: Man muss an ihn glauben. Das ist
der theologische kategorische Imperativ, mit dem jede ernsthafte

Diskussion über das religiöse Problem eigentlich
abgeschnitten ist. Dieses »muss« ist die Mauer, innert welcher die
theologische Weisheit sich selber gefangen hält, oder, in einem
andern Bilde gesprochen: dieses »muss« ist das Schneckenhaus,

das die Schnecke Theologie aus sich selbst heraus
gebildet hat und mit dem sie so innig verwachsen ist, dass sie
zugrunde geht, wenn es von ihr gelöst wird.

»Man muss dran glauben« ist die hilflose Weisheit des
vom leisesten Zweifelshauch unberührten Gretchens, dessen
geistiger Gesichtskreis das umfasst, was es von der Mutter
und vom Pfarrer hat — die Mutter selber hat's auch vom
Pfarrer — ; ein Gretchen kann nichts anderes sagen als »Man
muss dran glauben«, ein Gretchen muss glauben, weil es
nicht denken gelernt hat, weil es überhaupt nicht weiss, was
denken ist. Man kann ihm nicht böse sein, es ist so, wie es
durch Erziehung und die übrigen Einflüsse aus der Umwelt
geworden ist.

Aber ein moderner Theologe, der vom 6. bis zum 24.
Altersjahr in der Schulbank gesessen, von allen Schätzen der
Weisheit gekostet hat, einschliesslich Naturwissenschaft,
Philosophie und Geschichte, und trotzidem auf dem Gretehen-
Standpunkt steht, ist doch eigentlich eine lächerliche Figur.
Wozu nur der Aufwand an Schulbildung! »Man muss dran
glauben«, das kann einem auch ein Mensch sagen, der nicht
einmal die Finger an seinen Händen zählen kann.

Wo so ein Gretchentheolöge um sich und seine Gläubigen
das Schneckenhaus des Gläubenmüssens bildet, fängt für den
denkenden Menschen erst recht das Fragen an. Gerade dieses
starre »Muss« drängt ihn zum »Warum?« Er erkennt in der
unbedingten Glaubensforderung eine Schutzmassnahme gegen
das Denken. Etwas, das sich vor dem Durchdachtwerden
schützen will, erscheint ihm aber erst recht bedenklich und
zweifelhaft, und gerade dem sucht er auf den Grund zu
kommen.

Was ist übrigens der Zweifel anderes als der Trieb zur
Erkenntnis. Die ganze wissenschaftliche Forschung, die
technischen Fortschritte, aber auch neue Lehrverfahren in der
Schule, neue Erziehungsversuche usw. gehen aus dem Zweifel
hervor, ob das Bisherige wirklich das Richtige war. »Das
Bessere ist der Feind des Guten« sagt man ; das Bessere würde
aber niemals gefunden werden ohne den Zweifel an der Güte,
der Unübertrefflichkeit des Guten.

Der Zweifel bedeutet im gesamten Menschheitsleben, was
die Feder in der Uhir: Triebkraft. Wenn die Feder erlahmt,
steht die Uhr still. Und erlahmte der Zweifel, so gäbe es
keinen Fortschritt, keine Entwicklung mehr; wir wären bei der
tödlichen Selbstgenügsamkeit angelangt, die Nietzsche in dem
Zarathustra-Kapitel vom »letzten Menschen« vernichtend ge-
geisselt hat.

Indem diese Gretchen-Theolögen die Religion dem Zweifel

entziehen, geben sie sie der Erstarrung preis. Um so mehr
wächst die Kluft zwischen ihr und den andern Gebieten des
menschlichen Geisteslebens, wo der Zweifel als Ackerer den
Boden für neue Erkenntnissaat bereitet. Immer lebensfremder
wird mit der Verbreiterung der Kluft die Religion mit ihrer
unbedingten Glaubensforderung, immer grösser wird die Zahl
derer werden, die gerade durch das plumpe »Man muss« zum
Zweifel gereizt werden und alsbald dahinter kommen, warum
»man muss«.

Letzten Endes wird also die unbedingte Glauhensforderung
der unentwegten Pastoren auf das Gegenteil dessen hinauslaufen,

was sie erstreben : sie werden die Menschen, die eini-

germassen zum Denken neigen, misstrauisch und stutzig ma-



DER FREIDENKER Nr. I

chen, sie dem Zweifel zuführen, vor dem sie sie bewahren
wollten (um damit die Idee Gott und ihre Pastorenexistenz
zu erhalten) ; aber ihr augenblicklicher Erfolg ist doch der,
dass sie vielen Menschen das Gruseln vor dem Zweifel
beibringen, womit sie nur den Mut zum und die Freude am Denken
betrügen und auf diese Weise die geistige Entwicklung, den
Aufstieg, einfacher gesagt: das Besserwerden der menschlichen
Gesellschaft und der Lebensverhältnisse, hintertreiben. Und
zu diesem kulturfeindlichen Zwecke ist der Radio nicht
erfunden worden. Weg mit der Geistlichkeit von den Sendern!

E. Br.

Ueber Religion.
Von Dr. F. Limacher, Bern.

Motto : Religionen sind wie die Leuchtwürmer,
sie bedürfen der Dunkelheit, um zu leuchten, im
Sonnenlicht des Verstandes vermögen sie nicht zu
glänzen. Schopenhauer.

Auf der Erde gibt es eine Masse von Religionen, zirka 500,
in ihren Vorstellungen und Lehren verschieden, verschieden
auch in ihren Organisationsformen und in ihren Verhältnissen
zu den staatlichen und gesellschaftlichen Verfassungen und
Klassen. Aber Eines ist allen Religionen gemeinsam:

Ihre letzten Ursprünge verlieren sich im Dunkel der
Vorzeit, und auch die Formen, in denen sie sich heute noch
betätigen, sind vor vielen Jahrhunderten gebildet worden. Die
jüngste unter den grossen Weltreligionen, der Islam, ist fast
dreizehn Jahrhunderte alt. Seitdem sind wohl neuere Sekten
aufgetaucht, auch konfessionelle Abspaltungen, aber eine wirklich

neue machtausübende Religion ist nicht mehr entstanden.
Es scheint daher, als ob die Menschen und die Völker der
neuen Zeit die Kraft verloren hätten, aus ihren eigenen
gegenwärtigen Lebensbedingringen heraus eine Religion zu formen
und zu schaffen.

Es mutet doch sehr seltsam an, dass die heutige Menschheit

ihre religiösen Bedürfnisse in geistigen Gebilden befriedigt,

welche in andern Zeiten, in andern Ländern, bei andern
Völkern, in andern Sprachen und in von Grund aus andern
sozialen, politischen und kulturellen Verhältnissen sich
entfaltet haben. »Es waren die Zeiten einer andern Welt,« sagt
Voltaire, »der Geist der Sitten der Völker des hohen Altertums
hat nichts gemein mit dem unsrigen. Ihr Geist ist nicht unser
Geist, und ihr Verstand ist nicht unser Verstand. Diese Welt
ist uns ganz fremd, hat uns daher nichts zu sagen, kann uns
vor allem nicht Autorität sein.«

»Die Religion verheisst uns, die schwersten Fragen unseres
Daseins zu beantworten, unsere tiefste Sehnsucht zu befriedigen.

Fragen und Sehnsucht wurzeln in unserem heutigen
Leben, entstehen aus den Zuständen, Gährungen, Notlagen
unserer heutigen Zeit heraus, aber die Antwort darauf

Feuilleton.
Missionserfolge.

Vor einiger Zeit ging die Meldung durch die Presse, ein Eskimo
habe auf dem Sterbebett gestanden, vor Jahren einen Begleiter des

Nordpolfahrers Peary erschossen zu haben. Er habe in Notwehn
gehandelt, denn der Begleiter sei wahnsinnig geworden. Beim
Zusammentreffen mit der Expedition Pearys hatte er angegeben, der
Begleiter sei verunglückt. Von diesem geständigen Eskimo ist in
der betreffenden Zeitungsnotiz gesagt, dass er Christ geworden sei.
Das könnte leicht den Eindruck erwecken, sein Geständnis sei auf
diesen Religionswechsel zurückzuführen; er sei durch die Annahme
des Christentums ein besserer, "ehrlicherer, aufrichtigerer Mensch
geworden, verallgemeinert: die christliche Lehre hebe das sittliche
Bewusstsein der Eskimos und führe sie zu einem sittlich höher
stehenden Handeln; die Kulturwelt und vor allem die Eskimos selber

seien also der Kirche zu grossem Dank verpflichtet für ihre
Bestrebungen, die ausserhalb der christlichen Kultur und Religion
stehenden Völker für das Christentum zu gewinnen. Wir wollen
hören, was Fridtjof Nansen, wohl der gründlichste Kenner der
Eskimos, über die Wirksamkeit der Mission unter diesem Volk des
hohen Nordens und über die Tätigkeit und den Einfluss der Mission
bei andern Völkerschaften sagt. Wir erfahren es aus dem Schlusskapitel

des vortrefflichen Buches »Eskimoleben:.
Fridtjof Nansen schreibt:
'Wenn wir nun zum Abschluss noch einen Blick zurückwerfen :

was haben wir gesehen

suchen wir in der Weisheit fremder, verschollener Jahrtausende,
und wir löschen unseren religiösen Durst aus Zisternen, welche
in der Morgendämmerung der uns bekannten Weltgeschichte
ihr befruchtendes Wasser erhalten haben,« sagt treffend der
ermordete Kurt Eisner, den wir auch in den nachfolgenden
Ausführungen zu Worte kommen lassen.

Liegt hier nicht ein unlösbares Geheimnis verborgen? Sind
unsere religiösen Triebkräfte wirklich ganz erloschen? Wenn
wir uns mit der Ueberlieferung von Religionen begnügen,
welche von Völkern mit überwundener Kultur gebildet wurden,

anstatt dass wir selbst, gleich wie unsere Vorfahren,
versuchen sollten, unser heutiges Leben in religiösem Sinn zu
beseelen, d. h. eine neue Religion oder besser gesagt:eine neue Weltanschauung zu schaffen? Auf die sog.
Offenbarungen speziell des Christentums kann nicht abgestellt
werden da diese in das Reich der Priester und der Phantasie
gehören und vor der Kritik von Wissenschaft, Geschichte und
Vernunft nicht Stand halten. Dieser Widerspruch wird um so
schroffer, wenn wir uns das Wesen aller alten Religionen vor
Augen halten. In allen alten Religionen, die heute noch
herrschen, spiegeln sich deutlich die sozialen und politischen
Verhältnisse, die natürlichen und geistigen Lebensbedingungen
ihrer Entstehungszeit wieder. Sämtliche alten Religionen sind
aus dreifacher Wurzel entstanden:

1. Aas der Ohnmacht der Menschen gegenüber der Natur
und ihrer Gesetze.

2. Aus der Wehrlosigkeit der einzelnen Menschen gegen die
gesellschaftliche Ordnung.

3. Aus der Furcht der sterblichen Menschen vor dem Tode.
Diese Wurzeln finden sich auch schon beim prähistorischen

Menschen, wie die bezüglichen Forschungen einwandfrei
beweisen, z. B. durch das Auffinden von Opferstätten, Ritual-
plätzen mit mächtigen Anhäufungen von Tierschädeln,
Geweihstücken, Bergkristallperkn um einen Feuerherd herum
gelagert.

In seiner Religion setzt sich der Mensch der Vergangenheit
also zunächst mit den ihn umgebenden Naturgewalten

auseinander. Die Menschen von damals hatten keinerlei
Naturerkenntnis, alles war ihnen wunderbar, rätselhaft und schrecklich.

Weil sie die Natur nicht kannten, beherrschten sie
dieselbe nicht und weil sie die Naturkräfte nicht beherrschten,
fürchteten sie sich vor denselben. Dem Gewohnten lernten sie
schliesslich vertrauen, aber jede Unregelmässigkeit musste
ihnen unheimlich und schrecklich erscheinen. Religionsfors-
scher haben darauf hingewiesen, wie sehr die Gottesvorstellung

des Judentums, aus dem das Christentum entstanden ist,
noch durch die ursprüngliche Heimat der Israeliten bestimmt
ist. Der Mensch 'jener Zeiten freute sich der lebenspendenden
Sonne, welche vom blauen Himmel herunterstrahlt. Plötzlich
ballen sich pechschwarze Wolken zusammen, ein wilder Sturm
bricht heulend los, ein furchtbares Krachen erdröhnt aus dem

Wir haben ein von der Natur hochbegabtes Volk gefunden, das

gut lebte und trotz seiner Fehler auf einer hohen Stufe der Moral
stand. Aber durch unsere Kulturarbeit, unsere Produkte und unsere
Mission sind seine irdischen Lebensverhältnisse sowohl wie seine
Moral und seine Gesellschaftsordnung in betrübender Weise in Verfall

geraten, und heute scheint das ganze Volk dem Untergang
geweiht.

Und dennoch wurde es, wie wir sahen, rücksichtsvoller und besser
behandelt, als je ein anderes Naturvolk. Sollte hierin nicht ein ernster
Wink liegen? Und sind nicht, wenn wir uns unter anderen
Naturvölkern umsehen, die Folgen der Bereicherung mit den Europäern
und den Missionaren überall die gleichen?

Was ist aus den Indianern geworden? Wo sind die einst so
stolzen Mexikaner? Wo die hochbegabten Incas von Peru'
Wo ist Tasmaniens Urbevölkerung geblieben? Und wie steht
es mit den Wilden von Australien Bald wird keiner von
ihnen mehr imstande sein, seine Stimme anklagend gegen die Rasse

zu erheben, die ihnen Untergang gebracht hat. Und Afrika? Ja,
das soll ja nun auch christlich werden. Wir haben schon damit
angefangen, es auszubeuten, und wenn die Neger kein zäheres
Leben haben, als die andern, so werden sie auch wohl denselben Weg
gehen, wenn erst das Christentum mit voller Musik kommt. Und
doch lassen wir uns nicht abschrecken und machen noch immer viel
Redens davon, dass wir den armen Wilden die Segnungen des

Christentums und der Zivilisation bringen.
Ist nicht, wenn wir die Missionen der Gegenwart betrachten,

das Ergebnis beinahe überall dasselbe? Denken wir an ein Volk,
wie das chinesische, das ja auf einer hohen Kulturstufe steht


	Vom Zweifel

