Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 10 (1927)

Heft: 1

Artikel: Vom Zweifel

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 10. Januar 1927. Nr.

FREIDENKER |

DEEK

10. Jahrgang /

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Verlag: Freigeistige Vereinigung der Schweiz, Basel

Verantwortliche Schriftleitung: Die Redaktions-Kommission
der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. - Einsendungen
fiir den Textteil an £. Brauchlin, Hegibachstr. 42, Ziirich 7.

FREe]

Erscheint regelmissig am 15. u. letzten jeden Monats

Abonnementspreis: Jahrl. Fr. 6.—, halb] 3.50 (Mitgl. Fr. 5.—).
Insert. nach Spez.-Tarif, Feldereint. ![s2, /16, /s etc. - Anfragen u.
Insert.-Auftr. sind zu richten an G. Salz, Bern Tscharnerstr. 14a

o
NInw?

jAdresse des Geschaftsfiihrers:
| Geschittsstelle d. F. V. S. Postl. Basel §
{ Postcheck - Konto Nr. V. 6915

m— o

numn

Vom Zweifel,

Letzthin liess am Ziircher Sender ein geistlicher Herr eine
Predigt iiber den Zweifel von Stapel gehen. Ich muss zwar
gestehen, dass ich es nur vom Hoérensagen habe, und iiber so
etwas sollte man nicht sprechen. Wenn man sich darum inter-
cssiert, was im Radio geht, sollte man schon selber.... Aber
ich interessiere mich gar nicht darum, obwohl ich die Einrich-
tung in der Wohnung habe; der Radio ist mir schon ldngst
zu protestantisch und zu katholisch geworden. Es geht mir
mit dem Radio genau wie mit den andern grossen Erfindungen
und Entdeckungen auf technischem und chemischem Gebiete:
Ich kann mich ihrer nicht freuen; denn kaum hat sich ihre
Brauchbarkeit erwiesen, also dass man geneigt ist, sic als
kulturférdernde Errungenschaften, als Mittel zu grossen ge-
deihlichen Zwecken zu begriissen, macht man die Erfahrung,
dass sie beniitzt und ausgebeutet werden fiir Zwecke, die mit
Fortschritt. Kultur, Wohlfahrt nichts zu tun haben. Das lenk-
bare Luftschiff, ‘das Flugzeug wurden fiir den Krieg imiss-
braucht; mit dem Kino arbeitet man an der moralischen und
geistigen Verflachung und Verblodung des Volkes, und doch
besdsse man darin ein unschétzbares Mittel zur Aufkldrung
und Hoherbildung, Und nun kommt der Radio — im Grunde
nicht weniger berufen, ein Vermittler von Wissen und Bildung
zu sein — und giesst den »heiligen Geist« konfessioneller Re-
ligion auf die geduldige Menge der Horer aus, bald in katho-
lischer, bald in evangelischer Zubereitung. Es wird nicht lange
gehen, so wird man das Siindenbekenntnis eines Halleluja-
soldaten héren oder sich christlich-wissenschaftlich gesund-
beten lassen koénnen,

Doch nicht vom Radio wollte ich schreiben, sondern vom
Zweifel, iiber den der protestantische Pfarrer T. im Radio
sprach. Er unterschied dabéi zwei Arten von Zweifeln: den
berechtigten und den unerlaubten Zweifel. Als Beispiel fiir
den erstern nannte er den Zweifel an den Dogmen der katho-
lischen Kirche, als Beispiel fiir den letztern den Zweifel an
Gott, wobei selbstverstindlich der Gott protestantischer Fas-
son gemeint war, Also erkennen wir als Quelle der tiefsinnigen
Betrachtung den Konkurrenzneid der einen »Firma« gegeniiber
der andern, erfolgreichern, und das lacherliche Bestreben des
Neiders, durch Heruntersetzung der Ware des Konkurrenten
die eigene in besserm Lichte erscheinen zu lassen. Die prote-
stantischen Theologen mogen im ganzen schr gescheite Leute
sein; aber das scheint doch nicht jeder kapiert zu haben, dass
man sich und seine Sache nicht erhoht dadurch, dass man den
andern und dessen Sache erniedrigt. Aber was geht uns der
Theologenstreit an!

Wenden wir uns der Frage zu, warun man — nach dem
Pfarrer im Radio — am protestantischen Gott nicht zweifeln
diirfe. Hochst einfach: Man muss an ihn glauben, Das ist
der theologische kategorische Imperativ, mit dem jede ernst-
hafte Diskussion iiber das religisse Problem eigentlich abge-
schnitten ist. Dieses »muss« ist die Mauer, innert welcher die
theologische Weisheit sich selber gefangen hilt, oder, in einem
andern Bilde gesprochen: dieses »muss« ist das Schnecken-
haus, das die Schnecke Theologie aus sich selbst heraus ge-
bildet hat und mit dem sie so innig verwachsen ist, dass sie
zugrunde geht, wenn. s von ihr gelost wird.

Es gibt kein hédrteres Ungliick in allem Menschen-Schicksale,
als wenn die Machtigen der Erde nicht auch die ersten Menschen
sind. Da wird alles falsch und schief und ungeheuer. 7 Nietzsche.

H
|

Druck und Expedition: 1
Buchdruckerel Mettler & Saiz, Bern l

Tscharnerstr. 14a - Tel. Chr. 19.03

»Man muss dran glauben« ist die hilflose Weisheit des
vom leisesten Zweifelshauch unberiihrten Gretchens, dessen
geistiger Gesichtskreis das umfasst, was es von der Mutter
und vom Pfarrer hat — die Mutter selber hat's auch vom
Pfarrer —; ein Gretchen kan n nichts anderes sagen als »Man
muss dran glaubeng, ‘ein Gretchen muss glauben, weil es
nicht denken gelernt hat, weil es iiberhaupt nicht weiss, was
denken ist. Man kann ihm nicht bése sein, es ist so, wie es
durch Erziehung und die iibrigen Einfliilsse aus der Umwelt
geworden ist. .

Aber ein moderner Theologe, der vom 6. bis zum 24. Al-
tersjahr in der Schulbank gesessen, von allen Schitzen der
Weisheit gekostet hat, einschliesslich Naturwissenschaft, Phi-
losophie und Geschichte, und trotzdem auf dem Gretchen-
Standpunkt steht, ist doch eigentlich eine lacherliche Figur.
Wozu nur der Aufwand an Schulbildung! »Man muss dran
glaubeng, das kann einem auch ein Mensch sagen, der nicht
einmal die Finger an seinen Hénden zihlen kann.

Wo so ein Gretchentheologe um sich und seine Glaubigen
das Schineckenhaus des Glaubenmiissens bildet, fingt fiir den
denkenden Menschen erst recht das Fragen an. Gerade dieses
starre »Muss« driangt ihn zum »Warum?« Er erkennt in der
unbedingten Glaubensforderung eine Schutzmassnahme gegen
das Denken. Etwas, das sich vor dem Durchdachtwerden
schiitzen will, erscheint ihm aber erst recht bedenklich und
zweifelhaft, und gerade dem sucht er auf den Grund zu
kommen,

Was ist iibrigens der Zweifel anderes als der Trieb zur
Erkenntnis. Die ganze wissenschaftliche Forschung, die tech-
nischen Fortschritte, aber auch neue Lehrverfahren in der
Schule, neue Erziehungsversuche usw. gehen aus dem Zweifel
hiervor, ob idas Bisherige wirklich das Richtige war. »Das
Bessere ist der Feind des Guten« sagt man; das Bessere wiirde
aber niemals gefunden werden ohne den Zweifel an der Giite,
der Uniibertrefflichkeit des Guten.

Der Zweifel bedeutet im gesamten Menschheitsleben, was
die Feder in der Uhr: Triebkraft. Wenn die Feder erlahmt,
steht die Uhr still. Und erlahmte der Zweifel, so gibe es
keinen Fortschritt, keine Entwicklung mehr; wir wiren bei der
todlichen Selbstgeniigsamkeit angelangt, die Nietzsche in dem
Zarathustra-Kapitel vom »letzten Menschen« vernichtend ge-
geisselt hat. .

Indem diese Gretchen-Theologen die Religion dem Zwei-
fel entziehen, geben sie sie der Erstarrung preis. Um so mehr
wichst die Kluft zwischen ihr und den andern Gebieten des
menschlichen Geisteslebens, wo der Zweifel als Ackerer den
Boden fiir neue Erkenntnissaat bereitet. Immer lebensfremder
wird mit der Verbreiterung der Kluft die Religion mit ihrer
unbedingten Glaubensforderung, immer grésser wird die Zahl

derer werden, die gerade durch das plumpe »Man muss« zum

Zweifel gereizt werden und alsbald dahinter kommen, warum
»man muss«. ‘

Letzten Endes wird also die unbedingte Glaubensforderung
der unentwegten Pastoren auf das Gegenteil dessen hinaus-
laufen, was sie erstreben: sie werden die Menschen, die eini-
germassen zum Denken neigen, misstrauisch und stutzig ma-




5 DER FREIDENKER Nr

chen, sie dem Zweifel zufithren, vor dem sie sie bewahren
wollten (um damit die Idee Gott und ihre Pastorenexistenz
zu erhalten); aber ihr augenblicklicher Erfolg ist doch der,
dass sie vielen Menschen das Gruseln vor dem Zweifel bei-
bringen, womit sie nur den Mut zum und die Freude am Denken
betriigen und auf diese Weise die geistige Entwicklung, den
Aufstieg, einfacher gesagt: das Besserwerden der menschlichen
Gesellschaft und der Lebensverhiltnisse, hintertreiben. Und
7u diesem kulturfeindlichen Zwecke ist der Radio nicht er-
funden worden. Weg ‘mit der Geistlichkeit von den Sendern!
E. Br.

Ueber Religion.

Von Dr. F. Limacher, Bern.

Motto : Religionen sind wie die Leuchtwiirmer,
sie bediirfen der Dunkelheit, um zu leuchten, im
Sonnenlicht des Verstandes vermégen sie nicht zu
glanzen. Schopenhauer,

Auf der Erde gibt es eine Masse von Religionen, zirka 500,
in - ihren Vorstellungen und Lehren verschieden, verschieden
auch in ihren Organisationsformen und in ihren Verhiltnissen
zu den staatlichen und gesellschaftlichen Verfassungen und
Klassen. Aber Eines ist allen Religionen gemein-
sam : lhre letzten Urspriinge verlieren sich im Dunkel der
Vorzeit, und auch die Formen, in denen sie sich heute noch
betitigen, sind vor vielen Jahrhunderten gebildet worden. Die
jiingste unter den grossen Weltreligionen, der Islam, ist fast
dreizehn Jahrhunderte alt. Seitdem sind wohl neuere Sekten
aufgetaucht, auch konfessionelle Abspaltungen, aber eine wirk-
lich neue machtausiibende Religion ist nicht mehr entstanden.
Es scheint daher, als ob die Menschen und die Volker der
neuen Zeit die Kraft verloren hitten, aus ihren eigenen gegen-
wirtigen Lebensbedingungen heraus eine Religion zu formen
und zu schaffen.

Es mutet doch sehr seltsam an, dass die heutige Mensch-
heit ihre religiosen Bediirfnisse in geistigen Gebilden befrie-
digt, welche in andern Zeiten, in andern Lindern, bei andern
Vélkern, in andern Sprachen und in von Grund aus andern
sozialen, politischen und kulturellen Verhiltnissen sich ent-
faltet haben. »Es waren die Zeiten einer andern Welt« sagt
Voltaire, »der Geist der Sitten der Volker des hohen Altertums
hat nichts gemein mit dem wunsrigen. Ihr Geist ist nicht unser
Geist, und ihr Verstand ist nicht unser Verstand. Diese Welt
ist uns ganz fremd, hat uns daher nichts zu sagen, kann uns
vor allem nicht Autoritit sein.«

»Die Religion verheisst uns, die schwersten Fragen unseres
Daseins zu beantworten, unsere tiefste Sehnsucht zu befrie-
digen. Fragen und Sehnsucht wurzeln in unserem heutigen
Leben, entstehen aus den Zustinden, Gihrungen, Notlagen
unserer heutigen Zeit heraus, aber die Antwort darauf

suchen wir in der Weisheit fremder, verschollener Jahrtausende,
und wir 16schen unseren religiésen Durst aus Zisternen, welche
in der Morgendimmerung der uns bekannten Weltgeschichte
ihr befruchtendes Wasser erhalten haben,« sagt treffend der
ermordete Kurt Eisner, den wir auch in den nachfolgenden
Austithrungen zu Worte kommen lassen. i

Liegt hier nicht ein unlésbares Geheimnis verborgen? Sind
unsere religidsen Triebkrifte wirklich ganz erloschen? Wenn
wir uns mit der Ueberlieferung von Religionen begniigen,
welche von Vélkern mit iiberwundener Kultur gebildet wur-
den, anstatt dass wir selbst, gleich wie unsere Vorfahren, ver-
suchen sollten, unser heutiges Leben in religiosem Sinn zu
beseelen, d. h. eine neue Religion oder besser gesagt:
eine neue Weltanschauung zu schaffen? Auf die sog.
Offenbarungen speziell des Christentums kann nicht abgestellt
werden da diese in das Reich der Priester und der Phantasie
gehdren und vor der Kritik von Wissenschaft, Geschichte und
Vernunft nicht Stand halten. Dieser Widerspruch wird um so
schroffer, wenn wir uns das Wesen aller alten Religionen vor
Augen halten. In allen alten Religionen, die heute noch herr-
schen, spiegeln sich deutlich die sozialen und politischen Ver-
hiltnisse, die natiirlichen und geistigen Lebensbedingungen

" ihrer Entstehungszeit wieder. Simtliche alten Religionen sind

aus dreifacher Wurzel entstanden:

1. Aus der Ohnmacht der Menschen gegeniiber der Natur
und ihrer Gesetze.

2. Aus der Wehrlosigkeit der cinzelnen Menschen gegen die
gesellschaftliche Ordnung.

3. Aus der Furcht der sterblichen Menschen vor dem Tode,

Diese Wurzeln finden sich auch schon beim prihistorischen
Menschen, wie die beziiglichen Forschungen einwandirei be-
weisen. z. B. 'durch das Auffinden von Opferstitten, Ritual-
plitzen mit michtigen Anhdufungen von Tierschideln, Ge-
weihstiicken, Bergkristallperlen wn einen Feuerherd herum ge-
lagert.

In seiner Religion setzt sich der Mensch der Vergangen-
heit also zunidchst mit den ihn umgebenden Naturgewalten
auseinander. Die Menschen von damals hatten keinerlei Natur-
erkenntnis, alles war jhnen wunderbar, ritselhaft und schreck-
lich. Weil sie die Natur nicht kannten, beherrschten sie die-
selbe nicht und weil sie die Naturkrifte nicht beherrschten,
fiirchteten sie sich vor denselben. Dem Gewohnten lernten sie
schliesslich vertrauen, aber jede Unregelmissigkeit musste
ihnen unheimlich und schrecklich erscheinen. Religionsfors-
scher haben darauf hingewiesen, wie sehr die Gottesvorstel-
lung des Judentuins, aus dem das Christentum entstanden ist,
noch durch die urspriingliche Heimat der Israeliten bestimmt
ist. Der Mensch jener Zeiten freute sich der lebenspendenden
Sonne, welche vom blauen Himmel herunterstrahlt, Plétzlich
ballen sich pechschwarze Wolken zusammen, ein wilder Sturm
bricht heulend los, ein furchtbares Krachen erdréhnt aus dem

Feuilleton.

Missionserfolge.

Vor einiger Zeit ging die Meldung durch die Presse, ein Eskimo
habe auf dem Sterbebett gestanden, vor Jahren einen Begleiter des
Nordpolfahrers Peary erschossen "zu haben. Er habe in Notwehn
gehandelt, denn der Begleiter sei wahnsinnig geworden. Beim Zu-
sammentreffen mit .der Expedition Pearys hatte er angegeben, der
Begleiter sei verungliickt. Von diesem gestindigen Eskimo ist in
der betreffenden Zeitungsnotiz gesagt, dass er Christ geworden sei.
Das konnte leicht den Eindruck erwecken, sein Gestindnis sei auf
diesen Religionswechsel zuriickzufithren; er sei durch die Annahme
des Christentums ein besserer, ehrlicherer, aufrichtigerer Mensch
geworden, verallgemeinert: die christliche Lehre hebe das sittliche
Bewusstsein der Eskimos und fithre sie zu einem sittlich hoher
stehenden Handeln; die Kulturwelt und vor allem die Eskimos sel-
ber seien also der Kirche zu grossem Dank verpflichtet fiir ihre
Bestrebungen, die ausserhalb der christlichen Kultur und Religion
stehenden Volker fiir das Christentum zu gewinnen. Wir wollen
horen, was Fridtjof Nansen, wohl der griindlichste Kenner der
Eskimos, iiber die Wirksamkeit der Mission unter diesem Volk des
hohen Nordens und iiber die Titigkeit und den Einfluss der Mission
bet andern Volkerschaften sagt. Wir erfahren €s aus dem Schluss-
kapitel des vortrefilichen Buches »Eskimolebenc.

Fridtjof Nansen schreibt:

»Wenn wir nun zum Abschluss noch einen Blick zuriickwerfen:
was haben wir gesehen?

Wir haben ein von der Natur hochbegabtes Volk gefunden, das
gut lebte und trotz seiner Fehler auf einer hohen Stufe der Moral
stand. Aber durch unsere Kulturarbeit, unsere Produkte und unsere
Mission sind seine irdischen Lebensverhiltnisse sowohl wie seine
Moral und seine Gesellschaftsordnung in betriibender Weise in Ver-
fall geraten, und heute scheint das ganze Volk dem Untergang
geweiht. :

Und dennoch wurde es, wie wir sahen, riicksichtsvoller und besser
behandelt, als je ein anderes Naturvolk. Sollte hierin nicht ein ernster
Wink liegen? Und sind nicht, wenn wir uns unter anderen Natur-
volkern umsehen, die Folgen der Bereicherung mit den Europiern
und den Missionaren iiberall die gleichen?

Was ist aus den Indianern geworden? Wo sind die einst so
stolzen Mexikaner? Wo die hochbegabten Incas von Peru?
Wo ist Tasmaniens Urbevélkerung geblieben? Und wie steht
es mit den Wilden von Australien? Bald wird keiner von
ihnen mehr imstande sein, seine Stimme anklagend gegen die Rassc
zu erheben, die ihnen Untergang gebracht hat. Und Afrika? Ja,
das soll ja nun auch christlich werden. Wir haben schon damit
angefangen, es auszubeuten, und wenn die Neger kein ziheres
Leben haben, als die andern, so werden sie auch wohl denselben Weg
gehen, wenn erst das Christentum mit voller Musik kommt, Und
doch lassen wir uns nicht abschrecken und machen noch immer viel
Redens davon, dass wir den armen Wilden die Segnungen des
Christentums und der Zivilisation bringen.

Ist nicht, wenn wir die Missionen der Gegen\.\'art befrachten,
das Ergebnis beinahe iiberall dasselbe? Denken wir an ein Volk,
wie das chinesische, das ja auf einer hohen Kulturstufe steht



	Vom Zweifel

