
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 22

Artikel: Religiöse Aufklärung im Mittelalter : II. Die drei Betrüger (Schluss)

Autor: Tyndall, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 30. November 1927.

ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S. i

Postiacti Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V

»Wenn es gälte, Missbildung statt Geistesbildung hervorzubringen,

auf geistigem Gebiet Krüppel, Einäugige, Hinkende, Bucklige
I zu erzeugen, so könnte man sich schwer ein besseres Mittel dazu

als den Religionsunterricht.« Georg Brandes.6915 I denken

Abonnementspreis jährl. Fr. 6. —
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-finn.: Buchdr. Tscharnersir. 1 aa

Feldereinteilung '/:>-', '/m, l/s S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Religiöse Aufklärung im Mittelalter.
Von Dr. Paul TyndaU-Wien.

II. Die drei Betrüger.
(Schluss.)

In seiner Auffassung des Gewissens nimmt unser
mittelalterlicher Autor geradezu jene moderne Stellung der
utilitaristischen Ethik ein. Ist die Stimme des Gewissens, jene
Herzensbeklemmung nach einer Missetat, die Ankündigung
des :>Vcrgelters von oben;; in uns? fragt er im Abschnitt 14.

Nein! Die Stimme des Gewissens hat ihre Wurzel in dem

übereinstimmenden Triebe gegenseitiger Hilfsbereitschaft, auf
dem die ganze, sonst so hilflose menschliche Gesellschaft

beruht. Dieser Trieb, diese Harmonie des gegenseitigen
Beistandes wird durch Missetaten aber gestört und ins Gegenteil
verkehrt: dadurch entsteht jene innere Misstimmung, die man
als Stimme des Gewissens bezeichnet.

Und wenn also die Gottes- und Heiligenlegenden offenbar

nur Erfindung der Priester sind, durch die sie die Mittel
zu ihrem Lebensunterhalt reichlichst gewinnen, so ist das

allerdings noch kein unbedingter Beweis, dass Gott nicht
existiert.

S 17. »Esto, sit h »Mag er denn sein! Er sei!« Daraus folgt
aber noch nicht, dass er auch verehrt sein muss. Folgen wir
doch nur ruhig dem Zuge der Natur. Der ist angeblich
unvollkommen? Hält aber doch die menschliche Gemeinschaft
einigermassen aufrecht. Denn die religiösen Offenbarungen
gestalten das Menschenleben auch nicht glücklicher. Und das

Wesen Gottes, dessen Erkenntnis er angeblich von uns
fordert, wird auch durch keine Offenbarung klarer, sondern nach

erfolgter Offenbarung noch dunkler als vorher. Wie können
wir also in unserem Erkenntnisdrang die Schranken unserer
Fassungskraft überfliegen? Woher wissen wir, dass Gott
verehrt und sein Wesen von uns erkannt werden müsse.

£ IS. Aus einer besonderen Offenbarung. Wer bist du,
deinem Glauben nach, der du das sagst? Guter Himmel!
Welch wirres Durcheinander von Offenbarungen Die Orakel
der Heiden? Die hat schon das Altertum verlacht. Das Zeugnis

deiner Priester? Ich zeige dir Priester, die das gerade
Gegenteil sagen. Moses, die Propheten, die Apostel? Ihnen
tritt auf Grund einer noch neueren Offenbarung der Koran
entgegen, dessen Verfasser die Fälschungen der Christen mit
dem Schwert Verhauen hat (auf den Befehl Gottes!), wie
Moses (ebenfalls auf Gottes Befehl) die Heiden unterjocht
hat. Unci die Sekten der Veden und Brahmanen vor 1300

Jahren, von den Chinesen ganz zu schweigen. Und ihr, die
ihr in einem Winkel Europas steckt, geht darüber einfach
hinweg

«Der erste von den Dreien soll das Heidentum, der zweite
das Judentum, der dritte beide korrigiert haben. Wir wollen
a b w a r t e n wer den Mohammedanismus
korrigieren wird. Natürlich ist dabei die Leichtgläubigkeit der
Menschen Täuschungen ausgesetzt, und ihr Missbrauch, unter
dem Vorwande, Heil zu stiften, wird mit Recht Betrug
genannt. Und es ist augenscheinlieh, wie grosse Täuschungen
bei der Ausbreitung einer Religion mit unterlaufen, so dass
schon jeder Begründer einer neuen Religion des Betruges ver¬

dächtig ist- beruft er sich dabei auf die Autorität einer
höheren, unsichtbaren Macht, wie das immer der
Fall ist, und nicht auf die eigenen Gründungs- und Reforrn-
bestrebungen, so ist er eben ein Betrüger.

§ 21. Es liegt im Wesen der drei Hauptreligionen, dass
sich die eine auf die andere zurückbezicht, wie die des Moses
auf das Heidentum, die des Messias auf das Judentum, die
des Mohammed auf das Christentum, und dass die spätere
Religion die frühere verwirft. Daraus erwächst die notwendige
Aufgabe, nicht bloss die letzte, oder mittlere, oder erste,
sondern alle sorgfältig zu prüfen; vor allem deswegen, weil von
jeder Religionspartei den anderen Betrug vorgeworfen wird,
z. B. den Alten vom Messias, dass sie das Gesetz verdorben,
den Christen von Mohammed, dass sie das Evangelium
verdorben hätten. Bei dieser Prüfung darf keine Sekte
übergangen, sondern alle müssen vorurteilslos verglichen werden.
Wird auch nur eine einzige bei dem Vergleich übergangen,
so kann das gerade die sein, die mehr Wahrheit aufweist.

Tatsächlich behauptet jede Religionssekte von sich, die
besten Lehrer 'auf ihrer Seite zu haben, und jede, es an sich
erprobt zu haben und täglich von Neuem zu erproben, und
bessere gebe es nicht: derart müsste man entweder allen
glauben, was lächerlich ist, oder keinem, was inso-
lange als bis der wahre Weg erkannt worden, sicherer ist.

Und nun folgt der erste mutige Versuch vergleichender
Religionskritik; der Verfasser verfährt dabei wie ein echter
Freidenker, indem er vorurteilslos prüft und die Zeugnisse
von Freunden und von Feinden der betreffenden Religionsstifter

ebenso wie ihre Selbstzeugnisse untersucht. Seine
Freunde halten z. B. Moses für einen heiligen Religionslehrer,

die Feinde, die Anhänger der anderen Religionen, für
einen Betrüger; ebenso ist's mit Mohammed. Christus und
seine Lehre wird in dem Buche nicht behandelt, nur die
mosaische Lehre, die scharf kritisiert wird: 1. Der Bericht vom
persönlichen Verkehr des Moses, der nur auf seinem eigenen
Zeugnis beruht und nicht sicherer gilt, als der von Mohammeds

Bericht über sein Gespräch mit Gabriel, also beruht
dieser vorgebliche Verkehr mit Gott auf Betrug, was sich aus
den Schriften des Moses selbst (falls sie wirklich von Moses
sind!) ergibt. 2. Heiligkeit durch sittenreinen Lebenswandel
kann man ihm schwerlich mit irgendwelcher Berechtigung
zubilligen, wer die grossen und schweren Verbrechen des Moses
kennt; diese aber sind: a) Strassenraub, b) Aufwiegelung,
c) Kriege, oder wie immer sonst die Schlächtereien, Raub,
Verletzung der von demselben Moses erlassenen Gebote des
fünften und siebenten, benannt werden mögen. Auf dieselbe
Art, wieder Oberpriester in Indien oder Mohammed in seinen
Ländern unter Missbrauch des Namens und der Aussprüche
Gottes die alten Einwohner vertrieben, hat auch Moses
getötet und hinmorden lassen, um sich und den Seinen sicheren
Wohnsitz zu schaffen.

Des weitern bezweifelt unser Autor, ob die Bücher Mosis
auch von ihm sind, oder von Kompilatoren herrühren, ob sie
in der Sprache der Samariter oder in der echten hebräischen
Sprache geschrieben sind. Darin aber stellt er den Umgang
des Moses mit Gott sehr in Zweifel: Moses rühmt sich, er
habe Gott »von Angesicht zu Angesicht« gesehen,
was wiederum dem neuen Testament (Joh. I. IS) widerspricht,



170 DER FREIDENKER Nr. 22

wo es heisst: Niemand hat Gott je gesehen. Was
also für die Christen Wahrheit, ist für die Anhänger des Moses

aber Unwahrheit. Anderseits steht im zweiten Buch Moses
33, 20 : »Mein Angesicht wirst d u nicht schauen
können.« Diese Worte hält Gott dem Moses vor, auf dessen
Bitte, sich ihm zu zeigen, und sie widersprechen ausdrücklich
den früher zitierten Stellen : dies muss also von einem unüberlegten

Kompilator hinzugefügt worden sein; dadurch wird
aber das Ganze zweifelhaft.

Daran sehliesst sich eine Kritik der 10 Gebote, und aller
Berichte der Bibel, wie Erschaffung des Menschen aus einem
Erdkloss, Einblasen des Hauches, dann, wie Eva aus der Rippe
des Mannes gemacht wird; das Essen eines Apfels, das der
ganzen Menschheit zum todeswürdigen Verbrechen angerechnet

wird usw. Dies und tausend anderes wird der »Libertiner«
(der Freigeist) bei seiner Untersuchung den Fabeln
gleichsetzen, am meisten solchen der Rabbiner, da das Judenvolk
für Fabeln am meisten eingenommen ist. Ganz ähnlich, wird
er finden, redet ein Ovid, die Veden, die Brahmanen der
Chinesen und Inder, die davon fabulieren, wie ein schönes
Mädchen, aus einem Ei geboren, die Welt hervorgebracht habe
und (dergleichen mehr.

So liefert dieses Büchlein, das offenbar nur Fragment ist,
und mit dem Wort »tantum« »so viel« endet, die Grundlage
freidenkender Religionsvergleichung. Ueberliefert ist nur die
Kritik der mosaischen Lehre, des mosaischen Betruges. »So '

viel« wollte der Autor über Moses und seine Geschichten
sagen. Was er über das Christentum und den Islam gesagt
hat oder sägen wollte, ist nicht überliefert. Aber wir erraten
es' leicht: Alle drei Religionen sind nicht echt, basieren auf
Betrug. Und diesen Gedanken hat ein neuzeitlicher, ganz grosser

Denker als Fortsetzer des mittelalterlichen Ketzers
ausgedrückt mit den Worten:

»Ihr seid alle drei betrogene Betrüger! —
Eure Ringe sind alle drei nicht echt!«

Das sagt unser Lessing in seiner Ringparabel in »Nathan
der Weise«. Lessing kannte offenbar das seltene Buch von
den drei Betrügern, er kannte aber auch die Novelle des Bo-
caccio, die von dem Juden Melchisedek und dem Sultan Sa-
ladin handelt. Diese Novelle geht wiederum auf eine jüdische
Parabel von zwei Edelsteinen (im »Schebot Jehuda« des
Salomo ben Verga) zurück. Peter von Aragonien (1094—1104)
hat einen Juden, von dem er Geld erpressen wollte, gefragt,
welches Testament das bessere sei: das alte oder das neue.
»Vpr -einem Monat,« so antwortete der Jude, »reiste mein
Nachbar weit fort. Um seine Söhne zu trösten, liess er ihnen
zwei Edelsteine zurück. Nun kamen die beiden Brüder zu mir
und verlangten, dass ich sie von dem' Wert der Steine und
deren Unterschied in Kenntnis setzen sollte. Und als ich
erwiderte, dass das niemand besser weiss als der Vater, der ja
Juwelier sei, schlugen sie mich.« Darauf der König: »Daran
haben sie nicht recht getan, und' sie verdienen, bestraft zu

Feuilleton.

Vorträge von Prof. Dr. A. Drews.
Basel. Der Name Drews hat seine Wirkung getan, der grosse Ber-

noullianumssaal ist bis auf den letzten Platz besetzt. Unter den
Zuhörern bemerkt man namhafte Vertreter unserer theologischen Fakultät,

Vertreter anderer Wissenschaftsdisziplinen, Pfarrherren, Rektoren,
Lehrer, Studenten — was sich in der alten Universitätsstadt für
religiöse Probleme in .diesem oder jenem Sinn interessiert, ist zugegen
und lauscht gespannt den Ausführungen des greisen und tapferen
Gelehrten. Zur Diskussion meldete sich Herr Prof. Goetz, Dozent für
neutestamentliche Wissenschaft:. Er sieht in Herrn Prof. Drews den
ehrlichen Idealisten; der Votant kommt aber nicht über die schwere
Frage hinweg, wie es möglich sei, dass sich 18 Jahrhunderte so tief
und gründlich haben irren können, dass erst in diesen Tagen ein
Mann aus Karlsruhe die neue Wahrheit über Jesus auszusprechen
berufen sei. Er kennt alle Schriften Drews', hat sich aber von der
Ungeschichtlichkeit Jesus' nicht überzeugen können. (Die 18
Jahrhunderte gläubiger Jesusverehrung haben sich keineswegs geirrt. Da
Wissenschaft und Glauben nicht denselben Wahrheitsbegriff haben,
von verschiedenen Ausgangspunkten ausgehen und nach verschiedenen
Metboden arbeiten, kann von einem Irrtum eigentlich nicht gesprochen

werden, weder vom Standpunkt des Gläubigen aus, für den ja
wissenschaftliche Einsichten nicht verpflichtend sind, noch vom Standpunkt

des Wissenschaftlers aus, für den dieser wenn auch historisch
ganz unbegründete Jesusglaube eine religionswissenschaftlich und
psychologisch wohl begreifliche Tatsache darstellt. Von einem Irrtum
könnte nur dann gesprochen werden, wenn beide Kontrahenten auf

werden.« Der Weise aber antwortete: »Siehe, auch Christen
und Juden sind Brüder, diesen wie jenen ist ein Edelstein
überliefert, und du fragst midh, welcher der bessere sei? Mögest
du, o König, einen Boten zum Vater im Himmel senden. Er
ist der grosse Juwelier, der den Unterschied des Wertes der
Steine anzugeben wissen wird.«

Bei Bocaccio handelt es sich bekanntlich um den Wert
und die Echtheit der drei »monotheistischen« Religionen. Sa-
ladin will von dem Juden wissen, welche von den drei
Religionen die echte sei. Der Jude antwortet mit der Parabel von
dem Vater, der den Erbring von Sohn zu Sohn vererbt, bis ein
Vater von drei gleich guten, gleich gehorsamen Söhnen zwei
Ringe nachmachen lässt, damit keiner benachteiligt sei. Nach
des Vaters Tode zanken sich die Herren Söhne, »aber wer den
echten Ring hat, lässt sich nicht feststellen«.

Da hilft nur das Wunder, wie es in »Gesta Romanoruin«
in »le dis dou vrai aniel« »die Geschichte vom wahren Ring«
aus den1. XIII. Jahrhundert berichtet wird. Viele Kranke wurden

herbeigebracht. Die unechten Ringe wirken nichts. Der
echte heilt alle. — Es ist — der christliche Glaube!

Ganz anders hat der grosse Lessing die Parabel gestaltet
und zwar ganz im Sinne des Buches von den drei Betrügern.
Sein »Nathan« ist Lessings Schwanengesang. Der Herzog von
Braunschweig hatte ihm 1780 weitere theologische Streitschriften

gegen den Hauptpastor Goetze von Hamburg verboten.
So bestieg er seine »alte Kanzel, das Theater« und schenkte
uns sein Meisterwerk, gegen alle Finsterlinge siegreich. Auch
hier sind drei Ringe. Der echte Ring hat einen herrlichen Opal,
der die Wunderkraft besitzt, beliebt zu machen. Nach dem
Tode des Vaters verklagen sich die Söhne, da jeder den echten,

einzig wahren, allein seligmachenden Ring, der ihm
Alleinmacht und Alleinbesitz im Haus überträgt, zu haben
behauptet. Da stellt sich heraus, dass keiner der drei Ringe
die Wunderkraft hat, beliebt zu machen, vor Gott und
Menschen angenehm, denn keiner liebt den anderen.

»Jeder liebt sich selber nur am meisten!
O, so seid ihr alle drei betrogene Betrüger,
Eure Ringe sind alle drei nicht echt.
Der echte Ring vermutlich ging verloren!«

Das lehrt uns also der Verfasser des mittelalterlichen
Ketzerbuches, das lehrt uns Lessing, das lehrt uns aber vor
Allem das freie, vorurteilslose Denken, dass alle Religionen
trügerische, künstliche Zwangsysteme sind, ebenso wie alle
nationalistischen, militaristischen, terroristischen Systeme. Alles

Betrug, um die Menschen niederzuhalten, zu unterdrücken,
auszubeuten. Erst die Ueberwindung jeglichen Zwanges,
jeglichen ausbeuterischen Willens zur Macht kann — wie Lessing
meint: in tausendtausend Jahren — aus diesem Chaos
falscher Religionen den echten Ring finden lassen, zur Echtheit

führen, nämlich zu gegenseitiger Hilfe und vorurteilsloser
Liebe. Kein Glaubenszwang, kein Dogma, nur freies, Hebe-
volles Denken führt uns näher zur Erkenntnis und zum Heil.

dem gleichen Boden, auf dem Boden der sich ihrer Prinzipien wohl-
bewussten Wissenschaft stehen würden. Der Referent.)

Herr Prof. E. Staehelin, Dozent für Kirchengeschichte, hob einige
Punkte im Referat hervor, die nach seiner Ansicht von Prof. Drews
keine wissenschaftlich zutreffende Interpretation gefunden haben. Vor
allem weist er hin auf die vielen widerspruchsvollen Stellen und
Spannungen in den Evangelien, die ihm eben als Zeugnis dienen müssen
dafür, dass die Evangelien nicht nur hinterher zusammengestellt und
zusammengeklügelt worden sind, sondern dass sie echte historische
»Blöcke« enthalten. (Gegen Schluss seines Votums liess der Herr
Votant einige Barth'scfie Gedankengänge anklingen, die nicht mehr auf
allgemeine Geltung Anspruch erheben können. Denn nur der Gläubige
hört hier andere Töne, nur er 'sieht sich in den Evangelien vor die

grosse Entscheidung gestellt, der Religionshistoriker sieht aber hier
nur wissenschaftliches Material, er stellt sich auch innerlich
dementsprechend' dazu ein. Der Referent.)

Beide Voten waren sachlich und wissenschaftlich sehr wertvolle
Aeusserungen zu dem besprochenen Thema und legten ehrenvolles
Zeugnis ab für die Fähigkeit der beiden Herren Votanten, auch
entgegenstehende Ansichten würdigen und bis zu einem gewissen Grade
verstehen zu können.

In seinem Schlusswort bezeichnete Prof. Drews die liberalen
protestantischen Theologen als die eigentlichen Totengräber des
geschichtlichen Jesus. Er selbst sei zwar nicht Historiker, aber schliesslich

könne auch ein Philosonhieprofessor in diese Fragen eindringen,
und die letzten wissenschaftlichen Konsequenzen könne eben nur ein
Nichttheologc ziehen, »denn niemand sägt gerne einen Ast ab, auf
dem er selber sitzt«. Er bedauert, dass Herr Prof. Staehelin seine
Schriften zum Jesusproblem offenbar nicht kennt, sonst wäre diese
oder jene Ausstellung im Votum unterblieben.


	Religiöse Aufklärung im Mittelalter : II. Die drei Betrüger (Schluss)

