Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 22

Artikel: Religiose Aufklarung im Mittelalter : II. Die drei Betrtiger (Schluss)
Autor: Tyndall, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 30. November 1927.

DER

IDE

Nw. 22 = 10. Jahrgang.

KE

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am

15. und letzten jeden Monats

| Adresse des Geschéftsfithrers:
| Geschiiftsstelle der F. V. S.
‘ — Poslfach Basel 5 —=—
| Postcheck - Konto Nr. V. 6915

R

»Wenn es gilte, Missbildung statt Geistesbildung hervorzubrin-
gen, auf geistigem Gebiet Kriippel, Eindugige, Hinkende, Bucklige
7u erzeugen, so konnte man sich schwer ein besseres Mittel dazu
denken als den Religionsunterricht.«

Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.— |

(Mitglieder Fr. 5.—) |
inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr.14a |
Feldereinteilung /2, /16, '/s S. etc. |

Georg Brandes. " ; |
= Tarif auf Verlangen zu Diensten |

Religiose Aufkldrung im Mittelalter.
Von Dr. Paul Tyndall-Wien.

Il. Die drei Betriiger.
(Schluss.)

In seiner Auffassung des Gewissens nimmt unser mit-
telalterlicher Autor geradezu jene moderne Stellung der uti-
litaristischerr  Ethik ein. Ist die Stimme des Gewissens, jene
Herzensbeklemmung nach einer Missetat, die Ankiindigung
des »Vergelters von oben« in uns? fragt er im Abschnitt 14,
Nein! Die Stimme des Gewissens hat ihre Wurzel in dem
iibereinstimmenden Triebe gegenseitiger Hilfsbereitschaft, auf
dem die ganze, sonst so hilflose menschliche Gesellschaft
beruht, Dieser Trieb, diese Harmonie des gegenseitigen Bei-
standes wird durch Missetaten aber gestort und ins Gegenteil
verkehrt: dadurch entsteht jene innere Misstimmung, die man
als Stimme des Gewissens bezeichneat.

Und wenn also die Gottes- und Heiligenlegenden offen-
bar nur Erfindung der Priester sind, durch die sie die Mittel
su ihrem Lebensanterhalt reichlichst gewinnen, so ist das
allerdings noch kein unbedingter Beweis, dass Gott nicht
existiert.

§ 17. »Esto, sitl« sMag er denn sein! Er seil« Daraus folgt
aber noch nicht, dass er auch verehrt sein muss. Folgen wir
doch nur ruhig dem Zuge der Natur, Der ist angeblich unvoll-
kommen?® Hilt aber doch die menschliche Gemeinschaft eini-
germassen aufrecht. Denn die religivsen Offenbarungen ge-
stalten das Menschenleben auch nicht gliicklicher. Und das
Wesen Gottes, dessen Erkenntnis er angeblich von uns for-
dert, wird auch durch keine Offenbarung klarer, sondern nach
erfclgter Offenbarung noch dunkler als vorher. Wie kénnen
wir also in unserem Erkenntnisdrang die Schranken unserer
Fassungskraft iiberfliegen? Woher wissen wir, dass Gott ver-
chrt und sein Wesen von uns erkannt werden miisse.

§ 18. Aus einer besonderen Offenbarung. Wer bist du,
deinem Glauben nach, der da das sagst? Guter Himmel!
Welch wirres Durcheinander von Offenbarangen! Diz Orakel
der Heiden? Die hat schon das Altertum verlacht. Das Zeug-
nis deiner Priester? Ich zeige dir Priester, die das gerade
Gegenteil sagen, Moses, die Propheten, dic Apostel? IThnen
tritt auf Grund eciner noch neucren Offenbarung der Koran
entgegen, dessen Verfasser die Filschungen der Christen mit
dem Schwert zerhauen ‘hat (aaf den Befehl Gottes!), wie
Moses (ebenfalls aut Gottes Befehl) die Heiden unterjocht
hat. Und die Sekten der Veden und Brahmanen vor 1300
Jahren, vor den Chinesen ganz zua schweigen, Und ihr, die
ihr in einem Winkel Europas steckt, geht dariiber <cinfach
Linweg

»Der erste von den Dreien soll das Heidentam, der zweite
das Judentum. der dritte beide korrigiert haben. Wir wollen

abwarten, wer den Mohammedanismus korri-

gicren wird, Natiirlich ist dabei die Leichtgliubigkeit der
Menschen Tiuschungen ausgesetzt, und ihr Missbrauch, unter
dem Vorwande, Heil zu stiften, wird mit Recht Betrug ge-
nannt. Und es ist augenscheinlich, wie grosse TAuschungen
bei der Ausbreitung einer Religion mit unterlaufen, so dass
schen jeder Begriinder ciner neuen Religion des Betruges ver-

dichtig ist: Leruft er sich dabei auf die Autoritdt ciner
héheren, unsichtbaren Macht, wie das immer der
Fall is{, und nicht auf die eigenen Griindungs- und Reform-
bestrebungen, so ist er eben ein Betriiger.

§ 21. Es liegt im Wesen der drei Hauptreligionen, dass
sich die eine auf die andere zuriickbezieht, wie die des Moses

‘auf das Heidentum, die des Messias auf das Judentum, die

des Mohammed auf das Christentum, und dass die spatere
Religion die frithere verwirft. Daraus erwéchst die notwendige
Aufgabe, nicht bloss die letzte, oder mittlere, oder erste, son-
dern alle sorgfiltig zu priifen; vor allem deswegzn, weil von
jeder Religionspartei den anderen Betrug vorgeworfen wird,
z. B. den Alten vom Messias, dass sie das Gesetz verdorben,
den Christen von Mohammed, dass sie das Evangelium ver-
dorben hitten. Bei dieser Priifung darf keine Sekte {iber-
gangen, sondern alle miissen vorurteilslos verglichen werden,
Wird auch nur ecine einzige bei dem Vergleich iibergangen,
so kann das gerade die sein, die mehr Wahrheit aufweist.

Tatsidchlich behauptet jede Religionssekte von sich, dic
besten Lehrer aufl ihrer Seite zu haben, und jede, es an sich
erprobt zu haben und tiglich von Neuem zu erproben, und
bessere gebe es nicht: derart miisste man entweder allen
glauben, was ldacherlich ist, oder keinem, was inso-
lange als bis der wahre Weg erkannt worden, sicherer ist.

Und nun folgt der erste mutige Versuch vergleichender
Religionskritik; der Verfasser verfihrt dabei wie ein echter
Freidenker, indem er vorurteilslos priift und die Zeugnisse
von Freunden und von Feinden der betreffenden Religions-
stifter ebenso wie ihre Selbstzeugnisse untersucht. Seine
Freunde halten z. B. Moses fiir einen heiligen Religions-
lehrer, die Feinde, die Anhinger der anderen Religionen, fir
cinen Betriiger; ebenso ist's mit Mohammed, Christus und
seine Lehre¢ wird in dem Buche nicht behandelt, nur die mo-
saische Lehre, die scharf kritisiert wird: 1. Der Bericht vom
personlichen Verkehr des Moses, der nur auf seinem eigenen
Zeugnis beruht und nicht sicherer gilt, als der von Moham-
meds Bericht {iber sein Gespriach mit Gabriel, also beruht
dieser vorgekliche Verkehr mit Gott auf Betrug, was sich aus
den Schriften des Moses selbst (falls sie wirklich von Mosz2s
sind!) ergibt. 2. Heiligkeit durch sittenreinen Lebenswasndel
kann man ihm schwerlich mit irgendwelcher Berechtigung zu-
billigen, wer die grossen und schweren Verbrechen des Moses
kennt; diese aber sind: a) Strassenraub, b) Aufwiegzlung,
¢) Kriege, oder wie immer sonst die Schlichtercien, Raub,
Verletzung der von demselben Moses erlassenen Gebote des
fiinften und siebenten, benannt werden mogen. Auf dieselbe
Art, wie der Oberpriester in Indien oder Mohammed in seinen
Landern unter Missbrauch des Namens und der Ausspriiche
Gottes die alten Einwohner vertrieben, hat auch Moses ge-
totet und hinmorden lassen, um sich und den Seinen sichzren
Wohnsitz zu schaffen,

Ces weitern bezweifelt unser Autor, ob die Biicher Mosis
auch von ihm sind, oder von Kompilatoren herriihren, ob sie
in der Sprache der Samariter oder in der echten hebriischen
Sprache geschrieben sind. Darin aber stellt er den Umgang
des Moses mit Gott sehr in Zweifel: Moses rithmt sich, er
habe Gott »von Angesicht zu Angesicht« geschen,
was wiederum dem neuen Testament (Joh. I. 18) widerspricht,




170 'DER FREIDENKER Nr. 22

wo es heisst: Niemand hat Gott je gesehen Was
also fiir die Christen Wahrheit, ist fiir die Anhidnger des Mo-
ses aber Unwahrheit. Anderseits steht im zweiten Buch Moses
33, 20: »Mein Angesicht wirst du nicht schauen
konnen, « Diese Worte hilt Gott dem Moses vor, auf dessen
Bitte, sich ihm zu zeigen, und sie widersprechen ausdriicklich
den frither zitierten Stellen: dies muss also von einem uniiber-
legten Kompilator hinzugefiigt worden sein; dadurch wird
aber das Ganze zweifelhaft.

Daran schliesst sich eine Kritik der 10 Gebote, und aller
Berichte der Bibel, wie Erschaffung des Menschen aus einem
Erdkloss, Einblasen des Hauches, dann, wie Eva aus der Rippe
des Mannes gemacht wird; das Essen eines Apfels, das der
ganzen Menschheit zum todeswiirdigen Verbrechen angerech-
net wird usw. Dies und tausend anderes wird der »Libertiner«
(der Freigeist) bei seiner Untersuchung den Fabeln gleich-
setzen, am -meisten solchen der Rabbiner, da das Judenvolk
fiir Fabeln am meisten eingenommen ist. Ganz &hnlich, wird
er finden, redet ein Ovid, die Veden, die Brahmanen der Chi-
nesen und Inder, die davon fabulieren, wie ein schones Mad-
chen, aus einem Ei geboren, die Welt hervorgebracht habe
und (dergleichen mehr. ,

So liefert dieses Biichlein, das offenbar nur Fragment ist,
und mit dem Wiort »tantum« »so viel« endet, die Grundlage
freidenkender Religionsvergleichung. Ueberliefert ist nur dic

Kritik der mosaischen Lehre, des mosaischen Betruges. »So-

viel« wollte der Autor iiber Moses und seine Geschichten
sagen. Was er iiber das Christentum und den Islam gesagt
hat loder sagen wollte, ist nicht iiberliefert. Aber wir erraten
es leicht: Alle drei Religionen sind nicht echt, basieren auf
Betrug. Und diesen Gedanken hat ein neuzeitlicher, ganz gros-
ser Dcnker als Fortsetzer des mittelalterlichen Ketzers aus-
gedriickt mit den Worten:

»Iht seid alle drei betrogene Betriiger! —

Eure Ringe sind alle drei nicht echt!«

Das sagt unser Lessing in seiner Ringparabel in »Nathan
der Weise«. Lessing kannte offenbar das seltene Buch von
den drei Betriigern, er kannte aber auch die Novelle des Bo-
caccio, dic von dem Juden Melchisedek und dem Sultan Sa-
ladin handelt. Diese Novelle geht wiederum auf eine jiidische
Parabel von zwei Edelsteinen (im »Schebot Jehuda« des
Salomo ben Verga) zuriick. Peter von Aragonien (1094 —1104)

hat einen Juden, von dem er Geld erpressen wollte, gefragt,

welches Testament das bessere sei: das alte oder das neue,
»Vior einem Monat,« so antwortete der Jude, »reiste mein
Nachbar weit fort. Um seine Séhne zu trosten, liess er ihnen
zwei Edelsteine zuriick, Nun kamen die beiden Briider zu mir
und verlangten, dass ich sie von dem Wert der Steine und
deren Unterschied in Kenntnis setzen sollte. Und als ich er-
widerte, dass das niemand besser weiss als der Vater, der ja
Juwelier sei, schlugen sie mich.« Darauf der Kénig: »Daran
haben sie nicht recht getan, und sie verdienen, bestraft zu

werden.« Der Weise aber antwortete: »Siehe, auch Christen
und Juden sind Briider, diesen wie jenen ist ein Edelstein iiber-
liefert, und du fragst mich, welcher der bessere sei? Mogest
du, o Konig, einen Boten zum Vater im Himmel senden. Er
ist der grosse Juwelier, der den Unterschied des Wertes der
Steine anzugeben wissen wird.«

Bei Bocaccio handelt es sich bekanntlich um den Wert
und die Echtheit der drei »monotheistischen« Religionen. Sa-
ladin will von dem Juden wissen, welche von den drei Reli-
gionen die echte sei. Der Jude antwortet mit der Parabel von
dem Vater, der den Erbring von Sohn zu Sohn vererbt, bis cin
Vater von drei gleich guten, gleich gehorsamen Séhnen zwei
Ringe nachmachen ldsst, damit keiner benachteiligt sei. Nach
des Vaters Tode zanken sich die Herren Sohne, »aber wer den
echten Ring hat, ldsst sich nicht feststellenc,

Da hilft nur das Wunder, wie es in »Gesta Romanorumc
in »le dis dou vrai aniel« »die Geschichte vom wahren Ringx
aus dem XIII. Jahrhundert berichtet wird. Viele Kranke wur-
den herbeigebracht. Die unechten Ringe wirken nichts. Der
echte heilt alle. — Es ist — der christliche Glaube!

Ganz anders hat der grosse Lessing die Parabel gestaltet
und zwar ganz im Sinne des Buches von den drei Betriigern.
Sein »Nathan« ist Lessings Schwanengesang. Der Herzog von
Braunschweig hatte ihm 1780 weitere theologische Streitschrif-
ten gegen den Hauptpastor Goetze von Hamburg verboten.
So bestieg er seine »alte Kanzel, das Theater« und schenkte
uns sein Meisterwerk, gegen alle Finsterlinge siegreich. Auch
hier sind drei Ringe. Der echte Ring hat einen herrlichen Opal,
der die Wunderkraft besitzt, beliebt zu machen. Nach dem
Tode des Vaters verklagen sich die Sohne, da jeder den ech-
ten, einzig wahren, allein seligmachenden Ring, der ihm Al-
leinmacht und Alleinbesitz im Haus iibertrigt, zu haben be-
hauptet. Da stellt sich heraus, dass keiner der drei Ringe
die Wunderkraft hat, beliebt zu machen, vor Gott und Men-
schen angenehm, denn keiner liebt den anderen.

»Jeder liebt sich selber nur am meisten!
0, so seid ihr alle -drei betrogene Betriiger,
Eure Ringe sind alle drei nicht echt.

Der echte Ring vermutlich ging verloren!«

Das lehrt uns also der Verfasser des mittelalterlichen
Ketzerbuches, das lehrt uns Lessing, das lehrt uns aber vor
Allem das freie, vorurteilslose Denken, dass alle Religionen
triigerische, kiinstliche Zwangsysteme sind, ebenso wie alle
nationalistischen, militaristischen, terroristischen Systeme. Al-
les Betrug, um die Menschen niederzuhalten, zu unterdriicken,
auszubeuten. Erst die Ueberwindung jeglichen Zwanges, jeg-
licken ausbeuterischen Willens zur Macht kann — wie Lessing
meint: in tausendtausend Jahren — aus diesem Chaos fal-
scher Religionen den echten Ring finden lassen, zur Echt-
heit fithren, namlich zu gegenseitiger Hilfe und vorurteilsloser
Liebe. Kein Glaubenszwang, kein Dogma, nur freies, liebe-
volles Denken fithrt uns niher zur Erkenntnis und zum Heil.

Feuilleton.

Vortrige von Prof. Dr. A. Drews.

Basel. Der Name Drews hat seine Wirkung getan, der grosse Ber-
noullianumssaal ist bis aut den letzten Platz besetzt. Unter den Zu-
hérern bemerkt man namhafte Vertreter unserer. theologischen Fakul-
tit, Vertreter anderer Wissenschaftsdisziplinen, Pfarrherren, Rektoren,
Lehrer, Studenten — was sich in der alten Universititsstadt fiir reli-
gitse Probleme in diesem oder jenem Sinn interessiert, ist zugegen
und Jauscht gespannt den Ausfithrungen des greisen und tapferen Ge-
lehrten. Zur Diskussion meldete sich Herr Prof. Goetz, Dozent fiir
neutestamentliche Wissenschaft: Er sieht in Herrn Prof. Drews den
ehrlichen Idealisten; der Votant kommt aber nicht iiber die schwere
Frage hinweg, wie es moglich sei, dass sich 18 Jahrhunderte so tief
und griindlich haben irren kénnen, dass erst in diesen Tagen ein
Mann aus Karlsruhe die neue Wahrheit iiber Jesus auszusprechen
berufen sei. Er kennt alle Schriften Drews’, hat sich aber von der
Ungeschichtlichkeit Jesus’ nicht iiberzeugen kénnen. (Die 18 Jahr-
hunderte gliubiger Jesusverehrung haben sich keineswegs geirrt. Da
Wissenschaft und Glauben nicht denselben Wahrheitsbegriff haben,
von verschiedenen Ausgangspunkten ausgehen und nach verschiedenen
Methoden arbeiten, kann von einem Irrtum eigentlich nicht gespro-
chen werden, weder vom Standpunkt des Glidubigen aus, fiir den ja
wissenschaftliche Einsichten nicht verpflichtend sind, noch vom Stand-
punkt des Wissenschaftlers aus, fiir den dieser wenn auch historisch
ganz unbegriindete Jesusglaube eine religionswissenschaftlich und
psychologisch wohl begreifliche Tatsache darstellt. Von einem Irrtum
konnte nur dann gesprochen werden, wenn beide Kontrahenten auf

dem gleichen Boden, auf dem Boden der sich ihrer Prinzipien wohl-
bewussten Wissenschaft stehen wiirden. Der Referent.)

Herr Prof. E. Staehelin, Dozent fiir Kirchengeschichte, hob cinige
Punkte im Referat hervor, die nach seiner Ansicht von Prof. Drews
keine wissenschaftlich zutreffende Interpretation gefunden haben. Vor
allem weist er hin auf die vielen widerspruchsvollen Stellen und Span-
nungen in den Evangelien, die ihm cben als Zeugnis dienen miissen
dafiir, dass die Evangelien nicht nur hinterher zusammengestellt und
zusainmengekliigelt worden sind, sondern dass sie echte historische
»Blécke« enthalten. (Gegen Schluss seines Votums liess der Herr Vo-
tant einige Barth’sche Gedankenginge anklingen, die nicht mehr auf
allgemeine Geltung Anspruch erheben kénnen. Denn nur der Gliubige
hort hier andere Téne, nur er'sieht sich in den Evangelien vor die
grosse Entscheidung gestellt, der Religionshistoriker sieht aber hier
nur wissenschaftliches Material, er stellt sich auch innerlich dem-
entsprechend dazu ein. Der Referent.)

Beide Voten waren sachlich und wissenschaftlich sehr wertvolle
Aeusserungen zu dem besprochenen Thema und legten ehrenvolles
Zeugnis ab fiir die Fahigkeit der beiden Herren Votanten, auch ent-
gegenstehende Ansichten wiirdigen und bis zu einem gewissen Grade
verstehen zu konnen.

In seinem Schlusswort bezeichnete Prof. Drews die liberalen pro-
testantischen Theologen als die eigentlichen Totengriber des ge-
schichtlichen Jesus. Er selbst sei zwar nicht Historiker, aber schliess-
lich kénne auch ein Philosophieprofessor in diese Fragen eindringen,
und ‘die letzten wissenschaftlichen Konsequenzen kénne eben nur ein
Nichttheologe ziehen, »denn niemand sigt gerne cinen Ast ab, auf
dem er selber sitzt«. Er bedauert, dass Herr Prof. Staehelin seine
Schriften zum Jesusproblem offenbar nicht kennt, sonst wire diese
oder jene Ausstellung im Votum unterblieben.



	Religiöse Aufklärung im Mittelalter : II. Die drei Betrüger (Schluss)

