
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 3

Artikel: Ueber Religion : (Schluss)

Autor: Limacher, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Februar 1927. Hr. 3 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

[Adresse des Geschäftsführers :

[Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5=

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Religionen sind Kinder der Unwissenheit, die ihre Mutter nicht
lange überleben. Schoixnhwer.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 1 aa

Feldereinteilung '/:;*, 1/ns, Ve S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Ueber Religion.
Von Dr. F. Limactier, Bern.

(Schluss.)

Wer die Walvrheit und Schönheit der Natur einmal erkannt
hat, besitzt ein tiefes Vertrauen zu ihr, ein Vertrauen, das
durch nichts erschüttert werden kann. Die Natur kann jedes
Geheimnis lösen und unaufgeklärte Geheimnisse harren noch
der Lösung durch die menschliche Forschung vermittelst des
menschlichen Gehirns. Der leiseste Schatten einer Vorstellung
des Uebernatürlichen stört sofort die Harmonie der Natur und
ist daher mit ihr absolut unverträglich. Die fundamentale Grundlage

der natürlichen Religionen ist, dass ausserhalb der Natur
nichts ist, noch war, noch sein kann, xiass jedes einzelne ein
Teil des grossen Ganzen ist, den Naturgesetzen der Existenz
unterworfen, die ganze übrige Natur beeinflussend und von
ihr beeinflusst, und dass der Hauptzweck unseres Lebens ist,
ihre Gesetze zu erkennen und darnach zu leben.

Dies ist die grosse Wahrheit, der die ganze moderne
Philosophie zustrebt und die sich über einen grossen Teil der
zivilisierten Welt verbreitet, wobei sie in jüngster Zeit die
kitende Idee der meisten tiefen Denker auf dem Kontinent,
in England und in Amerika bildet. Es ist die Wahrheit, die
von den Vertretern der übernatürlichen Glaubenslehre als
Atheismus und Unglauben gebrandmarkt wird, die dabei
vergessen, dass es sich nicht mehr darum handelt, ob der Mensch
einen tiefen und festen Glauben hat, sondern ob er an eine
übernatürliche Religion glaubt, oder aber an die Natur. Wer
an das LJebernatürliche glaubt, leugnet die Zulänglichkeit der
Naturkräfte und entthront die Natur der Herrschaft über die
Welt. Wir dürfen uns keiner Täuschung hingeben, wir können
nicht zwei Herren dienen. Der Glaube an einen »Persönlichen

Gott« ist der Unglaube an die Natur und ihre Kräfte.
Die natürliche Weltanschauung dagegen ist das Endziel und
muss daher alle übernatürlichen Religionen vernichten. Mers-
kowsky sagt in seinem Werk »Peter der Grosse« ganz einfach
und klar: »Entweder Glauben ohne Wissenschaft, oder aber
Wissenschaft ohne Glauben.«

Dass alle diese Ideen in der Neuzeit schon längst Anhänger
gefunden haben, dafür sind die Schriften eines Goethe, Kant,
Heine, Feuerbach, Virchow u. a. m. schlagende Beweise. Dass
im Mittelalter kein Platz für diese Ansichten vorhanden war,
dafür sorgte der römische Katholizismus mit seiner Inquisition

in erster Linie, aber auch der fanatische Protestantismus
Ermangelte nicht, dasselbe zu tun. Erinnert sei nur an die
Ketzerverbrennungen, an Giordano Bruno, an Vanini, an den
Arzt Servet in Genf usw.

Der Jesuitenpater Inkhofer, im Jahr 1633, behauptet: »Der
Glaube an die Bewegung der Erde ist von allen Ketzereien
die ungeheuerlichste, verdeblichstre und anstössigste. Die Un-
beweglichkeit der Erde ist dreifach heilig; eher sollten Gründe
gegen die Unsterblichkeit der Seele, gegen das Dasein Gottes
und seine Menschwerdung geduldet werden, als solche
Beweise dafür, dass die Erde sich bewege.

Es ist der modernen Wissenschaft dafür zu danken, dass
heute keine Scheiterhaufen mehr angezündet werden und sich
niemand mehr um einen päpstlichen Bannfluch kümmert. Mag

die Kirche auch heute noch gegen die aufklärende Wissenschaft

ankämpfen, mag der Pontifex maximus in Rom noch
so viele Bücher und Schriften auf den Index setzen, der
fortgeschrittene Mensch lacht über die Ohnmacht des Stellvertreters

Gottes auf der Erde. Charakteristisch für die Auffassung
der Kirche ist immerhin das, dass heute noch die Werke
unserer grössten Denker, wie Descartes, Diderot, Spinoza, Hume,
Kant, Comte. Goethe, Voltaire, Rousseau, Nietzsche, Heine,
Renan, Darwin, Zola, Tolstoy und so viele andere auf dem Index:
stehen, d. h. für die Gläubigen zu lesen verboten sind.

Interessant dagegen ist die Tatsache, dass in der alten
griechischen und römischen Welt diese Ideen schon Anhänger
gehabt haben. Zum Beweis dafür will ich zwei Gedichte
erwähnen, die uns als Fragmente aus jener fernen Zeit erhalten
geblieben sind und die in deutscher Uebersetzung folgendermassen

lauten :

»Erstlich dann stehe für uns als die oberste Regei der Satz fest:
Nichts wird je aus dem Nichts erzeugi durch die. göttliche

Schöpfung.
Denn nur deshalb fesselt die Furcht die Gemüter der Menschen,
Weil sie Erscheinungen seh'n auf Erden und droben im

Himmel,
Deren bewegende Gründe sie nicht zu durchschauen vermögen.
Und so wähnen sie dann, dies wirke göttliche Allmacht.
Wenn wir erkennen daher, d;u-s Nichts entspriessen dem Nichts

kann,
Schauen wir klarer das Ziel und den Ursprung jeglichen Dinges,
Fassen wir leichter und sehen, wie es ohne die Götter zu Tag

tritt.« Lu er e 1 1 u s.

»Als vor dem menschlichen Blick missschaffen versiechte das
Leben,

Niedergedrückt von der ehernen Last schwerwuchtigen
Glaubens.

Welcher vom Himmel herab sein hässliches Antlitz zeigte,
Da erstand ein hellenischer Mann und wagte das Wagnis^,
Aug' in Auge gebohrt entgegen zu treten dem Unhold.
Götter und Blitze bestürzten ihn nicht, noch des himmlischen

Donners
Dräuend Gedröhn. Mit verdoppelter Kraft aufstrebte sein

Geist nur.
An das verschlossene Tor der Natur anpocht er gewaltig.
Krachend brach es entzwei von den wuchtigen Schlägen und

weithin
Ueber die flammenden Mauern der Welt vordrang er als

Sieger,
Und er durchspähte das All' mit dem leuchtenden Auge des

Forschers,
Bracht uns als Beute zurück das Geheimnis allen Entstehens,
Jeglicher Kraft wies an er ihr Ziel und Mass und Beschränkung.
Und so hegt nun im Staub, der uns einstens bezwungene

Glaube
Machtlos, aber uns trägt der Triumph empor zu den Sternen.«

(Gedicht auf Socrates von Epicur.)

Wie der Gegensatz von Gott und Teufel in der natürlichen
Religion in Nichts verflogen ist, nachdem das Denken die



18 DER -FREIDENKER .\'r.: 3.

Mystik und damit die übernatürliche Religion überwunden hat,
so liegt auch der Gegensatz von Gott und Welt in den letzten
Zügen. Gott und Welt, Materie und Geist erscheinen nicht
mehr als Gegensätze. Die Weltidee hat die Gottesidee in
sich autgenommen. Dadurch ist die Welt aus einer blossen
Schöpfung zur Schöpferin selber emporgestiegen, die durch
ihre Gesetze, die Naturgesetze, für ihre Erhaltung selber sorgt.
Das Ziel aller Entwicklung auf Erden ist aber das Reich einer
idealen Menschheit. Dazu verhilft keineswegs der Aberglaube
und die Mystik der übernatürlichen Religionen. Dazu verhilft
ganz und allein nur der Glaube an die Natur und ihre' Gesetze,
der Glaube an die Vernunft. Der Weg ist weit und heute nach
dem Weltkrieg noch mühsamer geworden, aber die Hoffnung
ist geblieben und schrittweise geht es doch vorwärts. Aber auf
ein grosses Hindernis muss ich notgedrungen hinweisen. Dieses
Hindernis bilden die intellektuellen, die geistigen Träger
unserer heutigen Wissenschaft. Die Anklage diesen Menschen
gegenüber hat Paul Heyse folgendermassen formuliert:
»Selbst Männer der Wissenschaft scheuen sich in ihren Werken,

die nicht einmal für die Massen bestimmt sind, ihre
geheimsten Gedanken auszusprechen, um ihres Friedens, wenn
auch nicht mehr ihres Lebens sicher zu sein. Was ihre innerste
Ueberzeugung ist, das flüstern sie, wie ein sündhaftes Geheimnis,

höchstens unter vier Augen einzelnen ins Ohr, die sie
genau geprüft und als Geistesverwandte erkannt haben, während
kindischer Unsinn und verbrechersehe Dummheit sich offen
auffallen Strassen spreizen darf.«

Diese Männer haben Angst vor dem Kampf für die Wahr-
• heit und doch stehen sie der Wahrheit am nächsten. Sie fürch¬

ten, eine Einbusse ihres öffentlichen Ansehens oder materiellen
Schaden dadurch zü erleiden, wenn sie für ihre Erkenntnis
und Ueberzeugung vor der Welt einstehen würden. Diese
Männer der Wissenschaft schaden in ihrer Feigheit der Wahrheit

mehr, als ein offener Feind. Und solche Gelehrte gibt es
in—der heutigen wissenschaftlichen Welt in Hülle und in Fülle.
Mit Recht sagt ein Schriftsteller, dass die Intellektuellen
entweder das Beste oder das Schlimmste sind, das vorkommt.
Bald sind sie im Vortrupp des Fortschrittes, bald aber sind sie
die willigsten Helfershelfer der Reaktion und dabei hallen sie
sich in masslosem Ehrgeiz für die Führer der Menschheit. Ihr
einziges Bestreben ist, wie- Barbusse sagt, mit den »führenden
Mächten« — ob links oder rechts, ist egal — in vollem Einklang
.zu sein. Der Krieg hat übrigens so recht gezeigt wozu die
.Intellektuellen fähig sind. Wie viele Professoren, Historiker,
Schriftsteller, Künstler gehorchten der Sensation, der Eitelkeit
oder dem Oelde, verherrlichten den Krieg und sangen Hymnen
auf den unsinnigsten Chauvinismus. In Deutschland war es
der Aufruf der 93 Gelehrten, in Frankreich waren es die
Gelehrten der Sorbonne, welche den »Matin« und den »Temps«
für ihre Bibel erklärten. So degradierten sich dieselben zu
Händlern mit billigen Tröstungen, zu' Charlatanen
pseudowissenschaftlicher Produkte, zu Hausierern mit verstiegenen

Feuilleton.
Weltsprache und Freidenkertum.

Referat von W. A. Rietmann, gehalten in der Ortsgruppe Zürich.

Das Problem einer Weltsprache ist gar nicht so modern, wie vielfach

angenommen wird. In der Wissenschaft haben wir schon längst
im Latein unü Griechisch, in der Diplomatie im Französischen und

-im- Wetthandel im Englischen eine Art Weltsprachen. Diese, besonders

die alten Sprachen, kommen aber schon wegen ihrer
Kompliziertheit für den täglichen Gebrauch nicht ernsthaft in Betracht.
Immerhin sehen wir aber hier schon einen Beweis für das Bedürfnis
einer internationalen Hiltssprache.

Anregung zur Schaffung einer eigentlichen Weltsprache hat
niemand Geringerer als der Philosoph Descartes gegeben. Auf diese
Anregung hin veröffentlichte 1661 der Engländer Dalgarno sein
System, nach welchem schablonenmässig sämtliche Begriffe in 17
Klassen eingeteilt wurden.

Um 1680 publizierte auch Leibnitz ein System einer
»philosophischen Sprache«, das einlach aus lauter Zahlen bestand, die ja
in allen Sprachgebieten als solche gleiche Bedeutung haben. Die
Anwendung erforderte aber fabelhafte Kopfrechner; beide Systeme
erwiesen sich als schauderhaft kompliziert und ungenau.

Es entstanden mit der Zeit eine Menge von Weltsprachen, eine
unbrauchbarer als die andere. Auch einer meiner Verwandten hat
eine Rietmann-Sprache erfunden, die dazu nicht einmal die dümmste
war. Doch, ich möchte einige dieser »Blüten«, wenigstens die
bekannteren, herausgreifen.

und konfusen Spekulationen, zu Büchergelehrten mit
metaphysischen Gedankengängen. ;

' V' ".. >

Aber auch das Volk ist in dieser Beziehung mit schwerer
Schuld belastet. Die grosse Masse des Volkes mit ihrer
Unwissenheit und Unbildung, ihrer Denkfaulheit oder ihrer;
Unfähigkeit, zu denken, ihrer Unselbständigkeit und Abhängigkeit
von materiellen Interessen, ihrer Unterwürfigkeit unter
Herkommen und - Gewohnheit, mit ihrer grobmaterialistischen
Denkungsweise und ihrem grobmaterieüen Gefühlsleben bildet
das grosse Schwergewicht an der Uhr der Menschheitsentwick-
iung, welches diese Entwicklung verlangsamt und abbremst
und auf diese Weise die riesigsten Anstrengungen einer
aufgeklärten und für das Wohl der Menschheit begeisterten Min-'
derheit mehr oder weniger vereitelt.

Bildung, Erziehung, Wissenschaft und Aufklärung sind viel
bessere Lehrer für die Menschheit, als der phantastische, .zu'
so vielen niedern Zwecken ausgebeutete religiöse, übernatürliche

Glaube. Sünde ist Krankheit; Irrtum, Verzweiflung und
Unwissenheit sind die Quelle aller Uebel. Nicht die sogen.
übernatürliche Gottesfurcht wirkt verbessernd auf die Moralität,

sondern die Veredlung der Sitten, der Weltanschauung, die
Verbesserung des privaten und des nationalen Lebens, die
Ausbreitung der Wissenschaft. Daher muss auch eine ganz
andere Grundlage für unsere Sittlichkeit gesucht vyerden, als
nur die lächerliche Furcht vor Strafe oder die Hoffnung auf
Belohnung durch einen himmlischen Richter. Je mehr der
Mensch daher auf seine eigene Vernunft und auf sein
Denkvermögen sich verlässt, um so stärker muss er sich der Natur
und ihren Gesetzen zuwenden und dem übernatürlichen Glauben

entsagen, wobei sein Kampf mit der Ungunst der ihn
umgebenden Lebensverhältnisse um so erfolgreicher sein wird.
Denn damit kommt er der Wahrheit in Wirklichkeit näher. Wie
recht hat doch Friedrich der Grosse, wenn er sagt, dass, wenn
man die Geschichte studiere, man beinahe annehmen müsse,
die ganze Menschheit sei von der Zeit Konstantin des Grossen
(der bekanntlich das Christentum zur Staatsreligion erhob) bis
auf die Zeit Luthers, d. h. der Reformation, wahnsinnig oder
blödsinnig gewesen.

Es war dies die Zeit, in welcher vernünftiges, naturgemässes
Denken ein Verbrechen bildete und mit dem Tode bestraft
wurde. Diese Worte Friedrichs des Grossen über das Mittelalter

und seiner geistigen Verfassung sollen durch zwei
klassische Schulbeispiele illustriert werden:

Fümhundert Jahre vor Christus sagte der Nestor der Aerzte,
der griechische Arzt Hippokrates, von der von uns als Epilepsie
oder Fallsucht bezeichneten Krankheit, dass der Pöbel glaube,
dieses Leiden sei eine Wirkung von Dämonen oder bösen
Geistern. Tatsächlich sei es aber eine rein körperliche Krankheit
und könne durch Arzneien günstig beeinflusst werden. Aber
in dem vom grossen Philosophen und Freidenker als
wahnsinnig oder blödsinnig bezeichneten Zeitalter römisch-katholischer

Hochkonjunktur sagten die Theologen, dass der Pöbel

Prot. Jean-Francois Sudre in Soreze veröffentlichte 1817
die Sprache »Solresol«, deren ganzer Wortschatz einfach der
Tonleiter do, re, mi, fa, sol, la, si entnommen wurde. Ich brauche wohl
nicht zu betonen, dass diese Singerei absolut unbrauchbar und ein->

fach lächerlich -war. Merkwürdigerweise erhielt aber Sudre dafür doch
zwei Preise an Weitausstellungen und Anerkennungsschreiben u. a.
von Victor Hugo, Lamartine und Alexander Humboldt.

Etwas besser war B ü r j a s » P a s i I a I i e « 18ÜQ, der alle Wörter
aus Wurzellauten kombinierte, die durch Vokale verbunden wurden,
z. B. kr — stark, k — hoch;, also kryka — hoher, starker Baum
— Eiche. Sie sehen an diesem Beispiel die kolossale Ungenauigkcit.

Ich erwähne ferner die »Langue universelle« von L e -

tellier (1852), weder praktisch noch philosophisch bedeutend, und
die etwas bessere »Langue universelle« des spanischen Abtes S o t o s

Och and o (1855), für die sich auch das 1855 konstituierte Komitee:
»Societe internationale de Linguistique« verwendete.

Mit der Zeit machten sich in den Weltsprachebestrebungen mehr
praktische als wissenschaftliche Bedürtnisse geltend. Dabei sind als
spezielle Richtung die Systeme a posteriore zu unterscheiden,
die sich an irgend eine bestehende Sprache anlehnen.

In Diderots Encyclopedie skizzierte Fa iget 1765 unter dem Titel
;(Langue nouvelle« eine Grammatik a posteriore. 1839 folgte die
»Communikationssprache« eines Deutschen mit Anlehnung
an das Französische, 1852 ein »spanisches Projekt«, vermischt mit
franzosischen und germanischen Brocken. 1888 erfanden die Deutschen
Volk una Fuchs ihre »Weltsprache«, ein vereintacfites Latein wie
1885 das »Neofatine« von Courtonne und das Projekt von
August Theodor Grimm in seinem »Programm für die Bil-



.'Nr., 3

'dk 'Epi-kpsic- für-eine Krankheit. halte„,jpein. seuäjber. nicht so,
: sie sei- eine sichtbare Wirkung vo.n. Dänioneij^und - Teufeln. Sie

behandelten • dieselbe daher mit Feuer, ..Folter, und mit
Hinrichtungen. In -Anwendung echt christlicher 'Nächstenliebe suchten

sie diese angeblich "Besessenen mit den drastischen Mitten
der .Teufelausfreibürig zu kurie-ren ünd für ihr Jenseits zu fetten.

Würden!., wir heute" solche Vertreter der übernatürlichen,
geoffenbärten. .Religion ohne weitere' Bedenken trotz ihrer
'vergeblichen und"angeblichen übernatürlichen. Mission nicht sofort
einer Irrenanstalt zur weiteren Behandlung überweisen? Doch
wohl, ganz gewiss! .'" '

Und das zweite klassische Beispiel: " ' ¦

Thaies. - der,. älteste "der' sogen, jonischen ; Philosophen, 'der

seine • astronomischen1 Kenntnisse im Verkehr mit den
ägyptischen Priestern und deren uralter Weisheit erworben hatte,
.war etwa um das Jahr 600 vor Christus imstande, den erstaunten.

Joniern eine Sonnenfinsternis zum voraus anzukündigen,
hatte also dieses Ereignis bereits als; etwas vollständig Natürliches

erkannt. Zweitausend Jahre später, im Mittelalter, hielt
man die Sonnenfinsternis für etwas über- und unnatürliches,
¦wobei die ganze Luft vergiftet sei. Daher erliessen geistliche
und in derem Auftrag auch weltliche Behörden die lächerlichsten

Vorschriften für die damaligen Menschen.

¦ Solche Beispiele liessen sich noch in grosser Anzahl
anführen, doch wir wollen uns hier damit begnügen. -

* Gorki sagt in seiner Novelle »Der Landstreicher« treffend:
»Wenn man lügt und dabei sieht, dass man Glauben findet,
so fühlt man sich über die Menschen' erhaben.« Eine überaus
plaüsible Erklärung für die sogen, übernatürliche Berufung-
ganz speziell der orthodoxen Priesterschaft der christlichen
Konfessionen

Scbliessen wir unsere Betrachtung mit einem Ausspruch
eines unserer. grössten Dichter, Schillers, der niemals etwas zu
tun gehabt hat mit Priestertum, Kirche und konfessionellen
Dogmen; des Verkünders einer freien Zukunft für die Menschheit,

des Vorkämpfers wahrer Humanität:

»Zu welcher. Religion ich mich bekenne? Zu keiner von
allen, die du mir nennst. Du fragst: Warum zu keiner? Ich
antworte: Aus Religion.«

Heute würde er sagen: Aus Erkenntnis.
Dabei wollen wir aber des arabischen Dichters Omar

Cbaijm nicht vergessen, dessen Vers diese Ausführungen
beenden und die folgendermassen lauten:

»Um Höllenfurcht und Himmelshoffnung drehen
Sich Kirchen Synagogen und Moscheen^
Doch wer gedrungen bis zum Quell' des Lichts,
Macht sich aus Himmel und aus Hölle nichts.«

dung einer Weltsprache«, ebenso das »Bamberger Projekt des Pfarrers

Eichhorn« (1S87). Steiners » Pasiii ngua« (18S5) stellt
eine Art Neu-Englisch, willkürlich mit Worten aus anderen Sprachen
vermischt, dar. Meine Quelle, das empfehlenswerte Büchlein
»Qeschichte der Weltsprache« von Werner Fraustädter (Verlag: Albert
Otto Paul, Leipzig) gibt als Beispiel leider ausgerechnet das Vaterunser.

In »Pasrlingua« beginnt dieses: »Patro miso, quo er in coela,
nama tüa sanetore, kingdoma tüa kommire,« etc.

Die Systeme a posteriore gehen allmählich zu gemischten
S y Sternen über, die mehrere Sprachen benützen.

Schon »Pasilingua« gehört in diese Kategorie, und »Pantos-Dimou-
Glossa« von Prof. d e B u d e 1 1 e 1858 ging hervor aus romanischen
Sprachen. Gleichzeitig erkennt man allmählich die Prinzipien der
leichten Erlernbarkeit und der Neutralität als wesentliche Faktoren
einer Weltsprache.

Einen Schritt vorwärts in der Entwicklung der Weltsprache
bedeutete die leider nicht autgekommene »Universalsprache«
von Pirro (1S6S), die eigentlich als Vorläufer des Esperanto
betrachtet werden kann. Beispiel : »Men senior, I sende evos

'

un gra-
matik e un vcrb-bibel de un nuov glot nomed universal-glot. In
futur 1 scriptrai evos Semper in dit glot. I pregate evos responden
aü me in dit seit glot.«

In ein ungeregeltes Chaos zurück führte dagegen das
merkwürdigerweise eine Zeit lang stark verbreitete »Volapük«, 1879 vom
katholischen Pfarrer Johann Martin Schleyer zu Litzelstetten
in Baden publiziert. Auf 'die Grammatik einzutreten will ich Ihnen
und mir lieber schenken. Es klingt ungefähr wie Türkisch oder
Ungarisch: »O Fat obas, ke( bmol in süls, paisaludomöz nein ola!

Im Sinn und Geist der .Wissenschaft*,
Mit Beginn des lauferteteti ' Jahrganges- hat unser Organ

'seihen früheren -Namen »Geistesfreiheit« aufgegeben' und, ihn
'durch den prägnanteren, bei - Freund und -Gegner besser'
'bekannten Titel »Der Freidenker« ersetzt. Beiden Titeln gemeinsam

ist der Bestandteil -»frei«!' Welche besöridere Art von Freiheit'

bisher in unserer Ärbei' und Ueberzeugung zUm Ausdruck
gekommen ist- und auch- weiterhin ¦ zum -Ausdruck 'kommen
-.wird, ist- uns Freidenkern klar und "geläufig; trotzdem halten
wir es für sehr angebracht, gleich in den ersten Nummern des
»Freidenker« so genau wie möglich darzulegen, was es' mit
dieser Freiheit auf sich hat, inwieweit Unser Denken frei
'genannt werden darf, inwieweit es aber gebunden ist, sogar
strenger gebunden "als das Denken unserer Gegner. - •

Der Begriff »Freidenker« muss äus ' seinen historischen
Bedingtheiten heraus erkannt werden. Als im 18. Jahrhundert
die »freethinker« auftraten, stand das Denken ganz allgemein
noch derart in kirchlich-dogmatischen Bindungen, "dass ein
Abweichen von diesen, breitgetretehen Pfaden, ein Auflösen dieser

Bindungen vor allem und in erster Linie als Befreiung,' als
Freiheit" empfunden werden konnte; mit Recht 'wurde also
damals der Fi'eiheitsbegriff zur Kennzeichnung dieser »freethinker«

herbeigeholt, und in diesem Sinn, als Freiheit vom
konfessionellen Dogma, hat Freiheit auch in Unserem modernen
Titelwort ihr Recht.

Doch haben sich im übrigen die Verhältnisse dahin
geändert, dass, ohne Uebertreibung gesprochen, der grössere
Teil des abendländischen systematischen Denkens und Ärbei-
tens auf dem Gebiet der Wissenschaft geleistet wird und nicht
mehr in der Domäne der Religion. Genaueres Zusehen belehrt
uns, dass das Denken keineswegs frei geworden ist, sondern
nur seinen Herrn gewechselt hat; es steht nicht mehr unter
der launischen und starren Diktatur des Dogmas und dessen

Interpreten, sondern unter dem gerechten, unpersönlichen und
aufgeklärten, aber seinem Wesen nach unerbittlichen Regime
der Wissenschaft. Freies Denken als reine Ablehnung wäre
nur Negation, und Negation ist der Tod jedes systematischen
Aufbaues. Wissenschaft ist die ungeheure und nicht zu
widerlegende Position, der wir uns verschrieben haben,
wissenschaftliches Denken ist der roeher de bronze, der- unerschütterliche

Fels, auf dem sich nicht nur unsere speziell freigeistige
Bewegung, sondern unsere ganze Kultur und Zukunft aufbaut.
Dies soll im Nähern noch begründet und dargestellt- werden.

In wenigen Worten blitz und blank das Wesen dieser
Wissenschaft unzweideutig zu kennzeichnen und begrifflich
herauszustellen, das will mir nicht gelingen; und doch ist hier nicht
der Ort zu eingehenden wissenschaftstheoretischen Auseinder-
dersetzungen. Halten wir uns also an die Grundlinien Und

hauptsächlichsten Gesichtspunkte.
Vor Allem muss ein Missverständnis von vorneherein

weggeräumt werden: Mit dem unerschütterlichen Fels, von dem

Kömomö J monargän ola Jenomöz vil olik, äs in sül, i su tal, etc.«
Ob der liebe Gott trotz .seiner »Allwissenheit« dieses »Vaterunser«
verstanden hat? Dass trotzdem 283 Vereine und 25 Zeitschriften in
allen Länden, sich mit diesem Mischmasch abgaben, beweist nur
das steigende Bedürfnis nach einer internationalen Hiltssprac'he.
Anderseits hat das lächerliche »Volapük« der Weltsprachebewegung
durch sein endliches Fiasko auch sehr stark geschadet. Nun, »Volapük«

ist dann endlich gestorben und gehört nun der Geschichte an,
ebenso das von einer Dissidentengruppe desselben unter Professor
Kerkh off 1902 aufgestellte »Idiom-Neutral«, obwohl dieses beträchtlich

besser als »Volapük« klingt: »Kongres internasional de Vola'pü-
kisti in Miunik, in August 1887, av tunded institut internasional »Aka-
demi internasional de lingu universal« kel debav kompletifikar e

plübonifikar Volapük,« etc.
Der Professor der Mathematik Bauer ging 1888 in seinem

»Spefin« bereits vom Grundsatze der grössten Internationalität der
Wortstämme aus. Mit seiner Tendenz, aus möglichst wenig
Elementen möglichst viele Wörter zu konstruieren, verdarb er aber die
Sache wieder.

Unabhängig von einander leitete Julius Lott und Alberto
Liptav eine neue Epoche in der Weltsprache ein. Sie erkannten
die Autstellung einer Weltsprache als eine technisch-statistische
Aufgabe, indem sie nicht e r tunden, sondern nur in den bestehenden
natürlichen Sprachen g e turiden werden müsse, indem man in erster
Linie d ie ganz internationalen Wortstämme, deren es ja viele gibt,,
benützt.

Unter dem Pseudonym Dr. Esperanto (der Hoffende) veröffentlichte

1887 der russisch-jüdische Augenarzt Dr. Lazarus Ludwig

DER, FREI DENK E R


	Ueber Religion : (Schluss)

