Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 3

Artikel: [s.n]

Autor: Schopenhauer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. Februar 1927.

DER

Nr. 3 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jedem Monats

IAdresse des Geschiftsfiihrers: }
{Geschaftsstelle der F. V. S. [

Postiach Basel 5

lange iiberleben.
{Postcheck- Konto Nr. V. 6915

Religionen sind Kinder der Unwissenheit, die ihre Mutter nicht

Ueber Religion,
Von Dr. F. Limacher, Bern.
(Schluss.)

Wer die Wahrheit und Schonheit der Natur einmal erkannt
hat, besitzt ein tiefes Vertrauen zu ihr, ein Vertrauen, das
durch nichts erschiittert werden kann. Die Natur kann jedes
Geheimnis 16sen und unaufgeklirte Geheimnisse harren noch
der Losung durch die menschliche Forschung vermittelst des
menschlichen Gehirns, Der leiseste Schatten einer Vorstellung
des Uebernatiirlichen stort sofort die Harmonie der Natur und
ist daher mit ihr absolut unvertriglich, Die fundamentale Grund-
lage der natiirlichen Religionen ist, dass ausserhalb der Natur
nichts ist, noch war, noch sein kann, dass jedes einzelne ein
Teil des grossen Ganzen ist, den Naturgesetzen der Existznz
unterworfen, dic ganze iibrige Natur beeinflussend und von
ihr beeinflusst, und dass der Hauptzweck unseres Lebens ist,
ihre Gesetze zu erkennen und darnach zu leben.

Dies ist die grosse Wahrheit, der die ganze inoderne Phi-
losophie zustrebt und die sich iiber einen grossen Teil der
zivilisierten Welt verbreitet, wobei sie . in jingster Zeit die
leitende Idee der meisten tiefen Denker auf dem Kontinent,
in England und in Amerika bildet. Es ist die Wahrheit, die
von den Vertretern der iibernatiirlichen Glaubenslehre als
Atheismus und Unglauben gebrandmarkt wird, die dabei ver-
gessen, dass es sich nicht mehr darum handelt, ob der Mensch
cinen tiefen und festen Glauben hat, sondern ob er an eine
iibernatiirliche Religion glaubt, oder aber an die Natur. Wer
an das Uebernatiirliche glaubt, leugnet die Zuldnglichkeit der
Naturkrifte und entthront die Natur der Herrschaft iiber die
Welt. Wir diirfen uns keiner Tauschung hingeben, wir kénnen
nicht zwei Herren dienen. Der Glaube an einen »Person-
lichen Gott« ist der Unglaube an die Natur und ihre Krafte.
Die natiirliche Weltanschauung dagegen ist das Endziel und
muss daher alle iibernatiirlichen Religionen vernichten. Mers-
kowskyv sagt in seinem Werk »Peter der Grosse« ganz einfach
und klar: »Entweder Glauben ohne Wissenschaft, oder aber
Wissenschaft ohne Glauben.«

Dass alle diese Ideen in der Neuzeit schon lingst Anhénger
gefunden haben, dafiir sind die Schriften eines Goethe, Kant,
Heine, Feuerbach, Virchow u. a. m. schlagende Beweise. Dass
im Mittelalter kein Platz fiir diese Ansichten vorhanden war,
dafiir sorgte der romische Katholizismus mit seiner Inquisi-
tion in erster Linie, aber auch der fanatische Protestantismus
ermangelte nicht, dasselbe zu tun. Erinnert sei nur an die
Ketzerverbrennungen, an Giordano Bruno, an Vanini, an den
Arzt Servet in Genf usw.

Der Jesuitenpater Inkhofer, im Jahr 1633 b(,haupttt »Der
Glaube an die Bewegung der Erde ist von allen Ketzereien
die ungeheuerlichste, verdeblichstre und anstossigste. Die Un-
beweglichkeit der Erde ist dreifach heilig; eher sollten Griinde
gegen die Unsterblichkeit der Scele, gegen das Dasein Gottes
und -seinc Menschwerdung geduldet werden, als solche Be-
weise dafiir, dass die Erde sich bewege.

Es ist der modernen Wissenschaft dafiir zu danken, dass

heute keine Scheiterhaufen mehr angeziindet werden und sich

niemand mehr um einen pipstlichen Bannfluch” kiitmmert. Mag

Abonnementsprels jahrl. Fr. 6.—
{Mitglieder Fr. 5.—)
Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 14a

Feldereinteilung '/:2, Y15, /s S. ete. 7
Tarif auf Verlangen zu Diensten

, =

Schopenhauer.

Illllllllllllllll"

die Kirche auch heute noch gegen die aufklirende Wissen-
schaft ankimpfen. mag der Pontifex maximus in Rom noch
so viele Biicher und Schriften auf den Index setzen, der fort-
geschrittenc Mensch lacht iiber die Ohnmacht des Stellvertre-
ters Gottes auf der Erde. Charakteristisch fiir die Auffassung
der Kirche ist immerhin das, dass heute noch die Werke un-
serer grossten Denker, wie Descartes, Diderot, Spinoza, Humse,
Kant, Comte. Goethe, Voltaire, Rousseau, Nietzsche, Heine, Re-
nan, Darwin, Zola, Tolstoy und so viele andere auf dem Index
stehen, d. h. fiir die Glaubigen zu lesen verboten sind.

Interessant dagegen ist die Tatsache, dass in der altea
griechischen und rémischen Welt diese Ideen schon Anhinger
gehabt haben. Zum Beweis dafiir will ich zwei Gedichte er-
wihnen, die uns als Fragmente aus jener fernen Zeit erhalten
gcblieben sind und die in deutscher Uebersetzung folgender-
massen lauten:

»Erstlich dann stehe fiir uns als dic oberste Reget der Satz fest:

Nichts wird je aus dem Nichts erzeugt durch die g6ttliche
Schépfung.

Denn nur deshalb fesselt die Furcht die Gemiiter der Menschen,

Weil sie Erscheinungen seh’n auf Erden und droben im
Himmel,

Deren bewegendc Griinde sie nicht zu durchschauen vermogen.

Und so wihnen sie dann, dies wirke géttliche Allmacht.

Wenn wir erkennen daher, dairs Nichts entspriessen dem Nichts -
kann,

Schauen wir klarer das Ziel und den Ursprung Jeg‘hchen Dinges,
Fassen wir leichter und sehen, wie es ohne die Gotter zu Tag
tritt. Lucretius.
»Als vor dem menschlichen Blick missschaffen versiechte das

Leben,
Niedergedriickt von der echernen = Last schwerwuchtigen
 Glaubens.
Welcher vom Himmel herab sein hissliches Antlitz zeigte,
Da erstand ein - hellenischer Mann und wagte das Wagnis,
Aug’ in Auge gebohrt entgegen zu treten dem Unhold.
Gotter und Blitze bestiirzten ihn nicht, noch des himmlischen
Donners
Driuend Gedrohn. Mit verdoppelter Kraft aufstrebte sein
Geist nur.
An das verschlossene Tor der Natur anpocht er gewaltig.
Krachend brach es entzwei von den wuchtigen Schiigen und’
weithin

"Jeber die flammenden Mauern der Welt vordrang er als

Sieger,
Und er durchspihte das All’ mit dem leuchtenden Auge des
Forschers,
Bracht uns als Beute zuriick das Geheimnis allen Entstehegs.
Jeglicher Kraft wies an er ihr Ziel und Mass und Beschrinkung.
Und so liegt nun im Staub, der uns einstens bezwungene
Glaube
Machtlos, aber uns trigt der Triumph empor zu den Sternen.«

(Gedicht auf Socrates von Epicur.)

Wie der Gegensatz von Gott und Teufel in der natiirlichen
Religion in Nichts verflogen ist, nachdem das Denken die




	[s.n.]

