
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 21

Artikel: Religiöse Aufklärung im Mittelalter : II. die drei Betrüger [1.Teil]

Autor: Tyndall, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. November 1927. Nr. 21 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats*

Adresse des Geschäftsführers: § Es liegt nicht im Wesen einer freien Bildung, sich auf irgend-
Geschäftsstelle der F V S I welche Systeme und Doktrinen zu versteifen. Der Mensch ist gebun-

D«.Ha«.n D.eoi i =1 den, sobald er sich an ein Dogma klammert; er ist dies gleichermas-rosnaen uasei a ^\ seilj ob er zum Papst oder zu Marx betet
Postcheck-Konto Nr. V. 6915 J .Wanner, Luzern.

¦ | Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
1 (Mitglieder Fr. 5.—)

| inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 1 4a
I Feldereinteilung '/sj, '/'«, V8 S. etc.

|i Tarif auf Verlangen zu Diensten

Religiöse Aufklärung im Mittelalter.
Von Dr. Paul Tyndall-Wien.

II. Die drei Betrüger.
Ausser den Schriften denkender und mutiger Theologen

wie Abälard, Couche, Arnold von Brescia, Gilbert de la Poiree,
Bischof von Poitiers, regten vor allem die Kreuzzüge, durch
die Christen mit Mohammedanern und Juden zusammenkamen,
zu religionskritischem Denken an. Die hervorragendste Leistung
frühzeitiger Religionsphilosophie, oder besser gesagt:
mittelalterlicher Freidenkerei, aber ist das erstaunliche Büchlein mit
dem Titel: »De tribus impostoribus«.

Schon der Titel dieses Buches, von dem nur drei Original-
excmplare und zwar aus dem Jahre 1598 vorhanden sind (als
Druckort ist der Deckname Cosmopolis, wie oft bei anonymen
Schriften, angegeben), wirkt wie eine Fanfare. Es ist das Wort
des Hohenstaufenkaisers Friedrich II. In seiner Bannbulle vom
1. Juli 1239 hat ihn Papst Gregor IX. exkommuniziert mit den
Worten: »Dieser König der Pestilenz hat gesagt, »die Welt sei
von drei Betrügern getäuscht worden, von Jesu, Moses und
Mohammed. Die beiden letzten sind wenigstens in Ehren, der
erstgenannte aber ist am Schandpfahl des Kreuzes gestorben«.«

Wenn auch Friedrich II. nicht diesen letzten Satz gesagt
haben dürfte — welche Verleumdung war den Päpsten zu arg?

das Wort von den drei Betrügern aber dürfte wirklich sein
Ausspruch sein. Bei ihm verband sich mit lebhaftem Interesse
für alle Künste und Wissenschaften die Vorliebe für
Philosophie. An seinem Hofe drängten sich Volksangehörige aller
Nationen und aller drei »monotheistischen« Religionen zusammen.

In Unteritalien, Sizilien, Palästina und Deutsehland lernte
er die Religionen mit all ihren Unterschieden kennen. Sein
kritischer Geist verglich. Die blutgierige Verfolgung durch die
herrschende Kirche belehrte ihn. Er kam zum Ergebnis, dass
sie alle nichts taugten, die organisierten Religionen, dass ihre
Stifter nur Unheil gestiftet, nur Betrug gefördert haben. Alle
drei — Betrüger!

Das Wort stammt also wohl von ihm, aber nicht das
kleine, in seiner letzten vorhandenen Ausgabe 48 Seiten
umfassende Büchlein. Es stammt aus einer späteren Zeit. Unter
seinen Autoren werden nicht weniger als zwanzig der
bedeutendsten freisinnigen und ketzerischen Schriftsteller genannt;
ich erwähne nur Campanella, Bruno, Vanini, Servet und Bo-
caccio: den wirklichen Autor wird1 man wohl nie ergründen.

Freiren wir uns, dass wenigstens der Wortlaut des kühnen
Ketzcrbüchleins erhalten geblieben ist, das von bewundernswertem

Mut und Scharfsinn zeugt, wenn man bedenkt, dass
es vor mindestens 450 Jahren entstanden ist, da noch alles in
den Fesseln der allmächtigen Kirche und ihrer grausamen Inquisition

lag. Am besten, man lässt das Buch selbst sprechen,
dessen charakteristische Stellen (aus dem lateinischen Urtext
übersetzt) hier angeführt werden mögen:

§ 1. Dass Gott ist, dass er verehrt werden müsse,
behaupten viele, noch bevor sie erkennen, was »Gott« ist, was
sein < bedeutet und inwieweit dieses »sein« den »Körpern« und
üeistern< (wie ihre Unterscheidung lautet) gemeinsam ist,

und was das ist: Gott verehren.. Inzwischen aber ist ihnen

für die Verehrung Gottes die Verehrung vornehmer Menschen
massgebend.

§ 2. Was Gott sei, beschreiben die Menschen nach
vorhergehendem Eingeständnis ihrer Unwissenheit. Wodurch sich
nämlich Gott von den anderen Dingen unterscheide, behaupten

sie in der angeblich unvermeidlichen Negation positiver
Begriffe: Er sei ein unendliches Wesen, das heisst ein Wesen,
dessen Grenzen sie nicht fassen können; sie sagen ferner,
dass er der Schöpfer von Himmel und Erde sei; aber wer
sein Schöpfer ist, sagen sie nicht, weil sie es nicht wissen,
weil das über ihre Fassungskraft ist.

§ 3. Andere wieder sagen, er sei »der Ursprung seiner
selbst« und von niemandem, als »von sich selbst«, womit sie
wieder etwas sagen, was sie nicht verstehen. »Wir fassen
seinen Ursprung nicht« sagen sie, »folglich gibt's keinen«.
(Warum nicht einfach so: »Wir fassen Gott nicht, also gibt's
keinen«?) Aber die erste Regel des Nichtwissens lautet: Es
gibt kein Schreiten ins Unendliche. — Warum nicht? Weil der
Menschengeist irgendwo Halt machen muss? Weil er es so
gewohnt ist? Weil er nicht über seine Grenzen hinaus
Vorstellungskraft hat? Als ob man tatsächlich folgern darf: Ich
fasse das Unendliche nicht, also gibt's auch keines.

Nach dieser scharfen erkenntnistheoretischen Einleitung,
die Gott ob seiner unbegreiflichen Ursachlosigkeit in Zweifel
zieht, vergleicht der Autor den jüdisch-christlich-mohammedanischen

Gott mit den heidnischen Göttern. Gegenüber den
Mordtaten und Liebschaften der Heidengötter stehen die von
Moses und Josua auf Gottes Geheiss vollzogenen
Niedermetzelungen fremder Völkerschaften nicht nach. »§ 6. Sogar
ein Menschenopfer hat der Gott Israels dem Abraham
aufgetragen. — Und Mohammed verspricht für die Annahme seines
Aberglaubens die ganze Welt als Belohnung. Und die Christen
schwärmen vielfach von der Niedermetzelung ihrer Gegner
und Unterjochung aller Kirchenfeinde. Und ist Vielweiberei
nicht auch von Mohammed und, wie eine Partei behauptet,
im Neuen Testament sogar von Christus erlaubt? Und hat
nicht Gott-Heiliger Geist in eigentümlicher Verbindung mit
einer verlobten Jungfrau den Sohn Gottes erzeugt?«

Und dann heisst es in § 8 wegen der »Erbsünde«: »Wer,
der die Schwäche der Menschennatur wohl kennt, hätte ihnen
jenen Baum hingepflanzt, durch den sie (wie er genau wusste)
Schuid auf sich laden sollten, sich und ihren Nachkommen (wie
gewisse Leute behaupten) zum Verderben. Und obendrein
sollten sie noch wie für eine besondere Wohltat zu Verehrung
und Dank verpflichtet sein?

§ 9. Er sei wegen seiner Wohltat zu verehren, indem sie
sohliessen- »Wenn Gott ist, so muss er verehrt werden«; ganz
so, wie man etwa folgert: »Es gibt einen Grossmogul, also
muss er verehrt werden«. Den verehren ja auch die Seinigen.
Aber warum «

Um seinem Stolz zu schmeicheln, aus der Furcht vor
Strafe, in der Hoffnung auf Belohnung. Die unsichtbaren,'
Mächte aber als die mächtigeren und höheren sollen auch in
höherem Grade verehrt werden. »Und Gott sei obendrein aus
Liebe zu verehren, sagen sie. Was ist das für eine Liebe, die
unschuldige Nachkommen einer nie endenden Verdammung
preisgibt wegen des Fehltrittes eines Einzelnen? Eines Fehl-



162 DER FREIDENKER Nr. 21

trittes, der vorausgesehen und vorausbestimmt war. Sie werden

ja wieder von der Schuld erlöst, heisst es. Aber auf welche
Art? Der Vater gibt seinen einzigen Sohn der äussersten Qual
preis. Um der Erlösung des Einen willen wird der Andere den
nicht geringeren Martern überliefert

Eine so leichtfertige Auffassung haben die »Barbaren«
nicht gekannt. — Weshalb soll nun Gott geliebt und verehrt
werden? Weil er uns geschaffen hat. Wozu? Damit wir fallen
sollten, weil er sicher wusste, dass wir durch den verbotenen

Apfel fallen müssten
§ 10. Zu welchem Zwecke sali nun Gott verehrt werden?

Ist er der Verehrung bedürftig, oder wird er durch die
Verehrung besänftigt?« Ist Gott so unvollkommen, dass er
Verehrung- verlangt? »denn Verlangen nach Ehrung ist Beweis
der Unvollkommenheit und Ohnmacht.«

Im Abschnitt 11 wird weiter die Notwendigkeit eines
Kultus untersucht, in dem angeblich alle Völker übereinstimmen,

»der also im Interesse von Gott selbst und nicht in dem

irgend einer Gesellschaft sei. Denn es ist für jeden offenkundig,
dass es hauptsächlich dem Vorteil der Herrschenden und
Reichen im Staate dient, dass auf die Religion äusserlich
Rücksicht genommen werde, um den unbändigen Sinn des

Volkes gefügig zu machen.«

Und wenn man bedenkt, heisst's in § 12, »dass es sogar in
Italien, dem Hauptsitz der christlichen Religion, so viele
Freidenker und — was bedeutsamer ist — so viele Atheisten gibt,
wer kann dann noch behaupten, alle Völker stimmen darin
überein, dass es einen Gott gibt und dass er verehrt werden
müsse?« Das behaupten die angeblich »Vernünftigeren«. Welche

»Vernünftigeren« denn? Der Oberpriester, die Auguren,
i

die Vogelflugdeuter im Altertum, die Fürsten und ihre Priester.
Glauben sie denn selber, was sie sagen? Erdichten sie nicht
um ihres Vorteiles willen ihre intimen Beziehungen zur Gottheit?

Ist dies und die Leichtgläubigkeit des Volkes nicht
die Basis ihres Lebensunterhaltes und die Grundlage der
Priestereinkünfte? —

Mutet das nicht wie vorgeschrittenstes freies Denken im
finstersten Mittelalter an? — Und nach der befreienden
Erkenntnis, dass die Existenz Gottes durchaas nicht auch die
Verehrung Gottes erfordere, sondern vielmehr Gott zu einem
Grossmogul herabwürdige; dass die Verehrung Gottes nur in
der Schwäche und Leichtgläubigkeit der Menschen, an dem
Vorteil der Herrschenden und der Priester wurzele, folgt (§ 13)
die Untersuchung, ob Gott, wenn er wirklich die Welt
geschaffen, sich auch dauernd um alle Einzelheiten kümmere,,
was der vernünftige Autor natürlich in Abrede stellt. >iMan
darf doch nicht glauben, dass Gott beständig alle Elemente
und Teile des Universums besuche, wie ein Arzt den Kranken.«

(Fortsetzung folgt.)

Feuilleton.
Menschlicher Magnetismus.

Ueber dieses interessante Thema sprach in der Ortsgruppe Bern
vor vollbesetztem Saale Herr Privatdozent Dr. med. von Ries. Die
Ausführungen des Herrn Referenten fanden eine aufmerksame, dankbare

Zuhörermenge, und nicht selten vermochten seine humorvollen
Zwischenbemerkungen allgemeine Heiterkeit auszulösen. Einige Epi-'
soden verdienen hier festgehalten zu werden, um weitern Kreisen ein
Licht in die Gebiete des menschlichen Magnetismus, des Okkultismus
una Spiritismus zu werfen. Es handelte sich, was im voraus betont
sein möchte, nicht um einen Tendenzvortrag, sondern um die
Ausführungen eines ernsten Forschers von bestem Rufe. Im weitern
handelt es sich in den nachstehenden Ausführungen nicht um ein
stenographisches Protokoll, sondern lediglich um kurze Notizen, die
der Schreiber rekonstruiert.

Die Erfahrungen, die Herr Dr. von Ries auf den genannten
Gebieten gesammelt hat, haben ihm bei der Erforschung immer wieder
gezeigt, dass es sich bei alten Aufsehen erregenden magnetischen
wie spiritistischen Phänomenen stets um Lug und Trug handelt. Der
Referent betont zwar, dass er nicht behaupten wolle, es gebe keinen
menschlicher. Magnetismus. Was jedoch bis heute auf den Gebieten
des menschlichen Magnetismus und des Spiritismus geboten und
gepriesen worden, sei als Scharlatanismus zu betrachten. Eßn drolliges
Intermezzo, das der Referent mit einem Coue-Anhänger hatte,
erregte allgemeine Heiterkeit. Dieser Coue-Anhänger hatte nämlich
behauptet, dass die Phantasie das höchste Gut des Menschen sei und
dass sich durch sie sämtliche Organe des Körpers regieren lassen —

Glaube und Aberglaube.
Von Otto Wolfgang. Wien.

(Schluss.)

Bekanntlich ist Weihnachten das christianisierte Yulfest
unserer Ahnen, die um diese Zeit des Winters die
Wintersonnenwende feierten ; da nun das wärmende Licht der Sonne

zunimmt, die Tage wieder länger werden und der Frühling mit
Wachstum herannaht, ist genug Grund zu ausgelassener
Freude. Man symbolisierte Licht und Fruchtbarkeit, den Sieg
des Lichtes über die bösen Geister unterstützte man durch
Entzünden riesiger Freudenfeuer. Tanne oder Fichte sind Symbole

des überdauernden Lebens (»du grünst nicht nur zur
Sommerszeit, nein, auch im Winter, wenn es schneit!«) und
sind natürlich nicht durch den arabisch-asiatischen Mischmasch
des Judenchristentums als der Festbaum zu uns gekommen!

Ebenso galt der Mistelzweig, der, ohne Wurzel und ohne
gesät worden zu sein, auf den Stämmen der heiligen Eichen
wuchs, als Lebensäusserung des heiligen Fetischbaurnes, hat
also mit Monotheismus wirklich nichts zu schaffen. Die Mistel
ist der Sitz wohlwollender Fruchtbarkeitsgeister, und so oft
in England ein liebendes Paar einander unterm Mistelzweig
trifft, kann es sich vor aller Welt küssen.

Der nordische Heilgott war Freyjr — wie Jesus ein Symbol

der jungen, kommenden Frühlingssonne. Dem Freyjr war
der Eber (Gullinbursti) geweiht, daher wurden am
Wintersonnenwendtag auf dem Haupt des Ebers Gelübde abgelegt;
er war das vorzüglichste Gericht der Feiertafel und hat sich im
Schweinskopf erhalten, den gute Christen noch heute am
Weihnachtsabend essen zu müssen meinen, sowie im Glücks-
schweinchen.

Die Neujahrsnacht entspricht nach babylonisch-jüdischer
Ansicht einer neuen Schöpfung: Götter(bilder) wie Menschen
(die alle an dem Tage als gleich galten) beschenkten einander
(diese Neujahrsgeschenke wurden bei uns auf den Weihnachtsabend

verlegt!), es wurde gegessen, getrunken, gejubelt, die
alten Götter (altes Jahr) zogen aus, die neuen (Frühlingsgott
Marduk) zogen ein usf. Aus diesem Götterumzug entstand
nicht nur unser »Todaustragen«, sondern auch die »wilde
Jagd«. Am Neujahrstage sassen die babylonischen Götter
zu Gericht mit der Welt, entsprechend^ dem jüdischen
»Versöhnungstag«, wo Gott bestimmt, was jedem Menschen
im neuen Jahr widerfahren soll. In der Neujahrsnacht glaubt
man bei uns das Schicksal durch »Bleigicssen« ergründen zu
können, man verhindert alles Böse, damit es nicht das ganze
kommende Jahr hindurch einem widerführe. Es ist eine mystische

Nacht, wo das Geschick eines Jeden gezimmert wird.
Zwölf Nächte lang dauert die wilde Jagd der »Seelen«, der

Toten- und Wintergeister; die zwölfte Nacht ist der 6. Januar,
den wir als Dreikönigtag bezeichnen und der in den Alpen als

selbst das Herz. Zur Belegung dieser Behauptung veranlasste er den
Referenten, den Puls des dargebotenen Armes zu kontrollieren.
Genau wie vorausgesagt wurde der Pulsschlag langsamer und hörte
schliesslich ganz aut. Der Versuchsmann lehnte bleich und apathisch
an der Wand. Bei einem weitem Versuche beobachtete Dr. von Ries
am Kopte des Betreffenden eine geschwollene Ader, an der der
Pulsschlag genau zu beobachten war! Nun war er dem Schwindel auf
der Spur. Er wünschte auch den Puls des andern Armes zu prüfen,
und dadurch war der »Herzregierende« entlarvt, denn er sagte, er
wäre dafür nicht vorbereitet! Der Referent demonstrierte das
Experiment an sich selbst, und man konnte nachprüfen, dass der Puls
tatsächlich zu schlagen aufhörte. Nur ein Unterschied war zwischen
dem beschriebenen und vorgezeigten Experiment: Dr. von Ries lehnte
sich nicht bleich an die Wand, wie der Coue-Anhänger, sondern
setzte trotz der »Herzregierung« sein humorgewürztes Referat fort. Es
war aber auch kein Grund vorhanden, bleich zu werden, denn das

ganze Experiment beruhte weder im einen noch im andern Falle auf
der Willenskraft oder der Phantasie sondern auf einer unter dem
Arm verborgenen Zwiebel, bezw. Apfel, mit dem durch Druck die
Schlagader unterbunden wurde. Auch Coue selbst soll sein Herz mit
Hilfe seines — Zigarettenetuis regiert und reguliert haben!

Und nun der menschliche Magnetismus! Dr. von Ries hatte
Gelegenheit, eine bekanntgewordene Genferdame, über deren
Magnetismus der Lausanner Arzt Dr. Bertolet bereits ein umfangreiches
Buch mit Illustrationen und Photographien herausgegeben hatte, auf
ihren Magnetismus zu prüfen. Der erste Versuch misslang. Der zweite
Versuch, den der Referent genau nach dem beschriebenen Verfahren
des Herrn Dr. Bertolet durchführte, gelang vollkommen. Die
photographische Platte zeigte, wie in den Versuchen des Dr. Bertolet, das


	Religiöse Aufklärung im Mittelalter : II. die drei Betrüger [1.Teil]

