
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 21

Artikel: [s.n.]

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. November 1927. Nr. 21 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats*

Adresse des Geschäftsführers: § Es liegt nicht im Wesen einer freien Bildung, sich auf irgend-
Geschäftsstelle der F V S I welche Systeme und Doktrinen zu versteifen. Der Mensch ist gebun-

D«.Ha«.n D.eoi i =1 den, sobald er sich an ein Dogma klammert; er ist dies gleichermas-rosnaen uasei a ^\ seilj ob er zum Papst oder zu Marx betet
Postcheck-Konto Nr. V. 6915 J .Wanner, Luzern.

¦ | Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
1 (Mitglieder Fr. 5.—)

| inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 1 4a
I Feldereinteilung '/sj, '/'«, V8 S. etc.

|i Tarif auf Verlangen zu Diensten

Religiöse Aufklärung im Mittelalter.
Von Dr. Paul Tyndall-Wien.

II. Die drei Betrüger.
Ausser den Schriften denkender und mutiger Theologen

wie Abälard, Couche, Arnold von Brescia, Gilbert de la Poiree,
Bischof von Poitiers, regten vor allem die Kreuzzüge, durch
die Christen mit Mohammedanern und Juden zusammenkamen,
zu religionskritischem Denken an. Die hervorragendste Leistung
frühzeitiger Religionsphilosophie, oder besser gesagt:
mittelalterlicher Freidenkerei, aber ist das erstaunliche Büchlein mit
dem Titel: »De tribus impostoribus«.

Schon der Titel dieses Buches, von dem nur drei Original-
excmplare und zwar aus dem Jahre 1598 vorhanden sind (als
Druckort ist der Deckname Cosmopolis, wie oft bei anonymen
Schriften, angegeben), wirkt wie eine Fanfare. Es ist das Wort
des Hohenstaufenkaisers Friedrich II. In seiner Bannbulle vom
1. Juli 1239 hat ihn Papst Gregor IX. exkommuniziert mit den
Worten: »Dieser König der Pestilenz hat gesagt, »die Welt sei
von drei Betrügern getäuscht worden, von Jesu, Moses und
Mohammed. Die beiden letzten sind wenigstens in Ehren, der
erstgenannte aber ist am Schandpfahl des Kreuzes gestorben«.«

Wenn auch Friedrich II. nicht diesen letzten Satz gesagt
haben dürfte — welche Verleumdung war den Päpsten zu arg?

das Wort von den drei Betrügern aber dürfte wirklich sein
Ausspruch sein. Bei ihm verband sich mit lebhaftem Interesse
für alle Künste und Wissenschaften die Vorliebe für
Philosophie. An seinem Hofe drängten sich Volksangehörige aller
Nationen und aller drei »monotheistischen« Religionen zusammen.

In Unteritalien, Sizilien, Palästina und Deutsehland lernte
er die Religionen mit all ihren Unterschieden kennen. Sein
kritischer Geist verglich. Die blutgierige Verfolgung durch die
herrschende Kirche belehrte ihn. Er kam zum Ergebnis, dass
sie alle nichts taugten, die organisierten Religionen, dass ihre
Stifter nur Unheil gestiftet, nur Betrug gefördert haben. Alle
drei — Betrüger!

Das Wort stammt also wohl von ihm, aber nicht das
kleine, in seiner letzten vorhandenen Ausgabe 48 Seiten
umfassende Büchlein. Es stammt aus einer späteren Zeit. Unter
seinen Autoren werden nicht weniger als zwanzig der
bedeutendsten freisinnigen und ketzerischen Schriftsteller genannt;
ich erwähne nur Campanella, Bruno, Vanini, Servet und Bo-
caccio: den wirklichen Autor wird1 man wohl nie ergründen.

Freiren wir uns, dass wenigstens der Wortlaut des kühnen
Ketzcrbüchleins erhalten geblieben ist, das von bewundernswertem

Mut und Scharfsinn zeugt, wenn man bedenkt, dass
es vor mindestens 450 Jahren entstanden ist, da noch alles in
den Fesseln der allmächtigen Kirche und ihrer grausamen Inquisition

lag. Am besten, man lässt das Buch selbst sprechen,
dessen charakteristische Stellen (aus dem lateinischen Urtext
übersetzt) hier angeführt werden mögen:

§ 1. Dass Gott ist, dass er verehrt werden müsse,
behaupten viele, noch bevor sie erkennen, was »Gott« ist, was
sein < bedeutet und inwieweit dieses »sein« den »Körpern« und
üeistern< (wie ihre Unterscheidung lautet) gemeinsam ist,

und was das ist: Gott verehren.. Inzwischen aber ist ihnen

für die Verehrung Gottes die Verehrung vornehmer Menschen
massgebend.

§ 2. Was Gott sei, beschreiben die Menschen nach
vorhergehendem Eingeständnis ihrer Unwissenheit. Wodurch sich
nämlich Gott von den anderen Dingen unterscheide, behaupten

sie in der angeblich unvermeidlichen Negation positiver
Begriffe: Er sei ein unendliches Wesen, das heisst ein Wesen,
dessen Grenzen sie nicht fassen können; sie sagen ferner,
dass er der Schöpfer von Himmel und Erde sei; aber wer
sein Schöpfer ist, sagen sie nicht, weil sie es nicht wissen,
weil das über ihre Fassungskraft ist.

§ 3. Andere wieder sagen, er sei »der Ursprung seiner
selbst« und von niemandem, als »von sich selbst«, womit sie
wieder etwas sagen, was sie nicht verstehen. »Wir fassen
seinen Ursprung nicht« sagen sie, »folglich gibt's keinen«.
(Warum nicht einfach so: »Wir fassen Gott nicht, also gibt's
keinen«?) Aber die erste Regel des Nichtwissens lautet: Es
gibt kein Schreiten ins Unendliche. — Warum nicht? Weil der
Menschengeist irgendwo Halt machen muss? Weil er es so
gewohnt ist? Weil er nicht über seine Grenzen hinaus
Vorstellungskraft hat? Als ob man tatsächlich folgern darf: Ich
fasse das Unendliche nicht, also gibt's auch keines.

Nach dieser scharfen erkenntnistheoretischen Einleitung,
die Gott ob seiner unbegreiflichen Ursachlosigkeit in Zweifel
zieht, vergleicht der Autor den jüdisch-christlich-mohammedanischen

Gott mit den heidnischen Göttern. Gegenüber den
Mordtaten und Liebschaften der Heidengötter stehen die von
Moses und Josua auf Gottes Geheiss vollzogenen
Niedermetzelungen fremder Völkerschaften nicht nach. »§ 6. Sogar
ein Menschenopfer hat der Gott Israels dem Abraham
aufgetragen. — Und Mohammed verspricht für die Annahme seines
Aberglaubens die ganze Welt als Belohnung. Und die Christen
schwärmen vielfach von der Niedermetzelung ihrer Gegner
und Unterjochung aller Kirchenfeinde. Und ist Vielweiberei
nicht auch von Mohammed und, wie eine Partei behauptet,
im Neuen Testament sogar von Christus erlaubt? Und hat
nicht Gott-Heiliger Geist in eigentümlicher Verbindung mit
einer verlobten Jungfrau den Sohn Gottes erzeugt?«

Und dann heisst es in § 8 wegen der »Erbsünde«: »Wer,
der die Schwäche der Menschennatur wohl kennt, hätte ihnen
jenen Baum hingepflanzt, durch den sie (wie er genau wusste)
Schuid auf sich laden sollten, sich und ihren Nachkommen (wie
gewisse Leute behaupten) zum Verderben. Und obendrein
sollten sie noch wie für eine besondere Wohltat zu Verehrung
und Dank verpflichtet sein?

§ 9. Er sei wegen seiner Wohltat zu verehren, indem sie
sohliessen- »Wenn Gott ist, so muss er verehrt werden«; ganz
so, wie man etwa folgert: »Es gibt einen Grossmogul, also
muss er verehrt werden«. Den verehren ja auch die Seinigen.
Aber warum «

Um seinem Stolz zu schmeicheln, aus der Furcht vor
Strafe, in der Hoffnung auf Belohnung. Die unsichtbaren,'
Mächte aber als die mächtigeren und höheren sollen auch in
höherem Grade verehrt werden. »Und Gott sei obendrein aus
Liebe zu verehren, sagen sie. Was ist das für eine Liebe, die
unschuldige Nachkommen einer nie endenden Verdammung
preisgibt wegen des Fehltrittes eines Einzelnen? Eines Fehl-


	[s.n.]

