
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 20

Artikel: Les Religieux de France

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr.20 DER FREIDENKER 155

das man eigens graben musste, um nicht den Leichnam über
die Schwelle zu bringen; man vereinfachte oft das Verfahren,
und wart daher Selbstmörder kurzerhand — aus dem Fenster. 4)

Um das Wiederkommen der Toten zu verhindern, begnügt
man sich aber nicht nur, an dazu geeigneten mystischen
Tagen (Jahrtag usf.) Licht zu zünden; in ältester Zeit begrub man
die Leichen, nachdem man ihnen die Knochen gebrochen oder
ihnen wenigstens die Füsse an den Leib geschnürt hatte
(Hockergräber). Heute werden Friedhöfe ummauert und
verschlossen, die drei Schaufeln Erde, die man auf den Sarg wirft
(bei den Juden die Besuchsteinchen) sollen zu verstehen geben,
dass man Ruhe vorm Toten haben will, weshalb man zur
grösseren Belastung einen Erdhügel errichtet und wünscht, der
Tote möge in Frieden ruhen (Grabinschrift zur Bekräftigung),
damit er kein Verlangen zur Wiederkehr empfinde.

Hier sind wir eigentlich beim Wortzauber angelangt, indem
man ausgesprochenen Flüchen, Glück- und Segenswünschen,
Verwünschungen und Gebeten Zauberwirkung zuschreibt;
Anrufungen heiliger Namen (vgl. Zauberformeln) bannen böse
Einflüsse, ja sogar Zeichen (Kreuzschlagen, die auf die Tür
geschriebenen Anfangsbuchstaben der Namen der sogen. Hl.
Drei Könige usf.; durch ein Geheimwort erhält der Golem —
eine Lehmpuppe gemäss der jüdischen Tradition — Leben usf.)
sind höchst wirksam. Nach den talmudischen Rabbinen muss
man durch Amulette, auf denen die Namen dreier »Engel«
eingezeichnet sind, Säuglinge schützen, damit nicht die Lilith —
das1 Urbild der mittelalterlichen Hexe (vgl. Lonormant, La ma-
gie, p. 36) — sie erwürge.

Gleiche Amulette sind noch heute bei den Juden in
Gebrauch, vor allem die Tephillin, ein beschriebenes Amulett, das
man morgens an Hand und Stirn anlegt (vgl. Matth. 23, 5, die
»Denkzettel«). Der Talmud (Jer. Berachoth fol. I, 2d) empfiehlt
sie als Mittel zur Vertreibung böser Geister, ebenso die über
jeder Türschwelle aufgehängte Mesusa. (Menach. 33 b bezeugt
ausdrücklich, dass auch dies letztgenannte Amulett vor den
bösen Geistern schütze!) Geht der Jude über die Schwelle, so

J) Nach althebräischer Vorstellung' sind die Schlangengestalten
Engel, die sogen. Seraphen (Verkörperung der Blitze!), wachehaltende

Geister der Tempelschwelle zu Jerusalem. Die Juden der
späteren Zeit sahen in diesen Dämonen des Tempeleingangs gefährliche,
ja sogar totbringende Wesen, und der Priesterkodex (Ex. 28, 33—35)
bestimmt, dass die Priester an ihren Kleidern goldne Glöckchen
tragen müssten, um beim Ueberschreiten der Schwelle nicht zu
sterben (durch Töne und Geräusche glaubte man Geister zu
verscheuchen). Nach I. Samuelis 5/5 hüteten sich auch die Priester und
Besucher des Dagonfempels zu Asdod, auf die Tempelschwelle zu
treten, unü Zephanja (1, 9) verkündet eine Heimsuchung allen jenen,
»die da über die Schwelle hüpfen«. — Nach chaldäischer Vorstellung
gibt es eine eigne Klasse von Dämonen, die »Laurer an der Tür«,
(rabiz), die dem Menschen an der Haustüre auflauern, um ihn
entweder von vorn anzufallen oder ihm nachzufolgen und ihn hinterrücks

zu überfallen Man suchte sich dagegen durch Beschwörungsformeln

zu schützen bezw. durch Idole, die man an der Türschwelle
aufhängte, entsprechend der Mesusa in jüdischen Häusern.

Die Erde bietet genug der Möglichkeiten für alle, die da leben,
eine glückliche, herrliche Zukunft zu begründen, und sie kann mehr
Menschen ernähren und ihr Leben lebenswerter gestalten, als wir auch
bei dem kühnsten Gedankenflug über die Entwicklung der Menschheit

heute noch auszurechnen vermögen.
Wenn wir, durchdrungen vom wahren Gerechtigkeitssinn und

vom sozialen Gewissen bewegt, damit anfangen, den Ertrag der
Arbeit gemeinsam zu geniessen, so erschliessen wir damit undenkliche

Reichtumsquellen materieller Art und wir kommen gleichzeitig
dazu, die Arbeit zu humanisieren, oder, wenn wir so wollen, mit
einem lebendigen, gütigen Geiste zu erfüllen. Das was heute wie ein
Fluch aut ihr lastet, besteht darin, dass sie überall mechanisiert ist,
dass die Menschen sich dadurch entfremdet sind, dass keiner einen
richtigen Begriff für die Nöte und Sorgen des anderen besitzt und
dass keiner auch nur im entferntesten von jener notwendigen
barmherzigen Liebe für den andern erfüllt sein kann, sofern er nicht
zufällig eiwd dasselbe Los trägt wie jener und ihm durch die Leiden
des Lebens gleichgemacht worden ist.

Die Arbeit ist eine menschliche Angelegenheit, begegnen wir ihr
also mit dem besten menschlichen Sinn, dessen wir fähig sind, damit
sie ihr Antlitz erhebe und die Menschheit emportrage in jene lichten
Höhen der Zukunft, in welchen wir sie so gerne sehen möchten, und
an welcher ein jeder von uns teilhaftig zu sein wünscht.«

So unser Gesinnungsfreund in seinem Kapitel über die Arbeit.
Durch seine aus einem menschenfreundlichen Herzen emporquellenden,

lebendigen Worte zieht sich wie ein roter Faden die einzig
wahre Definition der Arbeit, wie wir sie verstanden haben möchten,
die keine Strafe und keine Fron, sondern ein Dienst an der Menschheit

ist, folglich an uns selbst.

berührt er die Mesusa und spricht: »Der Allmächtige helfe vor
den bösen Geistern, vor Not und Bedrückung!« Als weiteres
Schutzmittel pflegten die jüdischen Mystiker des Mittelalters
hinter die Bibelstellen der Mesusa Engelnamen zu schreiben.

Ein Gebet ist nur kräftig, wenn es in der genauen Stellung
der Wörter, wie diese festgesetzt wurde, gesprochen wird. Am
Ende kommt das mystische Wort »Amen«, wie die Inder ihren
heiligen Silben — vor allem dem bekannten »OM« — Wunderwirkung

zuschreiben. Auch das Gebiet des Namenzaubers soll
später einmal besonders behandelt werden. Hier sei nur noch
an die Namengebung nach »Schutzpatrons« erinnert.

Das führt uns zu gewissen Tagen, Lostagen, wie sie im
Volksmund heissen, deren es 84 gibt; an ihnen ergründet oder
beeinflusst man die Zukunft (Neujahrsnacht) und besonders
das kommende Wetter (in Amerika »groundhog days«). Dazu
gehören ausser Neujahr und der »zwölften Nacht« der
Weihnachtsabend, Lichtmess (2. Februar5), alter Seelenopfertag zu
Ehren der Juno Februa, der unterweltlichen Sühnegöttin!), der
1. Mai, Johannistag (Sommersonnenwende!) und Michaelis
(29. Sept., Beginn der Seelenkultzeit), ferner alle kirchlichen
Feste, die ja nur umgezäumte Heidenfeste sind.

(Fortsetzung folgt.)

•) In der Mischna (Rosch-haschanah I, 2, 16 b) werden 4 jährliche

Termine genannt, an denen über die Welt entschieden wird:
Am Passahfest übers Getreide, am Versammlungsfest über die
Baumfrüchte, am Neujahrsfest über die Menschen, und am Laubhüttenfest
(altes Weinlesefest im September-Oktober) über den Regen. Unser
meistbekannter Lostag hiefür ist der Medardustag (8. Juni); ebenso
glauben z. B. die Chinesen, dass es 40 Tage regne, wenn am Ti-
tsching-Tag (2. Februar) Regen falle. Aus dem Kalendarium perpe-
tuum des Bamberger Abtes Mauritius Kauer machte Christoph v.
Helhvig 1701 den Hundertjährigen Kalender mit auf astrologischem
Aberglauben fussenden Wetterprognosen, die, obgleich meist ganz
wertlos, sich bis heute erhalten haben.

Les Religieux de France.
Wenn die grossen Mönchs- und Nonnenorden Frankreichs

es nicht unter ihrer Würde halten, den Film und das Kinema-
tographentheater zu Propagandazwecken für ihre eigene Sache
auszunützen, so muss das seine wohlerwogenen Gründe und
Hintergründe haben. Der Schluss dieses Filmes lässt denn
auch darüber keine Unklarheit aufkommen.

Ich habe mir den Film in Genf angesehen. Die Stadt
Calvins, die sich heute noch als eines der Zentren des echten
Protestantismus fühlt (Reformationsdenkmal!), hat die Religieux
de France kühl und interesselos hingenommen; in dem grossen
Kinosaal verlieren sich die wenigen Zuschauer. Die Hoffnung
aber, hier einen charakteristischen und vielleicht sogar guten
katholischen Tendenzfilm zu sehen, wurde erfüllt. Man merkte
wohl die Absicht, denn man wurde mit der Nase darauf ge-
stossen, aber eine Verstimmung konnte sich kaum einstellen.
Einzelne Darstellungen von Klöstern am Meeresstrande, von

»Wer andern dient, nützt sich selbst!« stand schon vor Jahrhunderten

eingemeisselt über dem Torbogen eines jener blühenden,
mittelalterlichen Gemeinwesens, die früh erkannten, dass nur der
Menschheit Nutzen bringende und auf Gegenseitigkeit beruhende
Arbeit, dass nur Recht i\i.na Gegenrecht der frei gewählten Pflicht
den Weg bahnt, und dass Herz und Geist des Menschen sich erheben
müssen zur Brüderlichkeit, zur Menschlichkeit.

In diesem Sinne wollen wir alle Arbeiter sein am Bau jener lichten

Zukunft, die uns aus den Worten des Verfassers der «Bausteine
zu einer neuen Welt« entgegenstrahlt.

Unsere Arbeit sei Menschheitsdienst, würdig und nützlich, und für
solche Arbeit wollen wir leben und kämpfen, in Freiheit und Wahrheit.

Literatur.
Sämtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V. S.: Hans Huber, Wilder¬

met t w e g 4 Bern.
Balm' U'llah nnd das neue Zeitalter, von Dr. J. E. Esslemont.

Deutsche Uebersetzung von H. Küstner und W. Herrigel, 431 Seiten,
Preis gebunden 4 Mk. 50 Pf.

Dieses lehrreiche Buch erklärt genau die supranationale und
suprakonfessionelle Bahaireligion, die priester- und dogmenlos ist,
und alle Glaubensarten, vom Christentum, Judentum, Islam, Buddhismus

usw. bis zum Monismus una Freidenkertum umfasst. Sie
verlangt nur, dass die Menschen auf Erden für die soziale Wohlfahrt
arbeiten und gegen Andersgläubige duldsam sind. Ich bin auch
Bahai geworden.



156 DER FREIDENKER Nr. 20

stillen Klostergärten und feierlichen Zeremonien sind von
erhebender Schönheit; andererseits kommt auch das Interesse an
dieser einzigartigen, exklusiven Menschengesellschaft auf seine

Rechnung, der Schleier von Schweigen und Unnahbarkeit, der
sonst dem Laien jeden Einblick in das heutige Klosterleben
verwehrt, wurde hier durch den Film etwas gelüftet.

Der 1. Abschnitt »Gebet, Kunst und Kult« führt den
Zuschauer in die grössten heute noch bewohnten Abteien und
Klöster Frankreichs. Der 2. Abschnitt »Schule, Wissenschaft
und Unterricht« versucht uns ein Bild zu geben von der
Lehrtätigkeit der Brüder und Schwestern, von den Soeurs du Saint-
Esprit en Bretagne schräg durch ganz Frankreich bis zu den

patriotischen Soeurs de Ribeauville en Alsace. Hier in diesem
Teil des Filmes ist manches affektierte Pose, die nicht nur
dem scharfsichtigeren Fachmann auffallen muss. Sehr
charakteristisch für die konfessionelle Schule ist die Darstellung
einer Geographiestunde in einer von Schwestern geleiteten
Mädchenschule. Mitten im Unterricht betritt Hochwürden der
Dorfpfarrer als Inspizient das Schulzimmer. Hei, wie die Kinder
auffahren, strammstehen und mit gefalteten Händen und dem
obligaten Augenaufschlag den Segen des Geistlichen in
Empfang nehmen. Er kontrolliert ein wenig das geographische
Wissen der Kinder und belohnt sofort gute Antworten mit
Heiligenbildchen! Ein 3. Abschnitt zeigt uns die Missionstätigkeit,

die offenbar vor allem den Franziskanern zufällt; diese
Brüder treffen wir denn auch bei den Kolonialtruppen in Afrika
überall als Feldprediger. Der »Liebes- und Fürsorgetätigkeit«
der Orden ist der 4. Teil gewidmet. Und nun das dicke Ende!
Wir wandeln durch verlassene Klosterhallen. La Grande
Chartreuse in der Dauphine, Mont St-Michel in der Normandie,
M.t. Canigou in den Pyrenäen u. a. m. ziehen an uns vorüber
— öde, leer und still, Zeugen des furchtbaren Kampfes
zwischen Staat und Kirche aus den Jahren 1900/1905.

Der Film will nun, als Gesamtheit betrachtet, nicht mehr
und nicht weniger als pfotestieren gegen die antiklerikalen
Bestimmungen der Staatsverfassung. Er präsentiert die Rechnung

der Katholiken. Als Aktivposten werden alle die
ausgedehnten Tätigkeitsgebiete der Orden vorgeführt, vor allem
wird hingewiesen auf die loyale und patriotische Haltung der
Religieux während des grossen Krieges. Wo bleibt die
Gegenleistung des Staates? Wann wird er den vertriebenen Orden-
erlauben, ihre Güter und Arbeiten in Frankreich wieder zu
übernehmen? In einem erschütternden Bild sehen wir die
verkrüppelten und zusammengeschossenen Geistlichen und
Ordensbrüder an das Grab des unbekannten Soldaten in Paris
ziehen, und dort ruft Abbe Bergey: »Sur les tombes de nos
morts nöus reclamons pour tous justice et liberte !« (»Auf den
Gräbern unserer Toten fordern wir Gerechtigkeit und Freiheit
für alle!«)

Wir möchten diesen Darstellungen und Forderungen einige
Erwägungen und Fragen gegenüberstellen:

Aus dem Inhalt sei nur Folgendes kurz erwähnt:
»Die gesamte Menschheit ist als Einheit anzusehen. Alle

Vorurteile gegenüber anderen Menschen, Völkern und Rassen müssen
beseitigt werden. — Jeder Mensch hat dasselbe Anrecht aut 'die
geistigen und materiellen Güter des Lebens. — Die Menschen haben
die Pflicht, nach Wahrheit zu forschen. Zwischen wahrer Religion
und Wissenschaft besteht kein Widerspruch. — Mann und Frau
haben überall die gleichen Rechte. Jede Art von Hörigkeit ist streng
verboten.«

Ferner: »In einer sich entwickelnden menschlichen Gesellschaft
müssen die Gesetze stets den sich ändernden Erfordernissen der
Zeit entsprechend angepasst werden.«

»Gott umtasst alles, er kann nicht umfasst werden. Zur Erkenntnis
des Göttlichen ist der Weg versperrt, und die Strasse unbegehbar.«

- Die verstorbenen Baha' U'llah und Abdul Baha, beide aus Per-
sien, sind zwar »Propheten«, aber sterbliche Menschen wie andere,
und ihre Nachfolger müssen sich, wie oben gezeigt, den Fortschritten
der wissenschaftlichen Erkenntnis, fügen und anpassen. Nun glaubten

beide noch an das Vorhandensein einer Seele ohne Körper,
d. h. ohne Gehirn, das glauben noch die meisten Menschen. Aber
die Wissenschaft hat heute unwiderleglich bewiesen: 1. dass die
Gehirnelektronen, d. h. die Gehirnfunktionen mit unserer ganzen

Seele identisch sind; 2. dass die Ausläufer (Fasern und
Fibrillen) der Hirnzellen (Neuronen) noch komplizierter und zahlreicher
sind als die Einzelheiten unserer Seele selbst; 3. dass der im Gehirn
selbst wandernde Elektromotor der Seele unsere Aufmerksamkeit ist.

Diese Erkenntnis zwingt uns zum wissenschaftlichen »Monismus«,
d. h. n feilt zum Materialismus (Identität zwischen Lebewesen und
leblosem Stoff), sondern eben zur Identität zwischen Gehirn und

1. Wer hat das Verdienst, dass die Klöster und Orden aus
ihrer früheren entsetzlichen moralischen Versumpfung
aufgestiegen sind zu diesem repräsentablen Zustand, den man dem
Film und der Oeffentlichkeit anvertrauen darf? Nicht
ausschliesslich, aber zum grössten Teil die Kritik und moralische
Konkurrenz der weltanschaulichen Opposition!

2. Wir möchten das viele Gute und Schöne, das heute von
den Orden den bedrängten Mitmenschen geleistet wird, nicht
verkennen. Wir wissen die vielen weichen Hände und guten
Köpfe, die da am Werke sind, wohl zu schätzen. Aber warum
sammelt ihr Reichtümer und Ländereien, warum bereichert ihr
euch dermassen, dass eure Mitmenschen daneben verarmen
müssen? Die Grundstück- und Güterverzeichnisse der Klöster

sind im Film nicht dargestellt worden, aber einen Begriff
hat man davon doch erhalten, wenn man die modernen Traktoren

und Dampfpflüge in Aktion sah. Nicht nur die
Vergangenheit, auch die Gegenwartsgeschichte gibt uns da eindringliche

Lehren. Wir sehen mit Beklemmung, wie sich die Orden
und Klöster in Bayern geradezu unmässig vermehren und
bereichern; Mexiko erlebt es mit Grauen, mit welchem Fanatismus

und mit welchen Mitteln der Klerus seinen Besitzstand
verteidigt, wenn der Staat im Interesse der Allgemeinheit daran
zu tippen wagt. Ihr stosst die Mitmenschen in soziale
Abhängigkeit, ins Dunkel der Unwissenheit und Unselbständigkeit.
Dafür bleibt euch dann die schöne und christliche Gebärde, mit
Almosen und Hilfeleistungen die gröbsten Konsequenzen eures
eigenen Vorgehens abzuschwächen. Wir. würden es vorziehen,
auf freiem Grund und Boden ein freies, starkes und
hellgeistiges Geschlecht heranwachsen zu sehen, das eurer
Almosen und Klostersuppen und eurer Jenseitsverheissungen gar
nicht mehr bedarf. Da liegen die Gegensätze!

3. Wir wissen, dass eure Wohltaten im Grossen und Ganzen

— von rühmlichen Ausnahmen abgesehen — nur denen
zugute kommen, die gewillt sind, ihre Intelligenz, ihre geistige
Selbständigkeit und Denkfreiheit demütig vor dem Altar
niederzulegen und sich euren Dogmen zu unterwerfen, euren Dogmen
und Lehren, die nicht nur der Wissensehaft, sondern auch dem
gesunden Menschenverstand schnurstracks zuwiderlaufen. Damit

verlängert und verschärft ihr immer wieder äusserlich den
qualvollen Kampf der Weltanschauungen, der innerlich und
prinzipiell längst entschieden ist, und zwar gegen euch

Justice et liberte habt ihr am Grabe des unbekannten
Soldaten verlangt! Geschichte und Politik lehren uns, dass diese
beiden Begriffe im Munde der Katholiken und speziell der
Kleriker einen ganz eigenartigen Klang und Begriffinhalt haben,
die mit »Gerechtigkeit und Freiheit«, wie sie moderne Menschheit

und moderner Staat auffassen, nicht übereinstimmen. Im
Interesse aller Mitbürger eines Staates müssen »justice et
liberte« in ihrer rein katholischen Ausprägung ebenso viele Opfer
und Einschränkungen sich gefallen lassen wie Recht und Freiheit

aller andern Richtungen und Anschauungen auch.
Dr. E. H.

Seelentunktion. Bei Pflanzen und niederen Tieren hat sich das
Gehirn als Sonderorgan noch nicht differenziert. Gott bleibt dabei als
das für uns Menschen (mit unserem stets nur relativen Erkennungsvermögen)

für immer unerkennbare Wesen des Weltalls; somit
waltet er auch in jeder lebenden Zelle unseres Gehirns.

Möge jeder, Mann .oder Weib, nun Bahai werden.
Dr. A. Forel.

Eine Philosophie des gesunden Menschenverstandes.
So und nicht anders können wir das Werk von J. Stickers

(Luzern): »Die Wiedergeburt der systematischen Philosophie«1) seinem
Gehalt nach charakterisieren. Das grosse Verdienst des Verfassers
besteht einmal darin, dass er es wagt, von der Philosophie und ihren
Vertretern wissenschaftliche Genauigkeit im Ausdruck zu verlangen,
zum andern darin, dass er als einer der wenigen und seltenen
Philosophen den Mut aufbringt, in entscheidenden Fragen nicht auf die
spinnfadenfeinen Spekulationen der Philosophen selbst, sondern aut
den so »unverschämt gesunden Menschenverstand« abzustellen.
Ausdrücklich sei dem Verdacht entgegengetreten, als ob damit Stickers
Philosophie sich der Banalität in irgend einer Form nähere. Nein,
Stickers kennt aus 40jährigem, zielbewusstem und energischem
Forschen und Arbeiten heraus eben die grosse Banalität und Plattheit
der heutigen Schulphilosophie, die dem realkosmischen Sein unserer
Aussenwelt und ihrer harten Gesetzlichkeit sich auf alle Weise zu

J) »Die Wiedergeburt der systematischen Philosophie aus der
Vereindeutlichung der Terminologie und des Abstraktionsproblems«
von Joe Stickers. Verlag Mittler & Sohn, Berlin 1Q27. 214 S.


	Les Religieux de France

