
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 20

Artikel: Religiöse Aufklärung im Mittelalter : I. Pierre Abälard

Autor: Tyndall, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 31. Oktober 1927. DER Nr. 20 - 10. Jahrgang.

ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers: j

Geschäftsstelle der F. V. S. ||
Postfach Basel 5 1

Postcheck-Konto Nr. V. 6915 1 1

Einer neuen Wahrheit ist nichts schädlicher als ein alter Irrtum.

üoet/ic

s Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
|| (Mitglieder Fr. 5.—
1 1 inser.-ßnn.: Buchdr.Tscharnerstr.l4a

'

Feldereinteilung '/i6, l/a S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Religiöse Aufklärung im Mittelalter.
Von Dr. Paul Tyndall-Wien.

I. Pierre Abälard.
Mit Recht gilt (das Mittelalter als die finsterste Menschheitsepoche.

Die unumschränkte Herrschaft der Kirche sorgte durch
Bannflüche und Kreuzzüge, durch Inquisition und Hexenpro-
zess, durch Tortur und Scheiterhaufen für Niederhaltung jeder
: unchristlichen«, das heisst jeder freiheitlichen oder sozialen
Regung. Nur dass diese Finsternis des Mittelalters nicht etwa
mit dem geschichtlichen Ende dieser Epoche, mit dem Jahre
1492 aufgehört hätte. Im Gegenteil: die schlimmsten Greuel
brachte das XVI. und XVII. Jahrhundert; noch 1782 fanden
Hexenverbrennungen statt; und erst die grosse französische
Revolution von 1789 war der Beginn einer menschlicheren Epoche,

wenn leider auch heute noch, insbesondere in den
faschistischen Ländern, das Mittelalter schändlich regiert.

Trotz der trostlosen mittelalterlichen Nacht aber leuchteten

selbst damals aufklärende Lichter, Geistessterne, die das

Dunkel zu erhellen wagten: Nicht bloss im Sinne eines
gereinigten Christentums, also innige Christen, die eben wegen
ihres Glaubens Reformatoren werden müssten, sondern direkt
im Sinne einer Vernunftsreligion, also Deisten und sogar freie
Denker. Es ist staunenswert, was für scharfe, klare und mutige
Gedanken damals schon niedergeschrieben wurden, meist von
Theologen, die es auch schwer zu büssen hatten; es ist aber
auch betrübend, insofern, als wir uns heute noch wegen
derselben Ideen herumschlagen und quälen lassen müssen.

»Wie denn? Muss man sich nicht wundern, dass im Lauf
der Zeit die menschliche Einsicht in allen Dingen wächst; aber
im Glauben, der am meisten von der Gefahr des Irrtums
bedroht ist, besteht kein Fortschritt?« So fragt Abälard wörtlich

schon vor 800 Jahren urfd meint, die Aufklärung müsse
auch auf religiösem Gebiet verbreitet werden, unbekümmert
um alle Vorurteile, in welche Erziehung und Gewohnheit,
Gehorsam und Ueberlieferung uns verstrickt haben. Wer sich zu
einer der überlieferten Religionen bekennt, muss dieses
Bekenntnis durch Kritik und Beweisführung gewonnen haben
und jeden Augenblick in eine freie Auseinandersetzung mit
anderen Denkern eingehen können und zeigen, dass seine
Konfession ihm nicht als Erbe der Väter, sondern als Ausdruck
selbständig erworbener Ueberzeugung gelte.

Abälard (1079—1142) war aber auch ein geistig besonders
hochstehender weltgewandter Geistlicher und Gelehrter, der
Tausende begeisterter Anhänger gewann. Zu einer Schülerin,
der um 20 Jahre jüngeren Heloise, entbrannte der 37jährige
an heftiger Liebe. Er entführte sie aus dem Hause ihres
Vormundes und Oheimes, des Domherrn Fulbert in Paris, nach
der Bretagne, wo sie einen Sohn gebar. Abälard wollte die
Geliebte heiraten, aber nur insgeheim, um für seine geistliche
Laufbahn nicht unmöglich zu werden. Heloise hat denn auch
nach ihrer Rückkehr die stattgefundene Vermählung geleugnet.

In wilder Rachsucht liess der Vormund den Abälard nächtlich

überfallen und — entmannen, kastrieren Der Unglückliche

zog sich ins Kloster zurück, fern der Geliebten. Als er
wieder seine Schule eröffnete, strömten die Schüler zahlreich
herbei.

Von seinen Werken erregte insbesondere seine »Einleitung
in die christliche Theologie« wegen seiner skeptischen
Auffassung der Dreieinigkeit den Widerspruch der Kirche. 1121

wurde Abälard wegen Ketzerei ins Kloster gesperrt: ergreifend
seine »historia ealamitatum«, die Geschichte der Qualen, die
er dort erdulden musste, und der berühmte Briefwechsel des
entmannten, aber immer noch liebevollen Abtes mit der fernen
Lebensgefährtin und Nonne, die bis zum letzten Atemzug ihm
in glühender Liebe anhing. Abälard blieb trotz der Verfolgung
ein Jebens- und liebebejahender Anhänger der Vernunft. Er
wollte sich das Forschen nach Wahrheit nicht rauben lassen.
Denn nach seiner Auffassung darf eine Lehre nicht darum
geglaubt werden, weil sie von Gott gegeben, sondern nur soweit
sie durch die Vernunft als richtig erkannt worden ist. Besonders

denkwürdig ist sein »Gespräch zwischen einem
Philosophen, Juden und Christen«. Darin stellt er
das Sitten gesetz, das älter als alles ist, was übernatürliche
Offenbarung heissen mag, als das der Menschennatur
wichtigste hin. Bevor noch die peinlichen Gesetze der fünf Bücher
Moses verkündet und niedergeschrieben waren, haben z. B.
Abel, Henoch und Abraham wohlgefällig vor dem Herrn
gelebt. Zur Tugend der Seele genüge die Liebe Gottes und der
Menschen. Christus war mehr Reformator des reinen
Sittengesetzes als Religionsstifter. Abälard wendet sich also gegen
die Ungereimtheiten der Offenbarung. Jesus, der in der
irdischen Geschichte lediglich als Sittenlehrer aufgetreten ist, hat
seine Offenbarung nur symbolisch gemeint; die Himmelfahrt
sei nur ein Symbol des durch Jesus erlangbaren
Seelenaufschwunges. Viele Uebernatürlichkeiten erscheinen sogar dem
Abälard bereits als unvereinbar mit der Weltanschauung seines
Jahrhunderts. Wo soll beispielsweise die Hölle ihren Platz
finden, wo der Raum für die Tausend Milliarden sein, die
gleichzeitig gerichtet werden sollen? Derart gibt er die Autorität

der Bibel preis, die für ihn ein überwundener Standpunkt
ist. Auch müsse man das dogmatische Christentum der Gegenwart

und das Urchristentum wohl auseinanderhalten und eben
dieses, nämlich das Christentum Christi, als das allein
entscheidende betrachten. Vor Allem aber sei die Vergleichung
der Religionen untereinander unabweisbar. Damit ist
ausgesprochen, was das damalige Zeitalter durch seine Judendisputationen

und seine Kreuzzüge bereits praktisch mit sich
gebracht hat: das Zueinanderkommen der Völker, der Religionen;
zunächst wohl in feindseliger Absicht, dann aber bei
Waffenstillstand auch in friedlicher Disputation und Aussprache. Und
so treffen sich auch bei Abälard der Jude und der Christ auf
dem gemeinsamen Boden einer natürlichen Religion, auf
welchem nun die Streitigkeiten über den Vorzug ihrer Konfession
beginnen. Aber zur Entscheidung kommt es in dem Gespräch
nicht, denn sie soll ja nicht dekretiert werden; es ist ja der
ganze Zweck des Gespräches, die Vernunft an Stelle der Autorität

zu setzen. So tritt denn auch nicht der gewählte Richter
in Tätigkeit vielmehr mag jeder die von ihm durch Denken
gewonnene Anschauung selber wählen: statt der Autorität
und des Zwanges die Toleranz. Die wahre Religion ist die
Religion des Sittengesetzes, der Humanität.

Und noch mutigere Gedanken sind in den anderen Schriften

Abälards niedergelegt. So sagt er in einer vom Henker
verbrannten »Einführung in die christliche Theologie«, dass



154 DER FREIDENKER Nr. 20

die Periode der Autorität dem Ende nahe sei und eine andere
sich ankündige. Heutigentages dürfe nur gelten, was sich als
Wahrheit beweisen lässt. Nicht die Ueberlieferung ist die Bürgin,

sondern die Kritik. Nicht Gläubigkeit, sondern Zweifel ist
der Weg zur Wahrheit, ßeltsam, dass Abälard bei solchen
Aeusserungen nicht wie viele Zeitgenossen den Ketzertod erlitt;
vielleicht hat ihn, den Geistlichen und Weltmann, den Asket
und Genussmenschen, die Sympathie des Papstes davor
bewahrt. Im Tode wurde er mit seiner Heloise vereint. Das Grab
des berühmten Liebespaares gleich beim Eingang zum Pere
Lachaise in Paris schmückt ein liebliches Denkmal.

Glaube und Aberglaube.
Von Otto Wolfgang, Wien.

»Aberglaube ist Glaube« behauptet ein Volkssprichwort
und hat damit vollkommen recht; denn wer könnte die Grenzen

ziehen zwischen diesem und jenem, könnte definieren, was
weniger, was mehr Aberglaube ist, da doch alles nur darauf
hinzielt, sich höhere Geister gewogen zu machen, durch
gewisse Zeremonien Glück und langes Leben zu erhalten?

»Abergläubisch ist — erläutert der Talmud — wer auf Zeit
und Stunde Gewicht legt und spricht: Dieser Tag ist der Reise
günstig, jener bringt dem Käufer Gewinn; wer es als böses
Omen betrachtet, wenn ihm ein Stück Brot aus dem Munde
oder der Stab aus der Hand fällt, wenn ihm ein Rabe entgegenkreischt

oder ein Hirsch über den Weg läuft.« Und auf einer
anderen Seite wieder lehrt er, dass, wer in einem Bette schläft,
dessen Kopfende nach Norden gerichtet ist, männliche
Nachkommenschaft erhalten und seine Frau keine Fehlgeburt
erleiden werde. (Berakhot 5 b.) Und aus dem Traktat Baba
meziah ersehen wir, dass die bösen Geister, deren eine

Unmenge im Gehirn des Bibelvolkes spukte, über den Gewalt
bekämen, der eine gerade Zahl von Bechern Weines trinkt.

Und soweit der Glaube schon gegen seinen Zwillingsbruder,
den Aberglauben, zufelde zieht, so wird sich doch nie

feststellen lassen, welcher, der einander zum Verwechseln
ähnlichen Gesippen just gesiegt habe. Der Unglücksrabe ist noch
heute jedermann bekannt wie die böse Dreizehn. Zwölf Monate
sind die Regel, in jedem »regiert« ein anderes der zwölf
Tierkreis-Sternbilder. Was darüber ist, ist, weil überzählig, bösgesinnt

wie die Hexe im Märchen, die zum Geburtsfest nicht
war geladen worden und dennoch kam. Die Babylonier wie
nach ihnen die Hebräer schalteten zum Ausgleich ihres Mondjahres

mit dem Sonnenjahre zu gewissen Zeiten einen
dreizehnten Monat ein, der dem Sternbild des »Raben« zugehörte.
Darum sind 13 und Rabe unheilvoll geworden!1)

1) Dass mit der Nacht (wo sich der naive Mensch allerhand
unsichtbaren Gespenstern ausgesetzt glaubt) zusammenhängende Tiere
wie Eule, Käutzchen, Schakal gespenstischen Charakter bekamen,
ist leicht einzusehen. Zu ihnen kommen im Alten Testament noch

Feuilleton.
Die Arbeit.

Der Landmann hat sein Korn der sorglichen Erde übergeben, er
hat die Erde gepflügt, er hat die Frucht geschnitten, sie wandert
zur Mühle, der Bäcker bereitet uns aus dem Produkt das Brot, das
wir essen und das uns erhält und uns die Kraft gibt, zu leben und
zu wirken. Das Glas, aus welchem wir trinken, die Kleider, die
unseren Leib schützen und zieren, sie sind die Frucht tausendfältiger,
emsiger, gewissenhafter Arbeit.

Das zwingt uns zum Respekt vor der Arbeit, das legt uns die
Pflicht aut, das Produkt derselben nur dann zu geniessen, wenn wir
willens sind, es dem Unbekannten, der hinter diesen Produkten
menschlicher Tätigkeit auch für uns. gearbeitet hat, zurückzugeben
una zu lohnen dadurch, dass wir hinwiederum für ihn und für alle
anderen nach dem Masse unserer Kräfte wirken, arbeiten, produzieren.

Wir dürfen doch nicht glauben, dass die Arbeit, deren Frucht
wir Tag um Tag geniessen, im Ernste bezahlt werden könne durch
Geldi Was ist Geld? Was ist Gold? Nichts, rein gar nichts als der
Ausdruck des Wertes der Arbeit in Form der geschaffenen Produktion.

Die Summe dieses Wertes ist keine konstante auf der Welt,
sondern eine ausserordentlich variable Grösse, und es ist ganz
selbstverständlich, dass sie sich vermindern muss, wenn wir aufhören zu
arbeiten und uns damit begnügen, von den geschaffenen Werten zu
leben und zu zehren.

Das ist es nun, was die Menschheit in den letzten Jahren getan
hat, genau das, und von daher rührt diese unendliche Armut der
Welt, unter welcher wir heute alle leiden. Und wenn wir nach Mit-

Als letzter (d. h. weitestentfernter) und daher unheilbringender

Planet gilt auch der Saturn, dem der letzte Wochentag,
der Sabbath (vom hebräischen Schabbathstern), englisch

daher Satur-day! geweiht ist; darum unternehmen die frommen

Juden an ihm nichts, weil alles übel ausschlagen müsste,
und in Deutschland scheut man sich sogar, diesen Tag zu
benennen, weshalb er bloss »Sonnabend« (Vorabend zum Sonntag)

heisst!
Am Sabbathabend erhalten gar die Seelen der Toten

Ausgang, weshalb in der Oberpfalz, am Rhein und andern
katholischen Gegenden dann ein Lämpchen angezündet wird, denn
durch Licht — dies ist in der Herbst- und Winterzeit sehr oft
nötig (vgl. Weihnachten, Maria-Lichtmess, Allerseelen, Cha-
nuka -) usf.) — kann man Dämonen und Totengeister
verscheuchen. 3)

Ueberhaupt lebt der Seelenglaube (Animismus und
Fetischismus) bei uns noch in tausend Bräuchen und Vorstellungen;

ich habe mich darüber ausführlich in meiner Abhandlung
»Karneval, Seelenkult und Fruchtbarkeitzauber« (»Freier
Gedanke«, Bodenbach, CSR, VII. Jahr, Nr. 4—6, 1926)
ausgelassen. Das sogen. »Todaustragen« und die verschiedenen
Frühlingsbräuche müssten in einem gesonderten Aufsatz behandelt
werden. Hier sei nur an gewisse Bräuche nach einem Todesfall

gemahnt, die dahin zielen, die Seele aus Haus und Hof
gründlich zu verjagen und ihre Wiederkunft möglichst zu
verhindern; in vielen Gegenden Deutschlands öffnet man Türen
und Fenster, weht (die »Seele«) mit Tüchern zum Fenster
hinaus, wie der mongolische Schamanenpriester bei einem
Begräbnis mit einem Stocke zum gleichen Zwecke hinter sich
schlägt; man schüttet Wasser hinter den Sarg und über die
Schwelle, und zerschlägt ein Wasserglas, daran der
hartnäckige Geist könnte haften bleiben (auch in China wird eine
Vase beim Hinaustragen einer Leiche zerschlagen ; daher bringen

Scherben Glück, indem den Dämonen ein Schlupfwinkel
zerstöit wurde), weckt alle Schlafenden der Umgebung wie
auch die Bäume, die »wachgerüttelt« werden, um die Seelen
abzuschütteln, weil sonst die Obstbäume eingehen würden.
Besonders gern weilen die Seelen auf Schwellen, daher darf
man auf ihnen kein Holz spalten, nicht zu hastig Wasser vor
die Türe schütten usf. Die Leiche eines Erhenkten musste im
Mittelalter durch ein Loch aus der Wohnung geschafft werden,

die Strausse (vgl. Jes. 13, Zephanja 2, 14, Jesaja 34, 13), auf denen
(oder in deren Gestalt) bei den Arabern die Gespenster (Ghule)
erscheinen. Von Feldteufcl, Kobolden, die mit den Wüstentieren kommen,

spricht z. B. Jes. 34, 14. In der Wüste (wohin die Juden den
»Sündenbock« jagten, wo Jesus vom Satan versucht wird), waren
Hölleneingänge.

-) Dieses Lichtcriest war vor der nationalistischen Makkabäerzeit
die Sonnwendfeier des syrischen Sonnengottes Belsamin (Kronos-
Helios) und wurde, weil im Volke so unausrottbar wie unser Yul-
fest, erst später zum »Tempelweihfest« uingedeutet.

3) Der Sinn des Totenlichtanzündens ist den meisten
verlorengegangen. Näheres über Sabbath in meinem Aufsatz »Sabbat und
Sonntagsruhe« in »Freidenker«, Wien, August 1925.

teln una Wegen suchen, um diese Armut zu überwinden, dann darf
es nicht sein, dass wir in den alten \Fehler verfallen und wiederum
versuchen, einer sozialen Schicht in unbarmherziger Weise so viel
aufzubürden, bis sie zusammenbricht und aufschreit in Schmerz und
Bitterkeit, in Hass und Fluch über die Ungerechtigkeit ihrer
Mitmenschen. Dann müssen wir neue Mittel anrufen, neue Wege gehen,
und diese weisen zunächst nach der Richtung des Prinzips der Oeko-
nomie vorhandener Kräfte.

So wie der einzelne Mensch angefangen hat, sich einem besonderen

Berufe zu widmen und das, was er in seinem Berufe zur
Ausübung desselben und zur Befriedigung seiner Lebensbedürfnisse nicht
selbst erzeugt, sondern aut 'dem Umwege des Geldes von anderen
Arbeitenden erwirbt, so wie sich die Produktion innerhalb eines Landes
mehr und mehr spaltet '.und spezialisiert, weil sie aut diese Weise
besser und ökonomischer vonstatten geht, ebenso muss der Arbeits-
prozess nach dem Prinzip der Kräfteökonomie mehr und mehr unter
die einzelnen Völker der Erde verteilt werden und jede Produktion
muss da ausgeführt werden, wo sie natürlicherweise zuhause ist.

Die Menschen aber, sie sollen gelehrt werden, nicht mehr jeder
für sich zum Schutze gegen die anderen zu erzeugen, sondern sich
zusammenzufinden zur gemeinsamen, friedlichen Arbeit, zur gemeinsamen

tüchtigen Produktion und zum gemeinsamen freien Genuss
der Erträgnisse, die sie hervorbringen.

Alles, was einer Vergeudung der Produktion und der produktiven
Arbeit gleichkommt, sollte in Zukunft systematisch vermieden werden;
alles, was die Menschen hindert, sich leichter zu verstehen, sich besser
zu finden, sich mehr und mehr zu begreifen und zur brüderlichen
gemeinsamen Arbeit zu verbinden, muss abgebaut werden und für
immer verschwinden.


	Religiöse Aufklärung im Mittelalter : I. Pierre Abälard

