
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 20

Artikel: [s.n.]

Autor: Goethe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 31. Oktober 1927. DER Nr. 20 - 10. Jahrgang.

ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers: j

Geschäftsstelle der F. V. S. ||
Postfach Basel 5 1

Postcheck-Konto Nr. V. 6915 1 1

Einer neuen Wahrheit ist nichts schädlicher als ein alter Irrtum.

üoet/ic

s Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
|| (Mitglieder Fr. 5.—
1 1 inser.-ßnn.: Buchdr.Tscharnerstr.l4a

'

Feldereinteilung '/i6, l/a S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Religiöse Aufklärung im Mittelalter.
Von Dr. Paul Tyndall-Wien.

I. Pierre Abälard.
Mit Recht gilt (das Mittelalter als die finsterste Menschheitsepoche.

Die unumschränkte Herrschaft der Kirche sorgte durch
Bannflüche und Kreuzzüge, durch Inquisition und Hexenpro-
zess, durch Tortur und Scheiterhaufen für Niederhaltung jeder
: unchristlichen«, das heisst jeder freiheitlichen oder sozialen
Regung. Nur dass diese Finsternis des Mittelalters nicht etwa
mit dem geschichtlichen Ende dieser Epoche, mit dem Jahre
1492 aufgehört hätte. Im Gegenteil: die schlimmsten Greuel
brachte das XVI. und XVII. Jahrhundert; noch 1782 fanden
Hexenverbrennungen statt; und erst die grosse französische
Revolution von 1789 war der Beginn einer menschlicheren Epoche,

wenn leider auch heute noch, insbesondere in den
faschistischen Ländern, das Mittelalter schändlich regiert.

Trotz der trostlosen mittelalterlichen Nacht aber leuchteten

selbst damals aufklärende Lichter, Geistessterne, die das

Dunkel zu erhellen wagten: Nicht bloss im Sinne eines
gereinigten Christentums, also innige Christen, die eben wegen
ihres Glaubens Reformatoren werden müssten, sondern direkt
im Sinne einer Vernunftsreligion, also Deisten und sogar freie
Denker. Es ist staunenswert, was für scharfe, klare und mutige
Gedanken damals schon niedergeschrieben wurden, meist von
Theologen, die es auch schwer zu büssen hatten; es ist aber
auch betrübend, insofern, als wir uns heute noch wegen
derselben Ideen herumschlagen und quälen lassen müssen.

»Wie denn? Muss man sich nicht wundern, dass im Lauf
der Zeit die menschliche Einsicht in allen Dingen wächst; aber
im Glauben, der am meisten von der Gefahr des Irrtums
bedroht ist, besteht kein Fortschritt?« So fragt Abälard wörtlich

schon vor 800 Jahren urfd meint, die Aufklärung müsse
auch auf religiösem Gebiet verbreitet werden, unbekümmert
um alle Vorurteile, in welche Erziehung und Gewohnheit,
Gehorsam und Ueberlieferung uns verstrickt haben. Wer sich zu
einer der überlieferten Religionen bekennt, muss dieses
Bekenntnis durch Kritik und Beweisführung gewonnen haben
und jeden Augenblick in eine freie Auseinandersetzung mit
anderen Denkern eingehen können und zeigen, dass seine
Konfession ihm nicht als Erbe der Väter, sondern als Ausdruck
selbständig erworbener Ueberzeugung gelte.

Abälard (1079—1142) war aber auch ein geistig besonders
hochstehender weltgewandter Geistlicher und Gelehrter, der
Tausende begeisterter Anhänger gewann. Zu einer Schülerin,
der um 20 Jahre jüngeren Heloise, entbrannte der 37jährige
an heftiger Liebe. Er entführte sie aus dem Hause ihres
Vormundes und Oheimes, des Domherrn Fulbert in Paris, nach
der Bretagne, wo sie einen Sohn gebar. Abälard wollte die
Geliebte heiraten, aber nur insgeheim, um für seine geistliche
Laufbahn nicht unmöglich zu werden. Heloise hat denn auch
nach ihrer Rückkehr die stattgefundene Vermählung geleugnet.

In wilder Rachsucht liess der Vormund den Abälard nächtlich

überfallen und — entmannen, kastrieren Der Unglückliche

zog sich ins Kloster zurück, fern der Geliebten. Als er
wieder seine Schule eröffnete, strömten die Schüler zahlreich
herbei.

Von seinen Werken erregte insbesondere seine »Einleitung
in die christliche Theologie« wegen seiner skeptischen
Auffassung der Dreieinigkeit den Widerspruch der Kirche. 1121

wurde Abälard wegen Ketzerei ins Kloster gesperrt: ergreifend
seine »historia ealamitatum«, die Geschichte der Qualen, die
er dort erdulden musste, und der berühmte Briefwechsel des
entmannten, aber immer noch liebevollen Abtes mit der fernen
Lebensgefährtin und Nonne, die bis zum letzten Atemzug ihm
in glühender Liebe anhing. Abälard blieb trotz der Verfolgung
ein Jebens- und liebebejahender Anhänger der Vernunft. Er
wollte sich das Forschen nach Wahrheit nicht rauben lassen.
Denn nach seiner Auffassung darf eine Lehre nicht darum
geglaubt werden, weil sie von Gott gegeben, sondern nur soweit
sie durch die Vernunft als richtig erkannt worden ist. Besonders

denkwürdig ist sein »Gespräch zwischen einem
Philosophen, Juden und Christen«. Darin stellt er
das Sitten gesetz, das älter als alles ist, was übernatürliche
Offenbarung heissen mag, als das der Menschennatur
wichtigste hin. Bevor noch die peinlichen Gesetze der fünf Bücher
Moses verkündet und niedergeschrieben waren, haben z. B.
Abel, Henoch und Abraham wohlgefällig vor dem Herrn
gelebt. Zur Tugend der Seele genüge die Liebe Gottes und der
Menschen. Christus war mehr Reformator des reinen
Sittengesetzes als Religionsstifter. Abälard wendet sich also gegen
die Ungereimtheiten der Offenbarung. Jesus, der in der
irdischen Geschichte lediglich als Sittenlehrer aufgetreten ist, hat
seine Offenbarung nur symbolisch gemeint; die Himmelfahrt
sei nur ein Symbol des durch Jesus erlangbaren
Seelenaufschwunges. Viele Uebernatürlichkeiten erscheinen sogar dem
Abälard bereits als unvereinbar mit der Weltanschauung seines
Jahrhunderts. Wo soll beispielsweise die Hölle ihren Platz
finden, wo der Raum für die Tausend Milliarden sein, die
gleichzeitig gerichtet werden sollen? Derart gibt er die Autorität

der Bibel preis, die für ihn ein überwundener Standpunkt
ist. Auch müsse man das dogmatische Christentum der Gegenwart

und das Urchristentum wohl auseinanderhalten und eben
dieses, nämlich das Christentum Christi, als das allein
entscheidende betrachten. Vor Allem aber sei die Vergleichung
der Religionen untereinander unabweisbar. Damit ist
ausgesprochen, was das damalige Zeitalter durch seine Judendisputationen

und seine Kreuzzüge bereits praktisch mit sich
gebracht hat: das Zueinanderkommen der Völker, der Religionen;
zunächst wohl in feindseliger Absicht, dann aber bei
Waffenstillstand auch in friedlicher Disputation und Aussprache. Und
so treffen sich auch bei Abälard der Jude und der Christ auf
dem gemeinsamen Boden einer natürlichen Religion, auf
welchem nun die Streitigkeiten über den Vorzug ihrer Konfession
beginnen. Aber zur Entscheidung kommt es in dem Gespräch
nicht, denn sie soll ja nicht dekretiert werden; es ist ja der
ganze Zweck des Gespräches, die Vernunft an Stelle der Autorität

zu setzen. So tritt denn auch nicht der gewählte Richter
in Tätigkeit vielmehr mag jeder die von ihm durch Denken
gewonnene Anschauung selber wählen: statt der Autorität
und des Zwanges die Toleranz. Die wahre Religion ist die
Religion des Sittengesetzes, der Humanität.

Und noch mutigere Gedanken sind in den anderen Schriften

Abälards niedergelegt. So sagt er in einer vom Henker
verbrannten »Einführung in die christliche Theologie«, dass


	[s.n.]

