Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 19

Artikel: Religidse und wissenschaftliche Weltansichten : (Schluss)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 19

DER FREIDENKER 147

hin ideale Zwecke %) zu schwer belastet, zum Ausgangspunkte
haben solle. Es liege nun freilich im Zuge der Zeit, dass im-
mer wieder der Ruf nach der Trennung erhoben werde, und
auch der Kirchenrat habe sich schon mit der Frage eingehend
beschiftigt, betrachte jedoch die Trennung noch fiir ein Un-
gliick und halte den Zeitpunkt fiir die Trennung noch nicht
fiir gekommen. Seine diesbeziiglichen Beratungen und Arbeiten
hitten lediglich den Charakter der Vorsorge gegeniiber all-
filligen Ueberraschungen. Die Parallelen und Vergleiche mit
Genf und Basel seien iibrigens fiir Ziirich nicht massgebend,
In Genf habe die katholische Minderheit zahlenméissig nahe an
die reformierte Mehrheit herangericht, und auch die historischen
Verhiltnisse seien dort ganz andere als in Ziirich, Basel wie-
derum sei eigentlich nur eine Gemeinde, und man sei dort
noch nicht*so weit, wie man in Ziirich auf Gemeindeboden
schon lingst sei. Von allen Reformatoren sei Zwingli der
grosste Staatsmann mit seiner prachtvollen Erkenntnis, wie
man Staat und Kirche in ihren besten Bestrebungen zusammen-
bringen konnte, ohne die Interessen des einen oder andern zu
bedrohen. Staat und Kirche seien nach der Auffassung Zwing-
lis nur zwei Gesichter derselben Volksgemeinschaft, und er
habe das Wort »die freie Kirche im freien Staat« verwirklicht.
Der Staat sei fiir die Kirche der Schutz, die starke Hand, er
befreie sic von den kleinlichen, irdischen Sorgen und gebe ihr
die Moglichkeit, ideell und religiés zu wirken. Dieses schone
Verhiltnis zwischen Kirche und Staat sei im Kanton Ziirich
im Laufe der Jahrhunderte die Quelle friedlicher und harmo-
nischer Gemeinschaftsarbeit gewesen. Der Staat besitze wohl
eine Aufsicht iiber die Kirche, aber sie sei in keiner Weise
driickend, ebenso wenig mische sich die Kirche in die politi-
schen Verhiltnisse des Staates ein. Der Kirchenrat erklire, die
Kirche befinde sich wohl in diesem Verhiltnisse, und der Re-
gierunigsrat diirfe als Vertreter des Staates ebenfalls sagen,
dass sich der Staat auch seinerseits wohl befinde. Es liege des-
halb kein Grund vor, in dieser Ehe die Scheidung auszuspre-
chen, Weder die reformierte Kirche noch die politische Exe-
kutive empfinden das Bediirfnis nach einer Trennung. Sie
koénnten nur dann in eine solche einwilligen, wenn eine grosse
Volksbewegung sie verlangen wiirde, das Volk aber sei ganz
entschieden in seiner grossen ‘Mehrheit gegen die Trennung,
der Ziircher halte an seiner Landeskirche fest. Wenn trotzdem
ernstlich daran gegangen wiirde, Staat und Kirche zu trennen,
so wiirde dadurch ein Kampf heraufbeschworen, der fiir den
konfessionellen Frieden gefahrlich wire. Auch fiir die refor-
mierte Landeskirche wire die Trennung gefihrlich, denn eine
gewisse Aufldsung in Sekten®) wire fast unvermeidlich, und

5) Wir glauben kaum, dass die Katholiken die Unterstiitzung ihd
Forderung der protestantischen Kirche als »idealen Zweck« ansehen!

% Die zahlreichen Sekten beweisen wohl zur Geniige, dass der
Ziircher an seiner Landeskirche nicht gar so fest hilt, und ‘dass er in
ihr sein »religiéses Bediirfnis« nicht befriedigt findet. Sie hat also an
innerer Kraft verloren, und ‘ihr Einfluss wird kiinstlich, durch die
Unterstiitzung des Staates, aufrecht erhalten.

der Einfluss, den die reformierte Kirche noch habe, wiirde da-
durch geschwicht. Der Regierungsrat sehe also in den Tren-
nungsbestrebungen eine schwere Gefahr fiir die Titigkeit des
Staates und eine Gefahr auch fiir den konfessionellen Frieden,
Im Interesse des Staates wie auch der beiden Landeskirchen
moge die Motion Schneller abgelehnt werden.

Der Beifall, der dem Antrage des Regierungsrates auf biir-
gerlicher Seite entgegengebracht wurde, zeigte schon hier, dass
die Motion Schneller auf wenig Unterstutzung zu rechnen hatte
Einzig von Seiten der sozialdemokratischen Partei ward ihr
unter gewissen Voraussetzungen — Streichung des Schluss-
Satzes der Motion »oder ausgeglichen werden kann« — einige
Forderung zu Teil, aber auch hier war es hauptsichlich nur
Traber, der fiir sie eintrat, und zwar aus der Erwigung, dass
doch d1e Frage der Trennung von Staat und Kirche damit in
Zusammenhang stehe. Mit leiser Ironie bemerkte er:

»Im Augenblick, als die Ehe, von der Dr. Wettstein
sprach, geschlossen wurde, hat der Staat die Braut nicht
gefragt, und es ist auch fraglich, ob die Ehe aus lauter Liebel
geschlossen wurde oder nicht aus ganz materiellen Griinden.
Einmal, weil die Braut ziemlich reich war, und zum andern
Teil, weil man ihr das Maul zutun wollte. Das harmonische

* Verhiltnis, von dem Herr Wettstein sprach, bestand darin,
dass sie nichts anderes sagen durfte als er, weil ihr sonst
das Haushaltungsgeld entzogen worden wire.«

Es waren aber verlorene Posten, auf denen die Trennungs-
freunde sich befanden. Simtliche biirgerlichen Parteivertreter
erklirten sich gegen Erheblicherklirung der Motion, und, wie
deshalb nicht anders zu erwarten, wurde sie in der Hauptab-
stimmung mit 116 gegen 29 Stimmen abgelehnt, Fiir Erheblich-
erklirung stimmte mit den Christlich-Sozialen eine Anzahl
Sozialdemokraten, fiir Ablehnung die Biirgerlichen,
Grittlianer und etwa acht Sozialdemokraten;
die iibrigem Sozialdemokraten enthielten sich
der Stimmabgabe,

Religiose und wissenschaitliche Welt-

ansicht,
(Schluss.)

Nun komme ich zu dem Kernproblem des heutigen The-
mas, zur Gegeniiberstellung von Sozialismus und Christentum.
Es wurde gesagt, dass hier kein Widerspruch besteht. Wenn
man unter Religion etwas ganz Bestimmtes sich vorstellt, was
mit der landldufigen Form der Religion nichts zu tun hat, dann
gelingt es natiirlich, diese besondere Auffassung der Religion
mit einer besonderen Auffassung des Sozialismus zu verbinden,
und der religidse Sozialist ist geboren. Wenn man in die De-
finition eines Begriffes alles hineinzwingt, was man gerne darin
haben méchte, dann gelingt es auch wieder, aus diesem Begriffe

den Trieb der Fortpflanzung, durch das ewige Gesetz der Erneuerung
die Bedingungen schafft zum Weiterbestehen der lebendigen Welt?

Ueberal1 vollzieht sich dieses unbeirrbare Werden und Vergehen
im Zeicheni der Arbeit, die aus der Vergangenheit schépft, um neues,
besseres, vollkommeneres Gut der Gegenwart zu bieten, und der
Zukunft den Weg zur Vollendung weist.

Um aber der Anbeit ihren Ehrenplatz zu geben unter den mensch-
lichen Attributen und Tugenden, miissen wir uns iiber das einigen,
was Arbeit ist, nachdem wir a priori abgelehnt haben, sie als eine
Strafe zu betrachten. Denn wir alle wissen, dass es Arbeit gibt, die
von den Menschen zur Fron gemacht worden ist, dass unsere Ent-
wicklung noch Entartungen zeitigt, deren Folgen die Arbeit zur Strafe
stempeln, und den Unwiirdigen das biblische Paradies als hochsten
Lohn fiir Faulheit und GenuBsucht bietet.

Wenn wir uns in der Freigeistigen Vereinigung hin und wieder
tragen, was der Zweck unseres Zusammenschlusses ist, und welchen
Erfolg unsere heute noch so geringen Krafte zeitigen konnen, so
miissen wir uns damit zufriedengeben, eine wenn auch kleine, doch
lebendige und zu stetem Wachstum befihigte Keimzelle auszubauen
aus dem betreienden Denken werktitiger Menschen, eine lebendige
und wachsende Keimzelle zum michtigen Organismus einer besseren
Zukunft, eine Keimzelle, die es ermoglicht, den trigen Teig des
menschlichen Kénnens mit der frischen Hefe ihres ehrlichen Wollens
zu durchdringen.

Unser Zusammenschluss soll einem Ideal dienen, verkérpert durch
jene drei Begriffe, die wir als Grundlage unserer Diskussionsabende
aus dem inhaltsreichen Werke eines unserer Mitglieder geschopft
haben, der unter dem Pseudonym von Ernest Towald mit seinen

»Bausteinen zu einer neuen Welt« sich selbst und seinen
Bestrebungen das schénste Denkmal gesetzt hat.

Diese drei Begriffe: Arbeit, Freiheit und Wahrheit,
bilden eigentlich ein untrennbares Ganzes, denn was wir als Arbeit
anerkennen, kann nur in der Freiheit gedeihen und nur durch die
Wahrheit bestehen. Alles andere ist Fron, Vergewaltigung und Liige.

Heute sprechen wir von der Arbeit.

Unser Freund Ernest Towald sagt wértlich:

»Jede Fiber, die in mir lebt, zittert nach, wenn ich die Bedeu-
tung des Wortes Arbeit ganz durchdenke, und wenn ich mir bewusst
werde, was es uns verheisst. Es ist Nacht geworden auf der Erde.
Die iiberlieferten religiésen Begriffe sind erloschen, die Menschheit
irrt in der Finsternis, sie sucht nach einem Ausweg aus den Schrecken
der Zeit. Eine neue Ethik muss kommen, wie damals der Stern im
Morgenlande, damit er den Pfad der Menschheit erleuchte und ‘sie
zu einer besseren, menschlicheren Zukunft fithre.

Dieser neue ethische Begriff, nach dem wir suchen; er liegt uns
so lange schon nahe, wir miissen ihn nur verstehen und ergreifen,
er heisst »Arbeit!«

Arbeit aus Liebe zu unseren Mitmenschen, Arbeit aus Dank
gegeniiber unseren Vorfahren, Arbeit aus Pflichtgefiihl zur Recht-
fertigung unserer Existenz, Arbeit aus Hoffnung auf eine frohere
Zukunft des Menschengeschlechtes!

Nicht Sklavenarbeit, die nur verrichtet wird um sc¢hnéden Lohn,
in welcher Gestalt derselbe auch immer geboten werde, nein, tau-
sendma: nein, denn ihr haftet der Fluch an, der den Materialismus
geboren hat und durch welchen die Arbeit und das Menschenge-
schlecht entwiirdigt worden sind, derart, dass der Triger des Liebes-



148 DER FREIDENKER Nr. 19

alles Wiinschenswerte abzuleiten. Wir Marxisten wissen, dass
auch die religiosen Sozialisten nur das Produkt einer ganz be-
stimmten Zeitepoche sind, und sie werden mit dieser Epoche
vergehen in dem Masse, als die Proletarisierung der Intellek-
tuellen vorwirtsschreitet. Es sind wieder sehr ehrenwerte Men-
schen unter diesen religidsen Sozialisten, aber sie denken an-
ders als wir. Damit komme ich auf den Gegensatz von reli-
giosem und wissenschaftlichem Denken zuriick.

Auch das menschliche Denken ist ndmlich etwas Gewor-
denes. Auf der untersten Kulturstufe ist das Denken traum-
haft: es arbeitet in Bildern. Ein solches Denken ist auch das
religicse Denken. Diesem vorlogischen Denken steht das wis-
slenschaftliche Denken gegeniiber, das in Begriffen arbeitet
und die Mitliufer des Denkens auf dem Gebiete des Trieb- und
Gelithlslebens moglichst ausschaltet. Nun ist es verstindlich,
warum keine Briicke diese zwei Denkwelten zu verbinden ver-
mag.

bAuch der Sozialismus war einstmals durchsetzt mit Ele-
menten des bildhaften, phantastischen, traumerischen Denkens,
Dic ersten Sozialisten haben gemeint, man brauche den Men-
schen nur zu zeigen, wie es besser sein kénne und sie werden
dann das gezeigte Ideal mit aller Macht anstreben. Es ist das
Verdienst von Karl Marx, dass er diese Ueberlegung als cine
Utopie, als eine Triumerei ohne Wirklichkeitsgrundlage er-
kannt hat. Wir sind nicht dazu da, um eine ideale Gesell-
schaftsordnung zu erfirdden, sondern wir haben die Gesetze zu
entdecken, die das soziale Leben beherrschen. Damit hat Karl
Marx den Trennungsstrich gezogen zwischen dem utopischen
und dem wissenschaftlichen Sozialismus. Man hat Karl Marx
vorgeworfen, dass er den Klassenhass predigt. Aber der Klas-
senhass war schon da, Karl Marx hat ihn nur konstatiert.

Einen gleichen Trennungsstrich miissen wir zwischen Re-
ligion und Wissenschaft ziehen. Die Religion meint es sehr
gut, Das Christentum verkiindet schone sittliche Grundsitze.
Es zeigt ein Ziel der menschlichen Gesellschaft, ein Ziel, aufs
innigste zu wiinschen. Aber es zeigt nicht den Weg zu diesem
Ziele. Es ist eine Utopie, eine Tridumerei. Denn das Christen-
tum sagt: Selig sind die Friedfertigen, selig sind die Sanft-
miitigen. Aber wo ist dieses Christentum? Nirgendwo. Utopie!
Versucht es einmal, friedfertig und sanftmiitig zu leben, und
ihr werdet durch die Wirtschaftsmaschine unbarmherzig zer-
malmt werden. Es kann kein Christentum geben innerhalb
einer auf Profitgier und Selbstsucht beruhenden Gesellschafts-
ordnung, Auch der Kapitalist kann kein Christ sein, selbst
wenn er wollte, Wenn er seine Arbeiter nicht ausbeutet, dann
kann er nicht so billig produzieren wie sein Konkurrent, Bei
Strafe seines eigenen Unterganges ist der Kapitalist gezwun-
gen, seine Arbeiter auszubeuten, ob er will oder nicht, Er kann
kein Christ sein, Stirker als Gott sind die Wirtschaftskonkur-
renzen auf der Ende. (Zustimmung.) Und ihr erkennt, welch
weites Herz wir Sozialisten haben. Wir wollen nicht nur das
Proletariat erlésen, wir wollen auch den armen Kapitalisten

erlésen, damit er endlich einmal ein Mensch sein kann. (Hei-
terkeit) Er kann ja kein Mensch sein, denn er ist genau so
ein Opfer des kapitalistischen Systems wie der Proletarier,
wenn auch in einem anderen Sinne, Der wissenschaftliche So-
zialismus griindet sich auf den historischen Materialismus,
aber zugleich verkiindet er den sozialen Idealismus. Denn der
Sczialismus ist mehr als eine Lohnbewegung, mehr als cine
Magenirage, mehr als eine Weltanschauung., Er strebt ein
Ziel an, das man gewiss nicht als ein materialistisches bezeich-
nen kann, Der Sozialismus will eine Gesellschaftsordnung be-
griinden, in der endlich einmal der Mensch gut sein kann,
(Beifall.)

Wie kommt es denn, dass die Menschen stehlen, trotzdem
das gottliche Gebot verkiindet: Du sollst nicht stehlen! Es
geniigt eben nicht, den Diebstahl zu verbieten, Wir miissen
vielmehr der sozialen Ursache des Diebstahles nachgehen und
fragen: Warum wird eigentlich gestohlen? Ich will es euch)
sagen: Es wird gestohlen, weil es einen Sinn hat, zu stehlen,
(Heiterkeit,) Wer stiehlt, kann leben, ohne zu arbeiten. (Sehr
richtig.) Damit man mich recht versteht: Ich will den Diebstahl
nicht herabsetzen. Auch das Stehlen ist eine Arbeit. (Heiter-
keit) Aber es ist immer noch eine bequemere Arbeit, als 8
Stunden in einem Bergwerk zu schuften. (Zustimmung.) Und
wenn manche von euch meinen, dass zunichst aus Not ge-
stohlen wird, so will ich nicht bestreiten, dass auch hie und
da aus Not gestohlen wird, aber in der Regel wird nicht aus
Not gestohlen, sonst miisste heute in Deutschland jeder fiinite
Mensch ein Dieb sein. Wir Sozialisten finden den Diebstahl
auch nicht schén. Wir wissen aber, dass es so lange Diebe
geben wird, so lange das Stehlen einen Sinn hat. Wenn wir
den Diebstahl als Massenerscheinung beseitigen wollen, dann
miissen wir solche soziale Verhiltnisse schaffen, dass der Dieb-
stahl keinen Sinn mehr hat. In der klassenlosen Gesellschaft
werden wir eine Bestimmung einfithren, die es heute nicht
gibt: Alle Menschen miissen arbeiten, ob sie Geld haben oder
nicht. (Stiirmischer Beifall) Dann hat es keinen Sinn mehr, zu
stehlen. Denn wenn man noch so viel zusammen stiehlt, man
kann sich nicht eine Minute von seiner Arbeitspflicht driicken,

Damit haben wir den tiefsten Gegensatz zwischen der
wissenschaftlichen Weltansicht des Sozialismus und der reli-
giosen Weltansicht aufgedeckt. Wir stehen auf dem Boden der
Erfahrung und flunkern nicht. Die Religion hat es sehr gut
gemeint. Sie hat gemeint, man miisse nur die Menschen besser
machen, dann werden die sozialen Einrichtungen von selber
besser werden. Wir Sozialisten wissen, dass die Menschen
nicht besser sein kdnnen, so lange die sozialen Verhiltnisse
es ihnen nicht ermoglichen. Wir nehmen den Menschen so wie
er ist; wir predigen nicht, sondern sagen: Wir miissen zuerst
die sozialen Verhiltnisse besser machen, damit die Menschen
besser sein konnen, Die Religion geht vom Menschen aus, der
Sozialismus hingegen von den gesellschaftlichen Einrichtungen.
Das ist der Grund, warum August Bebel von Feuer und Wasser

gedankens sein Haupt verhiillen und ‘bittere Schmerzenstrinen da-
ritber weinen miisste.

In der Arbeit sollen wir dienen der Allgemeinheit und dem Fort-
schritt, die Arbeit soll zur Einsicht fithren, dass wir alle Briider sind
und dass wir das Gliick einer besseren Zukunft nur zu erreichen ver-
mogen, wenn uns die gemeinsame Arbeit, das gemeinsame Streben
nach den: Wohle aller adelt, wenn sie in uns das soziale Gewissen
weckt und uns erkennen lisst, dass es keinen anderen Weg zum
eigenen Gliicke gibt als den, der iiber das groésstmogliche Gliick der
grosstmoéglichen Zahl unserer Mitmenschen fiihrt.

Mit der Arbeit sollen wir dienen, freudig, pflichtgetreu, gewissen-
haft, und wir sollen uns bewusst werden, dass von denjenigen, die viel
von der Natur bekommen haben, mit Recht viel gefordert werden darf.
’ Im Alltagsleben stehen wir gegenwirtig ohne Ausnahme unter
dem tiefen Eindruck der zersetzenden Wirtschaftskrisis, und wenn ich
von derselben spreche, so zeige ich damit zunichst an, dass ich weit
davon entfernt bin, nur eine idealistische, utopistische Schwirmerei
zu verfolgen im Momente, wo ich trotzdem zur geistigen Abkehr von
der Lohnarbeit mahne. .

Es ist ganz klar, dass die Menschen ihre materiellen Bediirfnisse
in menschenwiirdiger Weise sollen befriedigen konnen, und ‘dass es
unmoglich ist, sie zu einem hoheren Denken, zu einem feineren Em-
pfinden zu erziehen, so lange sie in Not und Sorge um die Befriedi-
gung ihrer gewohnlichsten leiblichen Bediirfnisse liegen. Aber wenn
wir den Ursachen dieser Wirtschaftskrisis nachgehen, so kommen wir
zunichst auch da auf die Wahrnehmung, dass sie entstanden ist durch
den Ausfall und durch den Mangel an produktiver Arbeit wihrend

der Jangen Jahre des grossen Krieges, und ‘derjenigen, die dem Ab-
schlusse desselben bis zum heutigen Tage gefolgt sind.

Und da muss die Frage gestellt werden, wo steckt denn die Ur-
sache all dieser Kriege selbst wieder? Ist es nicht der Mangel an
sozialem Gewissen, an Sinn der Gemeinsamkeit der menschlichen Ge-
sellschaft, ist es nicht der erniedrigende, sklavische Materialismus,
die Hast und Sucht nach Aeusserlichkeit, nach Reichtum, nach Macht
und Schein?

Und ich frage weiter, wer diirfte bejahen, dass unter den Men-
schen Gerechtigkeit gewaltet habe, dass die Privilegierten unter ihnen
ihre Pflicht erfiillt haben an ihren Briidern und Schwestern, dass sie
ihnen dasjenige hohe Beispiel von uneigenniitziger Arbeit, von chari-
tativer Liebe, von Aufopferungssinn und Giite gaben, die man hiiben
und dritben nur zu gerne geneigt ist von anderen zu verlangen, wenn
sie zur Macht gelangt sind und die ererbten Gedanken ihrer Vor-
ginger im Amte, vielleicht mit einer anderen politischen Farbe um-
kleidet, zur Auswirkung bringen?

Wie anders als durch vollkommene, gewissenhafte Arbeit ver-
mogen wir denn iiberhaupt unsere Existenz als Teil des Menschheits-
korpers zu rechtfertigen?

Schauen wir um uns! Jeder Gegenstand, welchen wir beniitzen,
ja sogar jedes Wort, welches wir zueinander sprechen, es ist nur
denkbar durch die Frucht der Arbeit irgend eines oder so vieler uns
unbekannter, werktitiger Mitmenschen.

(Schluss folgt.)



	Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (Schluss)

