
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 18

Artikel: Religiöse und wissenschaftliche Weltansicht : (5.Teil)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 DER FREIDENKER Nr. 18

setzes die Verkuppelung von Staat und Kirche gelöst werden
möchte. Sein Antrag bezwecke einzig und allein, diese Reforrn
endlich zum Durchbruche zu bringen »und nicht ein
morsches, dem Zerfall anheimfallendes Gebäude
mit Aufwendung vermehrter Finanzmittel
unnützerweise zu reparieren«. (Protokoll des Kantonsrates.)

Die finanzielle Regelung der Trennung von Staat und
Kirche werde allerdings kein ganz leichtes Problem sein, das

sich aber noch immer verwickelter und schwieriger gestalten
müsse, denn es unterliege keinem Zweifel, dass die Loskaufssumme

von Jahr zu Jahr sich steigern werde. Wenn das Zürcher

Volk der Trennung zustimme, werde es den Staat von den

Verpflichtungen entbinden, die aus den alten Kirchenpatronats-
rechten abgeleitet werden wollen. Der Antrag beabsichtige
durchaus nicht, den Geistlichen die Besoldungsaufbesserungen
vorzuenthalten, diese Aufbesserungen sollen jedoch nicht vom
Staate, sondern von den religiösen Gemeinschaften, welche die
Dienste der Pfarrer in Anspruch nehmen, getragen werden —

was, unseres Erachtens, eigentlich eine Selbstverständlichkeit
sein sollte!

Dieser Antrag wurde in weiten Kreisen des Kantonsrate?
ziemlich unangenehm, als »inopportun« empfunden. Traber
wurde wenigstens in seinen Begründungen mehrfach vom
Vorsitzenden mit dem Hinweis unterbrochen, dass die Behandlung

einzelner Abschnitte über die Organisation der Landeskirche

zur Sprache stehe und die Frage der Trennung von Staat
und Kirche eigens in Form einer Motion einzureichen sei. Auch
sonst fand Traber nirgends Unterstützung. Wohl war z. B. auch
Professor Vetter (Zürich) der Ansicht, es liege eine grosse
Ungerechtigkeit darin, dass ein grosser Teil der Bevölkerung an
die Kosten einer Kirche beitragen solle, an der er keinen Anteil

nimmt, aber trotzdem ist er gegen eine Trennung von Staat
und Kirche. Die Folgen dieser Trennung seien nirgends so
deutlich, wie in den Vereinigten Staaten von Nordamerika, wo
sie zu einer ganz wesentlichen Vergrösserung des Einflusses
der Kirche gegenüber dem des Staates geführt habe. Wer iu
Nordamerika zu einer höheren Staatsstelle gelangen wolle,
müsse sich irgend einer religiösen Gemeinschaft anschliessen.
Die katholische Kirche und gewisse Sekten üben dort einen
Einfluss auf die Staatsgeschäfte aus, von dem wir in Europa
keine Ahnung haben. »Im Interesse des Staates müssen wir
wünschen, dass auch in Zukunft die Kirche unter dem Staate
stehe.« *)

*) Ohne hier schon näher auf die einzelnen Gründe, die gegen
die Trennung zu Felde geführt werden, eingehen zu wollen, muss
festgestellt werden, dass der Einwurf von Prof. Vetter und sein
Hinweis aut Amerika wenig stichhaltig sind. Wenn in Amerika jeder, der
in ein höheres Amt aufsteigen will, einer konfessionellen Gemeinschaft

beitreten muss, so muss dafür bei uns jeder, der in ein wichtigeres

öffentliches Amt gelangen möchte, einer politischen Partei
angehören — von ihr wird er portiert, gefördert und gewählt, obwohl
es noch lange nicht gesagt ist, dass er — mag er ein noch so trefft
lieber Parteibonze sein — nun auch für die Allgemeinheit, für das
Gesamtwohl des Volkes der geeignete Mann ist. Partei- und
Allgemeinheits-Interesse gehen noch ziemlich weit auseinander! — Wenn
nun Professor Vetter sagt: »im Interesse des Staates müssen" wir
wünschen, dass auch in Zukunft die Kirche unter dem Staate steht«, so
pflichten wir Freidenker ihm voll und ganz bei — aber, inwiefern
sollte dies nach der Trennung nicht mehr möglich sein? Es ist Sache
des Staates, den Einfluss einzelner kirchlicher Kreise nicht zu gross
Werden zu lassen — gerade die einseitige Bevorzugung einzelner
konfessioneller Organisationen aber bietet diesen Mittel und Wege genug,
sich ins staatliche und öffentliche Leben einzumischen — während
anderseits die Trennung namentlich dadurch, dass sie allen
konfessionellen Gemeinschaften wohl gleiche Rechte einräumt, aber sie auch
zu gleichen Pflichten dem Staate gegenüber anhält — (und dazu
gehört in erster Linie die Unterordnung unter die staatlichen Gesetze,
Erlasse und Vorschriften) — sie also auf ein einheitliches Verhältnis
in ihren Beziehungen zum Staate zurückführt, auf ein Verhältnis, wie
es andere private Vereine und Gesellschaften ebenfalls einnehmen:
das Verhältnis juristischer Persönlichkeiten. Wieso sollte dadurch ihr
Einfluss plötzlich grösser werden? Warum fürchtet man denn z. B.
nicht, dass irgend em industrieller oder kaufmännischer Zweckverband

Einfluss auf die Politik, auf das staatliche und bürgerliche Leben
auszuüben sich anmasst? — und doch ist diese Gefahr zum
mindesten ebenso gross, wenn nicht noch grösser, denn letzten Endes
sind in der Politik doch immer die wirtschaftlichen Fragen ausschlagend

richtunggebend gewesen. Ich habe wenigstens noch nie das
Gefühl gehabt, dass man sich darin stark von sog. religiösen oder
ethischen oder sittlichen Beweggründen habe leiten lassen — nicht
einmal in Amerika, wo Religion und Kirche einen gar so grossen
Einfluss aut die Staatsgeschäfte ausüben sollen! — Oder ist etwa die
sprichwörtlich gewordene skrupellose »Business-Politik« das Ergebnis
dieses Einflusses? —

Sogar persönliche Animosität und Gehässigkeit den
Geistlichen gegenüber wurden Traber vorgeworfen. So z. B.
von Ribi-Zürich, der — obwohl auf dem Grundsatz der Trennung

von Staat und Kirche zu stehen vorgab — es bedauerte,
»dass sich ein Mitglied der zürcherischen Lehrerschaft dazu
hergibt, eine derart gehässige Stellung gegenüber den Geistlichen

zu dokumentieren«, nachdem ihr — der Lehrerschaft —
soeben höhere Besoldungen zugebilligt worden seien. —
Statthalter Weidmann-Affoltern beantragte ebenfalls Ablehnung der
Motion Traber. Solange die Pfarrer Staatsangestellte seien,
habe der Staat auch für sie zu sorgen — dass die Motion Traber

gerade dieses Staatsangestelltenverhältnis der Pfarrer in
ein Privatangestelltenverhältnis umzuwandeln sich bestrebte,
vermochte Weidmann nicht zu erkennen, und deshalb wohl
verstieg er sich zu einer, echt christliche Nächstenliebe und
Duldsamkeit bekundenden persönlichen Invektive, indem er
die Motion Traber »das Produkt eines unreifen Geistes« nannte.

So ist es denn keineswegs verwunderlich, dass dieser
Antrag vor dem Kantonsrate keine Gnade fand und mit 16 gegen
125 Stimmen in der Minderheit blieb.

Die Begründung, mit der diese Ablehnung von gewisser
Seite begleitet wurde, nämlich, es sei inopportun, die
Besoldungsfrage mit der Trennungsfrage zu verbinden, trägt einen
gar zu fadenscheinigen Charakter, so dass man auch hier
wiederum beinahe den Eindruck erhalten könnte, die Zurückweisung

des Antrages Traber geschehe nur deswegen, um ein
näheres Eintreten auf die Trennungsfrage und erst recht deren
öffentliche Erörterung zu vermeiden. Dieser Eindruck wird
noch verstärkt angesichts der Tatsache, dass die ganze Presse,
die sonst sicherlich oft genug dazu bereit ist, auch weniger
wichtige und weniger tiefgreifende Dinge ausführlich zu
behandeln, ausser kurzen Mitteilungen über die kantonsrätlichen
Verhandlungen ein einheitliches Stillschweigen bekundete. Es
ist dies vielleicht dadurch zu erklären, dass man — so kurze
Zeit nach dem Generalstreik — sich allerseits ängstlich davor
hütete, durch derartige Fragen die Gemüter von neuem zu
erregen, besonders, da man mit deren Verteidigung in den
damaligen Zeitläufen nur allzu leicht in den Ruf eines
»Revolutionärs«, eines Staatsfeindes geraten wäre.

(Fortsetzung folgt.)

Religiöse und wissenschaftliche Weit*
ansieht.
(Fortsetzung.)

Darauf ergreift Superintendent Dr. Neuberg wiederum das
Wort.

Werte Anwesende! Der Herr Prof. Hartwig hat das Thema,
das wir verabredet hatten, nicht eingehalten. Ich ging von der
vielleicht irrtümlichen Ansicht aus, dass die Grundlage Ihrer
Einstellung die Naturwissenschaft sei. Aber mein Vorredner
hat uns dargelegt, dass das veraltet ist und dass jetzt die
Freidenkerbewegung gesellschaftswissenschaftlich eingestellt ist.
Das Soziologische ist nicht meine Sache, das gebe ich zu. Ich
halte es auch gar nicht für meines Amtes. Ich habe versucht,
nachzuweisen, dass die Kirche keine politische Organisation
ist. Der Vorwurf des Gegenteiles tut mir weh. Denken Sie
nicht, dass ich eine Ausnahme unter den Theologen bin. Wem?
ich an meine tapferen Kollegen denke, unter denen und mit
denen ich zu arbeiten habe, so ist es mir, als könnte ich manchen

dieser Kollegen nicht einmal das Wasser reichen. Ich
habe versucht, ein Bild von der Kirche zu zeichnen, wie sie
wirklich ist, während man sie vielfach als einen schwarzen
Popanz hinstellt. Richtig ist es, was mein Vorredner gesagt
hat, dass es zu wenig Christentum in der Welt gibt. Das sage
ich mit tiefem Schmerz Und ohne Spott. Selbstverständlich
wünschen wir, dass es viel mehr Christen gäbe. Herr Professor
Hartwig ist in der Religionsgeschichte nicht richtig orientiert.

Der Gang der Entwicklung auf diesem interessanten
Gebiete war ganz anders. Ich1 habe aber keine Zeit und kein
Material zur Hand, um däs auszuführen. Die Entstehung de?
Eingottglaubens soll mit der gesellschaftlichen Entwicklung
zusammenhängen? Aber es gab doch auch Despotien ohne
Eingottglauben. Was die Politik betrifft, so habe ich von allem
Anfang an erklärt, dass ich mich nicht darauf verstehe. Ich
bitte daher, an meiner Stelle meinem Kollegen, Herrn Pfarrer



Nr. 18 DER FREIDENKER 139

Kruspe, das Wort zu gestatten, der auf diesem Gebiete besser
zuhause ist, als ich.

Pfarrer Kruspe:
Werte Anwesende! Die Frage, die Prof. Hartwig gesteil/

hat, ist die, ob die Religion sich vertrage mit dem Weltbild,
das die moderne Soziologie und Psychologie entwirft. Er
meint, die Wissenschaft habe ergeben, dass die Religion aus
bestimmten sozialen Verhältnissen heraus gewachsen ist und
dass sie einer bestimmten seelischen Einstellung der Menschen
entspricht. Ich glaube, dass die Religion auch dieser neuen
Betrachtungsweise standhält. Die moderne Theologie versucht
seit Jahrzehnten nichts anderes, als den Wurzeln des religiösen
Baumes nachzugraben, der in der Menschheitsgeschichte
erwachsen ist. Jede geistige Bewegung hat ihre Geschichte. Und
wenn wir sie wissenschaftlich betrachten, so wird damit über
ihren Wahrheitsgehalt noch nichts ausgesagt. Denn als eine
Tatsache besteht sie, ob sie nun aus den Zeitverhältnissen;
heraus betrachtet wird oder nicht, ob die wissenschaftliche
Analyse ihr Werden und Wachsen in den einzelnen Mensch-

hieitsepochen nachweisen kann oder nicht. Ob die Religion
Wahrheit ist in dem Sinne, wie der religiöse Mensch sie

empfindet, ob ihr Wirklichkeitswert zukommt, darüber kann letzten

Endes nur der religiöse Mensch selbst entscheiden.
Wenn wir nun den religiösen Menschen betrachten, mit

seinen religiösen Erfahrungen, die von den Grossen der
Religion sgesChichte uns überliefert wurden, so verspüren wir,
dass er in seinem Innersten übermannt ist von einem Ueber-
weltlichen. Er vernimmt etwas von einem Weltgeiste. Wenn
viele Menschen solche Erlebnisse nicht haben, so beweist dies

ebensowenig ihre Nichtexistenz, wie der Mangel an
Kunstempfinden etwa beweisen würde, dass es überhaupt keine
Kunst gibt. Wenn ein religiöser Mensch sein Glaubensbekenntnis

ablegt, so verspüren wir, dass er irgendwie aus dem Weltall

berührt worden ist von einem Geist. Das ist eine andere

Berührung als jene, die im Gebiete des Intellektuellen liegt
Auch hinter dem religiösen Eindruck steht immer ein Wille,
und daher ist die Frage, die heute behandelt wird, eine

Angelegenheit der praktischen Wissenschaft.
Die proletarische Bewegung ist auf das Praktische

eingestellt, weil sie geboren ist aus der Not der Zeit. Aber hat
nicht die Religion auch den Antrieb gegeben zum Wirken?
Wissen wir doch, dass gerade die religiösen Menschen soziale
Wirksamkeit entfaltet haben. Die Propheten haben soziale
Gedanken verkündet. Der Jesusgedanke war zuerst kein
Gedanke für das Jenseits; er hat eine Umwandlung der Welt
angestrebt von innen und von oben her: Ein Gedanke, viel
revolutionärer als aller Sozialismus. Sombart hat darauf
hingewiesen, dass die Demokratie aus dem Kalvinistischen
Gedanken herausgewachsen ist. Sozialismus und Christentum
brauchen keine Gegensätze zu sein. Wenn die Religion eine
Kraft ist, die den Menschen bewegt zur Tat, die ein Reich
schaffen will, in dem das Menschentum, die Menschenseele

Feuilleton.
Kleinigkeiten.

Nicht in jedem Falle, aber sehr häufig; darf man den scheinbar
widerspruchsvollen Satz wagen : Kleinigkeiten sind keine Kleinigkeiten.

Wer hätte nicht schon erfahren, dass im Menschenleben die
sogenannten Kleinigkeiten eine sehr grosse, oft die ausschlaggebende
Rolle in der Schicksalsbildung spielen, dass sie mehr bauen oder mehr
zerstören, je nach ihrer Art, als grosse Ereignisse.

Die allerwenigsten Menschen kommen zu einer auffälligen grossen
Tat, sagen wir: zu einer Lebensrettung. Aber jeder kann durch einen
kleinen Dienst, ein gutes Wort einen andern Menschen von einem
schweren Alp befreien, der als Beklemmung, Schuldgefühl, Trauer,
Enttäuschung, Angst auf ihm lastete.

Er kann aber auch durch Unterdrückung des guten Wortes, durch
ein Achselzucken, einen kalten Blick, ein rasches Urteil die Pfeiler,
die eines Menschen Selbstvertrauen, Hoffen und Glück trugen, zum
Einsturz bringen.

An kleinen Unterschieden im Empfinden, an kleinen Unterlassungen,

an Nadelstichen gehen Freundschaft und Ehe zugrunde; mit
einein einzigen unbedachten Wort verscherzt man das Zutrauen des

Kindes.
»Gottlob! so empfindlich bin ich nicht, dass ich wegen einer

Kleinigkeit «, sagt da einer, der das Pensee im Knopfloch trägt,
ein Freidenker.

Aber sag': Hast du auf dich selber aufgepasst, als du sagtest:
»Gottlob!«? Du glaubst an keinen Gott; wie kannst du denn einen
loben

befreit wird von dem, was sie knechtet, so ist sie eine
Bundesgenossin des Sozialismus.

Wir müssen unterscheiden zwischen Religion und Kirche.
Es ist wahr, dass die Kirche, die kein göttliches, sondern ein
menschliches Gebilde ist, mit Klasseninteressen verbunden ist.
Die Kirche ist aber ein Baum, der wächst wie alles Lebendige,
Das Neue wächst und das Alte stösst sich ab. Haben Sie
gehört von den religiösen Sozialisten unserer Tage, die eine
Verbindung von Religion und Sozialismus anstreben? Von beiden
Seiten kommt der Ruf: Religion und Sozialismus gehören
zusammen. Sie kennen vielleicht den Züricher sozialistischen
Pfarrer Kutter, der gezeigt hat, dass hinter der Sozialdemokratie

ein Muss steht. Darin erkenne er die Stimme Gottes. Es
gibt also auch Sozialdemokraten, die am kirchlichen Leben
mitarbeiten, weil sie überzeugt sind, dass eine Partei, die nur
in Technik und Taktik sich verliert, allmählich versandet und
verflacht. Christentum und Sozialismus müssen sich verbinden:
Das Christentum braucht, damit es sich nicht verflüchtigt,
einen Leib, durch den es wirkt, und das ist der Sozialismus;
der Sozialismus aber braucht, damit er nicht in Aeusserlich-
keiten aufgeht, wieder eine Seele, und das ist das Christentum.

Prof. Hartwig:
Genossen und Genossinnen! Wenn ich noch einmal das

Wort ergreife, so geschieht es nicht, um Recht zu behalten.
Vielmehr will ich mich bemühen, nochmals in aller Schärfe die
Gegensätze aufzuweisen, die zwischen den zwei Welten der
religiösen und der sozialistischen Einstellung bestehen. Dann
möget Ihr selbst entscheiden, zu welcher Ansicht Ihr Euch
bekennt.

Zunächst eine Richtigstellung. Ich habe mit meinen
Ausführungen das ursprünglich gestellte Thema nicht etwa
verlassen, sondern ich habe nur betont, dass es. neben der
Naturwissenschaft eine Gesellschaftswissenschaft gibt. Ich habe diesen

Teil des Themas besonders hervorgehoben, weil das
Referat eben die Soziologie unberücksichtigt gelassen hat. Wenn
Herr Superintendent gemeint hat, dass die Freidenkerbewegung
von der naturwissenschaftlichen Religionskritik ausgeht, so war
dies insoferne gerechtfertigt, weil die proletarische Freidenkerbewegung

natürlich noch an die Traditionen der bürgerlichen
Freidenkerbewegung anknüpft. Wir können nicht von heute
auf morgen die Menschen gedanklich umstellen. Wir wissen,
wie wenig marxistisch die meisten Sozialisten heute noch
eingestellt sind, wie sehr die kleinbürgerliche Ideologie im Pro-
letariate noch überwiegt und aus diesem Grunde müssen wir
vielfach noch immer mit Argumenten arbeiten, die einer längst
vergangenen Epoche entstammen. Mitten im zwanzigsten
Jahrhundert gibt es eben noch viele Menschen, die seelisch noch
im Mittelalter, ja sogar noch in der Steinzeit leben. (Heiterkeit.)

Wir wären ja gar keine Marxisten, wenn wir alle
Menschen als Produkt der heutigen Zeit allein betrachten würden.
Wir wissen, wieviele Rückständigkeiten aus der Vergangenheit
noch zu beseitigen sind. Das ist ja gerade der Sinn unserer

»Ach, das ist so eine alte Gewohnheit,« erwiderst du, »eine
gedankenlos gebrauchte Formel, die nichts auf sich hat.«

Darauf ist zu entgegnen: »Du nennst dich Freidenker? Ein Denker

weiss, was er sagt, und er sagt nicht mehr und nichts anders,
als was mit seinem Denken übereinstimmt. Gedankenlos zu sprechen
stünde ihm schlecht an. — Du selber machst gedanklich einen
dicken Strich zwischen dir als einem logischen Denker und den
Gläubigen. Aber wenn du den Gott lobst, an den die Gläubigen glauben,
so erweckst du in ihnen den Eindruck, dass du dich auch im Banne
ihrer Gottesvorstellung befindest.

Und was die alte Gewohnheit anbelangt, so meine ich, ein
Freidenker sollte wissen, dass eben die Gewohnheit der Fluch der
Menschheit ist, der sie trotz besserer Einsicht von alten Uebeln
nicht loskommen lässt, dass die Kirche ihr verspätet Dasein weniger
dem Glauben als der Gewohnheit verdankt. Die Leute laufen nicht
aus dem Bedürfnis, eine Predigt zu hören, in die Kirche, sondern
aus Gewohnheit, und die Gewohnheitsvorstellung, man müsse der
Kirche angehören, hindert Tausende am Austritt, obwohl sie geistig
mit ihr nichts mehr zu tun haben.

Am Freidenker ist es in erster Linie, sich von Gewohnheilen

loszuringen. Wenn er, der die Erkenntnis hat, es nicht tut,
von wem sollte man es denn verlangen können? Er soll ein Uebcr-
winder nicht nur in Gedanken, sondern auch im Wort und in der
Tat sein.

Aber mein lieber Freund Soundso, weisst du noch, welch ein
befreiendes »Gott sei Dank!« deinem Mund entfloh, als du eine
gewisse Würde und Bürde abgeschüttelt hattest?

»Gott Lob und Dank!« stosseufzte ein .anderer bei ähnlicher
Gelegenheit.



140 DER FREIDENKER Nr. 18

Freidenkerarbeit innerhalb der grossen Bewegung des
Sozialismus. Wir haben einen Klassengegner dort zu überwinden,
wo man ihn am wenigsten erwarten sollte, nämlich in der Seele
des Proletariates selbst. (Zustimmung.) Dort sitzt die Reaktion.

Die ganze rückständige Autoritätsgläubigkeit des
Proletariates, die Hochachtung vor der bürgerlichen Ideologie muss
überwunden werden. Nicht nur die Religion, auch der Sozialismus

ist etwas Gewordenes. Und in uns muss der Sozialismus
werden, damit er um uns verwirklicht werden kann. Das ist
unsere eigentliche Kulturaufgabe, jene Menschen heranzubilden,

die die klassenlose Gesellschaft begründen helfen.
Massenorganisation und Massenschulung, das ist unser Kulturproblem.

Es wurde hier gesagt: »Der Gläubige trägt die Wahrheit in
sich.« In diesem Sinne kann man gegen die Religion sicherlich
nicht polemisieren. Wenn ein krankhaft veranlagter Mensch
z. B. eine Vision hat, so können wir ihn nicht davon
überzeugen, dass es sich nicht um ein wirkliches Erlebnis handelt.
Aber ein Selbsterlebnis reicht natürlich für eine wissenschaftliche

Begründung nicht aus. Wenn ein Wissenschaftler z. B.

behaupten würde, dass es elektrische Wellen gibt, die eine
Gedankenübertragung bewirken, so ist das kein wissenschaftliches

Argument, sondern er muss ein Experiment vorführen
können, um seine persönliche Ueberzeugung objektiv zu
beweisen.

Mein Vorredner hat sich sehr dagegen verwahrt, dass die
Kirche politisch eingestellt sei. Ich muss trotzdem bei meiner
Behauptung bleiben. Beide Redner sind zweifellos ehrenwerte
Menschen, die von dem überzeugt sind, was sie sagen. Diesen
Eindruck haben wir wohl alle gewonnen. Und das ist ja das

Traurige, dass eine so schlechte Sache wie die Kirche noch
immer so gute Anwälte findet. Es ist bekannt, dass die
Missionstätigkeit der Kirche vom Kapitalismus unterstützt wird.
Die Mission ist eben nichts anderes als der Schrittmacher des
Kapitalismus. Zuerst kommt der Missionär, dann der
Ausbeuter, Wer wollte behaupten, dass diese Missionäre auch nur
eine Ahnung davon haben, wozu sie missbraucht werden.
Diese Missionäre mögen davon überzeugt sein, dass sie dem
Kulturfortschritt dienen. Das hindert uns aber nicht, dass wir
den Zusammenhang klar erkennen. Diese Missionäre würden
nicht die materiellen Mittel zur Verfügung gestellt erhalten,
wenn sie nicht im Dienste der Politik der herrschenden Klasse
stünden. Und wenn heute von einer Krise in der Mission
gesprochen wird, so hat dies seinen Grund darin, dass die
sogenannten Heiden den Zusammenhang, von imperialistischer
Kolonialpolitik und Missionstätigkeit zu erkennen beginnen. So

ist auch die antikirchliche Bewegung in China zu erklären. Die
Chinesen sind eben früher darauf gekommen, was die Mission

bedeutet, als die europäischen Chinesen. (Heiterkeit.)
(Fortsetzung folgt.)

Und als beim Dritten der Braten etwas unter Feinschmeckerwunsch

aut den Tisch kam, wurden gleich der Himmel, der Herrgott
und das ganze Universum in sakramentale Aufregung gesetzt.

Ja, es ist schwer, loszukommen. Wie sollten z. B. Frauen erstaunt
sein oder erschrecken können ohne »Jesses!« oder »Herrjesses !« oder
«Jessesgottempfatter!«. Und doch müssen wir von einer freigeistigen
Mutter verlangen können, dass sie es fertig bringt, das Kind ihre
Liebe und Besorgtheit fühlen zu lassen, ohne dass sie zu ihm sagt:
»Gang jetzt i Gottsname!«

Wenn man aber so kleinlich ist, auf solche Kleinigkeiten zu achten,

stösst man auf Schritt und Tritt auf Verlegenheiten. »Grüssgott!«
sagt man zu einem lieben Freunde und hat sich damit schon wieder
vergangen.

Was ist da zu machen? _ »Grüssgott« Hesse sich schliesslich
noch ziemlich leicht vermeiden. Aber »Adieu«? Wie soll man ohne
»adieu« auskommen, das doch so viel heisst wie »Mit Gott«?

Eine österreichische freigeistige Zeitschrift meinte dazu: »Da ist
ade weit mehr am Platze ; es ist deutsch und gottfrei.«

Allein der Mann, der dies geschrieben hat, ist im Irrtum. »Ade«
ist genau dasselbe wie »adieu«. Es ist die aus dem Mittelhochdeutschen

stammende, durch das Volkslied erhaltene Form für »adieu«
unü beruht aut der altfranzösischen Form a de.

Folgerichtig sollte man »ade« so gut wie »adieu« und »grüssgott«
vermeiden.

Und es ist auch gar nicht so schwer, wie es leichthin besehen
scheint: >

Wir haben unser »Guten Morgen«, »Guten Tag«, »Guten Abend«
bei der Begegnung.

Nach der IV. Internat. Konferenz für
„Erneuerung der Erziehung".

Von Prof. Herrnann Sternbach.

Es hatte seinen Grund, dass die »Liga für Erneuerung der
Erziehung« (»New Education Fellowship,<) ihre diesjährigen
Beratungen (3.— 16. August) in Locarno abzuhalten beschloss.
Wenn auch Locarno bei Weitem noch keine Wirklichkeit ist,
ist es doch zur blauen Blume der heutigen Menschheit, zum
Symbol des Friedens und der Menschennähe geworden. Und
so lange wird das politische Locarno nur noch Symbol bleiben,

so lange ein wahrhaftes Locarno der Herzen und Geister
geschaffen ist. Dieses Locarno steht aus. Es heraufzubeschwören

hat sich die erwähnte Liga zur Aufgabe gemacht. Ueber die
Wunde der Friedlosigkeit, die die Seele der heutigen Menschheit

zerfranst und zerwühlt, belieben die Politiker und Diplomaten

mit einem Achselzucken hinwegzugehen, vergnügt da-
rob, dass Kohle und Eisen handelseinig geworden, und um
anderes nicht sorgend. Die Seele, das Ethos der Menschheit,
ist nicht ihre Sache. Menschliche Sehnsüchte nach Menschtum
und Brudertum sind ihnen keine besonderen Werte. Sie geben
uns Kleie und wollen uns glauben machen, es sei Mehl. Aus
dem Backofen des politischen Locarno wird das Friedensbrot
nicht gehoben werden. Erst wenn der Friede in aller einzelner
Herz und Geist eingezogen sein wird, werden wir das
Friedensbrot haben und es friedlich miteinander teilen können.

Die »Internationale Konferenz für Erneuerung der
Erziehung« will die Herzen und Geister für den Friedenseinzug
öffnen und bereit halten. Sie will eine neue Mentalität schaffen,

die Hassen und Morden unmöglich macht. Die Schmiede
hiefür sei die neue Schule. Sie soll Krieg dem Kriege lehren.
Die Schule von gestern und zum grossen Teil auch noch die
von heute gab uns ebenfalls Kleie für Mehl. Scheinbar apolitisch,

stand sie doch — ohne vielleicht dass sie es merkte —
im Dienst jener Meinungs- und Stünmungsmaeher, die unsere
Seele mit »Idealen« vergifteten und uns »Tugenden« beizubringen

bemüht waren, ob denen wir heute, da wir diese »Tugen--
den« sich ausleben gesehen, schamrot werden. Gleich jenen
Federfuchsern, die, ein Werkzeug der Diplomaten, den Krieg
machen, stimmte gelegentlich auch die Schule Hymnen auf den
Krieg an, pries ihn jeweilen als heilige, segenbringende,
aufrichtende Notwendigkeit (wie gar aufrecht und tief im Segen
wir heute stehen!) und lehrte Feindschaft und Hass. Die
Mitschuld der Schule am Krieg ist nicht wegzuleugnen. Sie hat
Generationen zu dieser Einstellung erzogen und herangebildet.
Die neue Schule muss mit diesem Götzen aufräumen und den
Menschen dem Menschlichen zuführen. Sie muss das Fundament

für den Friedensbau und die Umstände für den Frieden
schaffen. Sie muss der Menschheit Sehnsucht nach Frieden
und Freiheit, nach Brüderlichkeit und Gerechtigkeit erfüllen
helfen. Sie muss Herzen bilden (sie vermag es), die menschlich

fühlen und Geister formen, die, froh und frei denkend,

Es liegt nicht der geringste Grund vor, dieselben Formen nicht
auch beim Auseinandergehen zu verwenden. Gebräuchlich ist es
nicht, ausser beim »Gute Nacht«. Aber man könnte es in Gebrauch
bringen, aut die Gefahr hin, gelegentlich sonderbar angesehen zu
werden.

Warum sollen wir an Stelle alter Gewohnheiten, die mit unserm
Denken in Widerspruch stehen, nicht neue, bessere Formen setzen?
Wir müssen uns nur selber das Recht dazu geben, uns nicht mit der
Rolle der Hintangesetzten begnügen.

Zudem ist es sinniger, einem Menschen beim Abschied, also wenn
man ihn sich selbst überlässt, einen guten Morgen, e:nen guten Abend,
einen guten Tag zu wünschen, als beim Zusammenkommen, womit
man in den Stand gesetzt wird, selber etwas zu seinem Wohlbefinden
beizutragen.

Freidenkerverbindungen im Ausland haben einen eigenen Gruss
eingeführt; die einen sagen, sowohl beim Kommen wie beim Gehen:
»Freiheit « die andern »Zum Licht!«

Ich kann mich für sie nicht erwärmen; sie erscheinen mir
»gemacht«. Ausserdem haben sie den Nachteil, dass sie nur unter
Gleichgesinnten gebraucht werden können. Unbestreitbar hätte es ein Erz-
katholik am nötigsten, dass man ihm wünscht, er möchte zum Lichte
kommen, oder ein orthodoxer Protestant, er möchte einen Hauch
geistiger Freiheit verspüren. Aber ich fürchte, dass diese alltäglich
gebrauchten Licht- und Freiheitswünsche allzubald abgeschliffene
Münzen würden und nicht die geringste aufrüttelnde Kraft mehr
hätten.

Wie der christliche Gruss wird von Freidenkern in Deutschland

und Oesterreich auch die Begehung des Namensfestes bekämpft.


	Religiöse und wissenschaftliche Weltansicht : (5.Teil)

