Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 18

Artikel: Religiose und wissenschaftliche Weltansicht : (5.Teil)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

138 DER FREIDENKER

Nr. 18

setzes die Verkuppelung von Staat und Kirche gelost werden
mochte, Sein Antrag bezwecke einzig und allein, diese Reform
endlich zum Durchbruche zu bringen »und nicht ein mor-
sches, dem Zerfall anheimfallendes Gebdudg
mit Aufwendung vermehrter Finanzmittel un-
nittzerweise zu reparierenc (Protokoll des Kantons-
rates.) Die finanzielle Regelung der Trennung von Staat und
Kirche werde allerdings kein ganz leichtes Problem sein, das
sich aber noch immer verwickelter und schwieriger gestalten
mitsse, denn es unterliege keinem Zweifel, dass die Loskaufs-
summe von Jahr zu Jahr sich steigern werde. Wenn das Ziir-
cher Volk der Trennung zustimme, werde es den Staat von den
Verpflichtungen entbinden, die aus den alten Kirchenpatronats-
rechten abgeleitet werden wollen. Der Antrag beabsichtige
durchaus nicht, den Geistlichen die Besoldungsaufbesserungen
vorzuenthalten, diese Aufbesserungen sollen jedoch nicht vom
Staate, sondern von den religidsen Gemeinschaften, welche die
Dienste der Pfarrer in Anspruch nehmen, getragen werden —
was, unseres Erachtens, eigentlich eine Selbstverstindlichkeit
sein sollte!

Dieser Antrag wurdé in weiten Kreisen des Kantonsrates
ziemlich unangenehm, als »inopportun« empfunden. Traber
wurde wenigstens in seinen Begriindungen mehrfach vom Vor-
sitzenden mit dem Hinweis unterbrochen, dass die Behand-
lung einzelner Abschnitte iiber die Organisation der Landes-
kirche zur Sprache stehe und die Frage der Trennung von Staat
und Kirche eigens in Form einer Motion einzureichen sei. Auch
sonst fand Traber nirgends Unterstiitzung. Wohl war z. B. auch
Professor Vetter (Ziirich) der Ansicht, es liege eine grosse Un-
gerechtigkeit darin, dass ein grosser Teil der Bevélkerung an
die Kosten einer Kirche beitragen solle, an der er keinen An-
teil nimmt, aber trotzdem ist er gegen eine Trennung von Staat
und Kirche, Die Folgen dieser Trennung seien nirgends so
deutlich, ‘wie in den Vereinigten Staaten von Nordamerika, wo
sie zu einer ganz wesentlichen Vergrésserung des Einflusses
der Kirche gegeniiber dem des Staates gefithrt habe. Wer in
Nordamerika zu einer hoéheren Staatsstelle gelangen wolle,
miisse sich irgend einer religiésen Gemeinschaft anschliessen.
Die katholische Kirche und gewisse Sekten iiben dort einen
Einfluss auf die Staatsgeschifte aus, von dem wir in Europa
keine Ahnung haben. »Im Interesse des Staates miissen wir
wiinschen, dass auch in Zukunft die Kirche unter dem Staate
stehe.«*)

*) Ohne hier schon niher auf die einzelnen Griinde, die gegen
die Trennung zu Felde gefiithrt werden, eingehen zu wollen, muss
festgestellt werden, dass der Einwurf von Prof. Vetter und sein Hin-
weis aut Amerika wenig stichhaltig sind. Wenn in Amerika jeder, der
in ein hoheres Amt aufsteigen will, einer konfessionellen Gemein-
schaft beitreten muss, so muss dafiir bei uns jeder, der in ein wichti-
geres offentliches Amt gelangen mochte, einer politischen Partei
angehdren — von ihr wird er portiert, geférdert und gewihlt, obwohl
es noch lange nicht gesagt ist, dass er — mag er ein noch so treff-
licher Parteibonze sein — nun auch fiir die Allgemeinheit, fiir das
Gesamtwohl des Volkes der geeignete Mann ist. Partei- und Allge-
meinheits-Interesse gehen noch ziemlich weit auseinander! — Wenn
nun Professor Vetter sagt: »im Interesse des Staates miisserf wir wiin-
schen, dass auch in Zukunft die Kirche unter dem Staate steht«, so
pflichten wir Freidenker ihm voll und ganz bei — aber, inwiefern
solite dies nach der Trennung nicht mehr moglich sein? Es jst Sache
des Staates, den Einfluss einzelner kirchlicher Kreise nicht zu gross
werden zu lassen — gerade die cinseitige Bevorzugung einzelner kon-
fessionelier Organisationen aber bietet diesen Mittel und Wege genug,
sich ins staatliche und ‘6ffentliche Leben einzumischen .— wahrend
anderseits die Trennung namentlich dadurch, dass sie allen konfes-
sionellen Gemeinschaften wohl gleiche Rechte einriumt, aber sie auch
zu gleichen Pflichten dem Staate gegeniiber anhilt — (und dazu ge-
hért in erster Linie die Unterordnung unter die staatlichen Gesetze,
Erlasse und Vorschriften) — sie also auf ein einheitliches Verhiltnis
in rhren Beziehungen zum Staate zuriickfithrt, auf ein Verhiltnis, wie
es andere private Vereine und Gesellschaften ebenfalls einnehmen:
das Verhiltnis juristischer Persénlichkeiten. Wieso sollte dadurch ihr
Einfluss plotzlich grosser werden? Warum fiirchtet man denn z. B,
nicht, dass irgend emn industrieller oder kaufminnischer Zweckver+
band Einfluss aut die Politik, auf das staatliche und biirgerliche Leben
auszuiiben sich anmasst? — und ‘doch ist diese Gefahr zum min-
desten ebenso gross, wenn nicht noch grésser, denn letzten Endes
sind in der Politik doch immer die wirtschaftlichen Fragen ausschlag-
und richtunggebend gewesen. Ich habe wenigstens noch nie das Ge-
fithl gehabt, dass man sich darin stark von sog. religiésen oder ethi-
schen oder sittlichen Beweggriinden habe leiten lassen — nicht ein-
mal in Amerika, wo Religion und Kirche einen gar so grossen Ein-
fluss aut die Staatsgeschifte ausiiben sollen! — Oder ist etwa die
sprichwortlich gewordene skrupellose »Business-Politik« das Ergebnis
dieses Einflusses? —

Scgar persénliche Animositit und Gehissigkeit den
Geistlichen gegeniiber wurden Traber vorgeworfen, So z. B.
von Ribi-Ziirich, der — obwohl auf dem Grundsatz der Tren-
nung von Staat und Kirche zu stehen vorgab — es bedauerte,
»dass sich ein Mitglied der ziircherischen Lehrerschaft dazu
hergibt, eine derart gehissige Stellung gegeniiber den Geist-
lichen zu dokumentieren«, nachdem ihr — der Lehrerschaft —
soeben hohere Besoldungen zugebilligt worden seien. — Statt-
halter Weidmann-Affoltern beantragte ebenfalls Ablechnung der
Motion Traber. Solange die Pfarrer Staatsangestellte scien,
habe der Staat auch fiir sie zu sorgen — dass die Motion Tra-
ber gerade dieses Staatsangestelltenverhiltnis der Pfarrer in
ein Privatangestelltenverhiltnis umzawandeln sich bestrebte,
vermochte Weidmann nicht zu erkennen, und deshalb wohl
verstieg er sich zu einer, echt christliche Nichstenliebe und
Duldsamkeit bekundenden personlichen Invektive, indem er
die Motion Traber »das Produkt eines unreifen Geistes« nannte,

So ist es denn keineswegs verwunderlich, dass dieser An-
trag vor dem Kantonsrate keine Gnade fand und mit 16 gegen
125 Stimmen in der Minderheit blieb.

Die Begriindung, mit der diese Ablehnung von gewisser
Seite begleitet wurde, ndmlich, es sei inopportun, die Besol-
dungsfrage mit der Trennungsirage zu verbinden, trigt einen
gar zu fadenscheinigen Charakter, so dass man auch hier wie-
derum beinahe den Eindruck erhalten konnte, die Zuriickwei-
sung des Antrages Traber geschehe nur deswegen, um ecin
nidheres Eintreten auf die Trennungsfrage und erst recht deren
offentliche Erérterung zu vermeiden. Dieser Eindruck wird
noch verstirkt angesichts der Tatsache, dass die ganze Presse,
die sonst sicherlich oft genug dazu bereit ist, auch weniger
wichtige und weniger tiefgreifende Dinge ausfiihrlich zu be-
handeln, ausser kurzen Mitteilungen iiber die kantonsritlichen
Verhandlungen ein ecinheitliches Stillschweigen bekundete. Es
ist dies vielleicht dadurch zu erkliren, dass man — so kurze
Zeit nach dem Generalstreik — sich allerseits dngstlich davor
hiitete, durcl: derartige Fragen die Gemiiter von neuem zu er-
regen, besonders, da man mit deren Verteidigung in den da-
maligen Zeitldufen nur allzu leicht in den Ruf eines »Re-
volutionérs«, eines Staatsfeindes geraten wire,

(Fortsetzung folgt.)

Religiose und wissenschaftliche Welt=

ansicht.
(Fortsetzung.)

Darauf ergreift Superintendent Dr, Neuberg wiederum das
Wort.

Werte Anwesende! Der Herr Prof. Hartwig hat das Thema,
das wir verabredet hatten, nicht eingehalten. Ich ging von der
vielleicht irrtiimlichen Ansicht aus, dass die Grundlage Ihrer
Einstellung die Naturwissenschaft sei. Aber mein Vorredner
hat uns dargelegt, dass das veraltet ist und dass jetzt die Frei-
denkerbewegung gesellschaftswissenschaftlich eingestellt ist.
Das Soziologische ist nicht meine Sache, das gebe ich zu. Ich
halte es auch gar nicht fiir meines Amtes. Ich habe versucht,
nachzuweisen, dass die Kirche keine politische Organisation
ist. Der Vorwurf des Gegenteiles tut mir weh. Denken Sie
nicht, dass ich eine Ausnahme unter den Theologen bin. Wennp
ich an meine tapferen Kollegen denke, unter denen und mit
denen ich zu arbeiten habe, so ist es mir, als kénnte ich man-
chen dieser Kollegen nicht einmal das Wasser reichen, Ich
habe versucht, ein Bild von der Kirche zu zeichnen, wie sie
wirklich ist, wihrend man sie vielfach als einen schwarzen
Popanz hinstellt. Richtig ist es, was mein Vorredner gesagt
hat, dass es zu wenig Christentum in der Welt gibt. Das sage
ich mit tiefem Schmerz wnd ohne Spott. Selbstverstindlich
wiinschen wir, dass es viel mehr Christen gibe. Herr Professor
Hartwig ist in der Religionsgeschichte nicht richtig orien-
tiert. Der Gang der Entwicklung auf diesem interessanten Ge-
biete war ganz anders. Ich habe aber keine Zeit und kein
Material zur Hand, um das auszufithren. Die Entstehung des
Eingottglaubens soll mit der gesellschaftlichen Entwicklung
zusammenhingen? Aber es gab doch auch Despotien ohne
Eingottglauben. Was die Politik betrifft, so habe ich von allem
Anfang an erklirt, dass ich mich nicht darauf verstehe. Ich
bitte daher, an meiner Stelle meinem Kollegen, Herrn Pfarrer



Nr. 18

DER FREIDENKER 139

Kruspe, das Wort zu gestatten, der auf diesem Gebiete besser
zuhause ist, als ich. . ‘

Pfarrer Kruspe:

Werte Anwesende! Die Frage, die Prof. Hartwig gestellf
hat, ist die, ob die Religion sich vertrage mit dem Weltbild,
das die moderne Soziologie und Psychiblogie entwirft. Er
meint, die Wissenschaft habe ergeben, dass die Religion aug
bestimmten sozialen Verhiltnissen heraus gewachsen ist und
dass sie einer bestimmten seelischen Einstellung der Menschen
entspricht. Ich glaube, dass die Religion auch dieser neuen Be-
trachtungsweise standhilt. Die moderne Theologie versucht
seit Jahrzehnten nichts anderes, als den Wurzeln des religiosen
Baumes nachzugraben, der in der Menschheitsgeschichte er-
wachsen ist. Jede geistige Bewegung hat ihre Geschichte. Und
wenn wir sie wissenschaftlich betrachten, so wird damit iiber
jhren Wahrheitsgehalt noch nichts “ausgesagt. Denn als eine
Tatsache besteht sie, ob sie nun aus den Zeitverhiltnissery
heraus betrachtet wird oder nicht, ob die wissenschaftliche
Analyse ihr Werden und Wachsen in den einzelnen Mensch-
hieitsepochen nachweisen kann oder nicht. Ob die Religion
Wabhrheit ist in dem Sinne, wie der religiése Mensch sie em-
pfindet, ob ihr Wirklichkeitswert zukommt, dariiber kann letz-
ten Endes nur der religidse Mensch selbst entscheiden.

Wenn wir nun den religissen Menschen betrachten, mit
seinen religiosen Erfahrungen, die von den Grossen der Re-
ligionsgeschichte uns iiberliefert wurden, so verspiiren wir,
dass er in seinem Innersten iibermannt ist von einem Ueber-
weltlichen, Er vernimmt etwas von einem Weltgeiste. Wenn
viele Menschen solche Erlebnisse nicht haben, so beweist dies
ebensowenig ihre Nichtexistenz, wie der Mangel an Kunst-
empfinden etwa beweisen wiirde, dass es iiberhaupt keine
Kunst gibt, Wenn ein religiéser Mensch sein Glaubensbekennt-
nis ablegt, so verspiiren wir, dass er irgendwie aus dem Welt-
all berithrt worden ist von einem Geist. Das ist eine andere
Berithrung als jene, die im Gebiete des Intellektuellen liegt
Auch hinter dem religidsen Eindruck steht immer ein Wille,
und daher ist die Frage, die heute behandelt wird, eine An-
gelegenheit der praktischen Wissenschaft.

Die proletarische Bewegung ist auf das Praktische ein-
gestellt, weil sie geboren ist aus der Not der Zeit. Aber hat
nicht die Religion auch den Antrieb gegeben zum Wirken?
Wissen wir doch, dass gerade die religiosen Menschen soziale
Wirksamkeit entfaltet haben. Die Propheten haben sogziale
Gedanken verkiindet. Der Jesusgedanke war zuerst kein Ge-
danke fiir das Jenseits; er hat eine Umwandlung der Welt
angestrebt von innen und von oben her: Ein Gedanke, viel
revelutiondrer als aller Sozialismus. Sombart hat darauf hin-
gewiesen, dass die Demokratie aus dem Kalvinistischen Ge-
danken herausgewachsen ist. Sozialismus und Christentum
brauchen keine Gegensitze zu sein. Wenn die Religion eine
Kraft ist, die den Menschen bewegt zur Tat, die ein Reich
schaffen will, in dem das Menschentum, die Menschenseele

befreit wird von dem, was sie knechtet, so ist sie eine Bundes-
genossin des Sozialismus, =

Wir miissen unterscheiden zwischen Religion und Kirche,
Es ist wahr, dass die Kirche, die kein gottliches, sondern ein
menschliches Gebilde ist, mit Klasseninteressen verbunden ist,
Die Kirche ist aber ein Baum, der wichst wie alles Lebendige,
Das Neue wichst und das Alte stésst sich ab. Haben Sie ge-
hért von den religiosen Sozialisten unserer Tage, die eine Ver-
bindung von Religion und Sozialismus anstreben? Von beiden
Seiten kommt der Ruf: Religion und Sozialismus gehoren zu-
sammen. Sie kennen vielleicht den Ziiricher sozialistischen
Pfarrer Kutter, der gezeigt hat, dass hinter der Sozialdemo-
kratie ein Muss steht. Darin erkenne er die Stimme Gottes. Fs
gibt also auch Sozialdemokraten, die am kirchlichen Leben
mitarbeiten, weil sie iiberzeugt sind, dass eine Partei, die nur
in Technik und Taktik sich verliert, allmihlich versandet und
verflacht. Christentum und Sozialismus miissen sich verbinden:
Das Christentum braucht, damit es sich nicht verfliichtigt,
einen Leib, durch den es wirkt, und das ist der Sozialismus;
der Sozialismus aber braucht, damit er nicht in Aeusserlich-
keiten aufgeht, wieder eine Seele, und das ist das Christentum.

Prof. Hartwig:

Genossen und Genossinnen! Wenn ich noch einmal das
Wort ergreife, so geschicht es nicht, um Recht zu behalten.
Vielmehr will ich mich bemiihen, nochmals in aller Schirfe die
Gegensitze aufzuweisen, die zwischen den zwei Welten der
religidsen und der sozialistischen Einstellung bestehen. Dann
moget Ihr selbst entscheiden, zu welcher Ansicht Ihr Euch
bekennt.

Zunichst eine Richtigstellung. Ich habe mit meinen Aus-
fiihrungen das wrspriinglich gestellte Thema nicht etwa ver-
lassen, sondern ich habe nur betont, dass es neben der Natur-
wissenschaft eine Gesellschaftswissenschaft gibt, Ich habe die-
sen Teil des Themas besondeérs hervorgehoben, weil das Re-
ferat eben die Soziologie unberiicksichtigt gelassen hat. Wenn
Herr Superintendent gemeint hat, dass die Freidenkerbewegung
von der naturwissenschaftlichen Religionskritik ausgeht, so war
dies insoferne gerechtfertigt, weil die proletarische Freidenker-
bewegung natiirlich noch an die Traditionen der biirgerlichen
Freidenkerbewegung ankniipft. Wir konnen nicht von heute
auf morgen die Menschen gedanklich umstellen, Wir wissen,
wie wenig marxistisch die meisten Sozialisten heute noch ein-
gestellt sind, wie sehr die kleinbiirgerliche Ideologie im Pro-
letariate noch iiberwiegt und aus diesem Grunde miissen wir
vielfach noch immer mit Argumenten arbeiten, die einer lingst
vergangenen Epoche entstammen. Mitten im zwanzigsten Jahr-
hundert gibt es eben noch viele Menschen, die seelisch noch
im Mittelalter, ja sogar noch in der Steinzeit leben, (Heiter-
keit.) Wir wiren ja gar keine Marxisten, wenn wir alle Men-
schen als Produkt der heutigen Zeit allein betrachten wiirden,
Wir wissen, wieviele Riickstindigkeiten aus der Vergangenheit
noch zu beseitigen sind. Das ist ja gerade der Sinn unserer

Feuilleton.

Kleinigkeiten.

Nicht in jedem Falle, aber sehr hdufig darf man den scheinbar
widerspruchsvollen Satz wagen: Kleinigkeiten sind keine Kleinig-
keiten. Wer hitte nicht schon erfahren, dass im Menschenleben die
sogenannten Kleinigkeiten eine sehr grosse, oft die ausschlaggebende
Rolle in der Schicksalsbildung spielen, dass sie mehr bauen oder mehr
zerstéren, je nach ihrer Art, als grosse Ereignisse.

Dic allerwenigsten Menschen kommen zu einer auffélligen grossen
Tat, sagen wir: zu einer Lebensrettung. Aber jeder kann durch einen
kleinen Dienst, ein gutes Wort ‘einen andern Menschen von einem
schweren Alp beireien, der als Beklemmung, Schuldgefiihl, Trauer,
Enttiuschung, Angst auf ihm lastete.

Er kann aber auch durch Unterdriickung des guten Wortes, durch
ein Achselzucken, einen kalten Blick, ein rasches Urteil die Pfeiler,
die eines Menschen Selbstvertrauen, Hoffen und Gliick trugen, zum
Einsturz bringen.

An kleinen Unterschieden im Empfinden, an kleinen Unterlas-
sungen, an Nadelstichen gehen Freundschaft und Ehé zugrunde; mit
cinem cinzigen unbedachten Wort verscherzt man das Zutrauen des
Kindes.

»Gottlob! so empfindlich bin ich nicht, dass ich wegen eciner
Kleinigkeit. .. .. ¢, sagt da einer, der das Pensée im Knopfloch trigt,
ein Freidenker.

Aber sag’: Hast du auf dich selber aufgepasst, als du sagtest:
»Gottlobl«? Du glaubst an keinen Gott; wie kannst du denn einen
loben?

»Ach, das ist so eine alte Gewohnheit,« erwiderst du, »eine ge-
dankenlos gebrauchte Formel, die nichts auf sich hat.

Daraut ‘ist zu entgegnen: »Du nennst dich Freidenker? Ein Den-
ker weiss, was er sagt, und er sagt nicht mehr und nichts anders,
als was mit seinem Denken iibereinstimmt. Gedankenlos zu sprechen
stiinde ihm schlecht an. — Du selber machst gedanklich einen
dicken Strich zwischen dir als einem logischen Denker und den Glidu-
bigen. Aber wenn du ‘den Gott lobst, an den die Gliaubigen glauben,
so erweckst du in ihnen den Eindruck, dass du dich auch im Banne
ihrer Gottesvorstellung befindest.

Und was die alte Gewohnheit anbelangt, so meine ich, ein
Freidenker sollte wissen, dass eben die Gewohnheit der Fluch der
Menschheit ist, der sie trotz besserer Einsicht von alten Uebeln
nicht loskommen ldsst, dass die Kirche ihr verspitet Dasein weniger
dem Glauben als der Gewohnheit verdankt. Die Leute laufen nicht
aus dem Bediirtnis, eine Predigt zu héren, in die Kirche, sondern
aus Gewohnheit, und ‘die Gewohnheitsvorstellung, man miisse der
Kirche angehéren, hindert Tausende am Austritt, obwohl sie geistig
mit ihr nichts mehr zu tun haben.

Am Freidenker ist es in erster Linie, sich von Gewohn-
heiten loszuringen. Wenn er, der die Erkenntnis hat, es nicht tut,
von wemi sollte man es denn verlangen koénnen? Er soll ein Ueber-
winder nicht nur in Gedanken, sondern auch im Wort und in der
Tat sein.

Aber mein lieber Freund ‘Soundso, weisst du noch, welch ein
betreiendes »Gott sei Dank!« deinem Mund entfloh, als du eine ge-
wisse Wiirde und Biirde abgeschiittelt hattest?

»Gott Lob und Dank!« stosseufzte ein anderer bei idhnlicher Ge-
legenheit.



140 DER FREIDENKER

Nr.18

‘Freidenkerarbeit innerhalb der grossen Bewegung des Sozia-
lismus. Wir haben einen Klassengegner dort zu iiberwinden;
-wo man ihn am wenigsten erwarten sollte, ndmlich in der Seele
des Proletariates selbst. (Zustimmung.) Dort sitzt die Reak-
ticn. Die ganze riickstindige Autorititsglaubigkeit des Prole-
dariates, die Hochachtung vor der biirgerlichen Ideologie muss
iiberwunden werden. Nicht nur die Religion, auch der Sozialis-
mus ist etwas Gewordenes, Und in uns muss der Sozialismus
-werden, damit er um uns verwirklicht werden kann. Das ist
-unsere eigentliche Kulturaufgabe, jene Menschen heranzubil-
den, die die klassenlose Gesellschaft begriinden helfen. Massen-
organisation und Massenschulung, das ist unser Kulturproblem.

Es wurde hier gesagt: »Der Gldubige trigt die Wahrheit in
sich.« In diesem Sinne kann man gegen die Religion sicherlich
nicht polemisieren, Wenn ein krankhaft veranlagter Mensch
z. B. eine Vision hat, so kénnen wir ihn nicht davon iiber-
zeugen, dass es sich nicht um ein wirkliches Erlebnis handelt.
Aber ein Selbsterlebnis reicht natiirlich fiir eine wissenschaft-
liche Begriindung nicht aus, Wenn ein Wissenschaftler z. B.
behaupten wiirde, dass es elektrische Wellen gibt, die eine Ge-
dankeniibertragung bewirken, so ist das kein wissenschaft-
lickes Argument, sondern er muss ein Experiment vorfithren
konnen, um seine personliche Ueberzeugung objektiv zu be-
weiserl,

Mein Vorredner hat sich sehr dagegen verwahrt, dass die
Kirche politisch eingestellt sei. Ich muss trotzdem bei meiner
Behauptung bleiben, Beide Redner sind zweifellos ehrenwerte
Menschen, die von dem iiberzeugt sind, was sie sagen. Diesen
Eindruck haben wir wohl alle gewonnen, Und das ist ja das
Traurige, dass eine so schlechte Sache wie die Kirche noch
immer so gute Anwilte findet. Es ist bekannt, dass die Mis-
sionsidtigkeit der Kirche vom Kapitalismus unterstiitzt wird.
Die Mission ist eben nichts anderes als der Schrittmacher des
Kapitalismus, Zuerst kommt der Missiondr, dann der Aus-
beuter, Wer wollte behaupten, dass diese Missiondre auch nur
eine Ahnung davon haben, wozu sie missbraucht werden,
Diese Missiondre mogen davon iiberzeugt sein, dass sie dem
Kulturfortschritt dienen, Das hindert uns aber nicht, dass wir
den Zusammenhang klar erkennen., Diese Missiondre wiirden
nicht die materiellen Mittel zur Verfiigung gestellt erhalten,
wenn sie nicht im Dienste der Politik der herrschenden Klasse
stiinden., Und wenn heute von einer Krise in der Mission ge-
sproclien wird, so hat dies seinen Grund darin, dass die soge-
nannten Heiden den Zusammenhang.von imperialistischer Ko-
Ionialpolitk und Missionstitigkeit zu erkennen beginnen. So
ist auch die antikirchliche Bewegung in China zu erkldren. Die
Chinesen sind eben frither darauf gekommen, was die Mis-
sion bedeutet, als die europdischen Chinesen, (Heiterkeit.)

(Fortsetzung folgt.)

Nach der 1V. Internat. Konferenz fiir
ssErneuerung der Erziehung¢¢.
Von Prof. Hermann Sternbach.

Es hatte seinen Grund, dass die »Liga fiir Erneuerung der
Erziehung« (»New Education Fellowship«) ihre diesjihrigen

‘Beratuiigen (3.—106. August) in Locarno abzuhalten beschloss.
"Wenn auch Locarno bei Weitem noch keine Wirklichkeit ist,

ist es doch zur blauen Blume der heutigen Menschheit, zum
Symbol des Friedens und der Menschennihe geworden. Und
so lange wird das politische Locarno nur noch Symbol blei-
ben, so lange ein wahrhaftes Locarno der Herzen und Geister
geschaffen ist. Dieses Locarno steht aus. Es heraufzubeschwo-
ren hat sich die erwihnte Liga zur Aufgabe gemacht. Ueber die
Wunde der Friedlosigkeit, die die Seele der heutigen Mensch-
heit zerfranst und zerwiihlt, belieben die Politiker und Diplo-
maten mit einem Achselzucken hinwegzugehen, vergniigt da-

rob, dass Kohle und Eisen handelseinig geworden, und um

anderes nicht sorgend. Die Seele, das Ethos der Menschheit,

ist nicht ihre Sache. Menschliche Schnsiichte nach Menschtum

und Brudertum sind ihnen keine besonderen Werte. Sic geben
uns Kleie und wollen uns glauben machen, es sei Mchl, Aus
dem Backofen des politischen Locarno wird das Friedensbrot
nicht gehoben werden. Erst wenn der Friede in aller einzelaer

Herz und Geist eingezogen sein wird, werden wir das Frie-
densbrot haben und es friedlich miteinander teilen kénnen,

Die »Internationale Konferenz fiir Erneuerung der Erzie-
hung« will die Herzen und Geister fiir den Friedenseinzug
6ffnen und bereit halten. Sie will eine neue Mentalitit schaf-
fen, die Hassen und Morden unméglich macht, Die Schmiede
hiefiir sei die neue Schule, Sie soll Krieg dem Kriege lehren.
Die Schule von gestern und zum grossen Teil auch noch die
von heute gab uns ebenfalls Kleie fiir Mehl. Scheinbar apoli-
tisch, stand sie doch — ohne vielleicht dass sie es merkte —
im Dienst jener Meinungs- und Stimmungsmacher, die unsere
Seele mit »ldealen« vergifteten und uns »Tugenden« beizubrin-
gen bemiilit waren, ob denen wir heute, da wir diese »Tugens=
denc sich ausleben gesehen, schamrot werden. Gleich jenen Fe-
derfuchsern, die, ein Werkzeug der Diplomaten, den Krieg ma-
chen, stimmte gelegentlich auch die Schule Hymnen auf den
Krieg an, pries ihn jeweilen als heilige, segenbringende, auf-
richtende Notwendigkeit (wie gar aufrecht und tief im Segen
wir heute stehen!) und lehrte Feindschaft und Hass, Die Mit-
schuld der Schule am Krieg ist nicht wegzuleugnen. Sie hat
Generationen zu dieser Einstellung erzogen und herangebildet,
Die neue Schule muss mit diesem Gotzen aufriumen und den
Menschen dem Menschlichen zufithren, Sie muss das Funda-
ment fiir den Friedensbau und die Umstinde fiir den Frieden
schaffen. Sie muss der Menschheit Sehnsucht nach Frieden
und Freiheit, nach Briiderlichkeit und Gerechtigkeit erfiillen
helfen. Sie muss Herzen bilden (sie vermag es), die mensch-
lich fithlen und Geister formen, die, froh und frei denkend,

Und als beim Dritten der Braten etwas unter Feinschmecker-
wunsch auf den Tisch kam, wurden gleich der Himmel, der Herrgott
und das ganze Universum in sakramentale Aufregung gesetzt.

Ja, es ist schwer, loszukommen. Wie sollten z. B. Frauen erstaunt
sein oder erschrecken kénnen ohne »Jesses!« oder »Herrjesses!« oder
«Jessesgottempfatter!«. Und doch miissen wir von einer freigeistigen
Mutter verlangen konnen, dass sie es fertig bringt, das Kind ihre
Liebe und Besorgtheit fithlen zu lassen, ohne dass sie zu ihm sagt:
»Gang jetzt i Gottsname !«

Wenn man aber so kleinlich ist, auf solche Kleinigkeiten zu ach-
ten, stosst man auf Schritt und Tritt auf Verlegenheiten. »Griissgott!«
sagt man zu einem lieben Freunde und hat sich damit schon wieder
vergangen.

Was ist da zu machen? — »Griissgott« liesse sich schliesslich
noch ziemlich leicht vermeiden. Aber »Adieu«? Wie soll man ohne
»adieu« auskommen, das doch so viel heisst wie »Mit Gott«?

Eine osterreichische freigeistige Zeitschrift meinte dazu: »Da ist
ade weit mehr am Platze; es ist deutsch und gottfrei.«

Allein der Mann, der dies geschrieben hat, ist im Irrtum. »Ade«
ist genau dasselbe wie »adieu«. Es ist die aus dem Mittelhochdeut-
schen stammende, durch das Volkslied erhaltene Form fiir »adieu«
und beruht aut der altfranzésischen Form a de.

Folgerichtig sollte man »ade« so gut wie »adieu« und »griissgott«
vermeiden.

Und es ist auch gar nicht so schwer, wie es leichthin besehen
scheint: '

Wir haben unser »Guten Morgen«, »Guten Tag, »Guten Abend«
bei der Begegnung.

Es liegt nicht der geringste Grund vor, dieselben Formen nicht
auch beim Auseinandergehen zu verwenden. Gebriuchlich ist es
nicht, ausser beim »Gute Nacht«. Aber man kénnte es in Gebrauch
bringen, aut die Gefahr hin, gelegentlich sonderbar angesehen zu
werden.

Warum sollen wir an Stelle alter Gewohnheiten, die mit unserm
Denken in Widerspruch stehen, nicht neue, bessere Formen setzen?
Wir miissen uns nur selber das Recht dazu geben, uns nicht mit der
Rolle der Hintangesetzten begniigen.

Zudem ist es sinniger, einem Menschen beim Abschied, also wenn
man ihn sich selbst iiberldsst, einen guten Morgen, e'nen guten Abend,
einen guten Tag zu wiinschen, als beim Zusammenkommen, womit
man in den Stand gesetzt wird, selber etwas zu seinem Wohlbefinden
beizutragen.

Freidenkerverbindungen im Ausland haben einen eigenen Gruss
eingefiihrt; die einen sagen, sowohl beim Kommen wie beim Gehen:
»Freiheit!«, die andern »Zum Licht!«

Ich kann mich fiir sie nicht erwirmen; sie erscheinen mir »ge-
machte. Ausserdem haben sie den Nachteil, dass sie nur unter Gleich-
gesinnten gebraucht werden kénnen. Unbestreitbar hitte es ein Erz-
katholik am noétigsten, dass man ihm wiinscht, er méchte zum Lichte
kommen, oder ein orthodoxer Protestant, er méochte einen Hauch
geistiger Freiheit verspiiren. Aber ich fiirchte, dass diese alltiglich
gebrauchten Licht- und Freiheitswiinsche allzubald abgeschliffene
Miinzen wiirden und nicht die geringste aufriittelnde Kraft mehr
hitten.

Wie der christliche Gruss wird von Freidenkern in Deutsch-
land und Oesterreich auch die Begehung des Namensfestes bekdmpft.



	Religiöse und wissenschaftliche Weltansicht : (5.Teil)

