
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 17

Artikel: Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (4.Teil)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


130 DER FREIDENKER Nr. 17

dafür den Unterhalt der von diesen Klöstern abhängigen
vierzehn Kirchen übernommen. Als Aequivalent für die Pfarrbesoldung,

die seither der Staat ausrichtete, habe er das Recht
besessen, die Pfarrer einzusetzen. Da nun aber das Recht, den
Pfarrer zu wählen, den Gemeinden überlassen sei, besitze der
Staat nur mehr die Lasten und Pflichten des Unterhaltes der
Kirchen, aber keine Rechte als Ausgleich für diese Lasten.

Und die Genossenschaft, an die der Staat jährlich eine
halbe Million hingebe, besitze übrigens nicht die geringste
Gemeinschaft des Gedankens, sondern sie umfasse die grössten
Gegensätze und habe somit gar kein Recht, sich »Landeskirche«

zu. nennen. Eine rechtliche Grundlage, über eine halbe
Million Unterstützungsgelder vom Staate zu verlangen, bestehe
für eine Kongregation, in der der Eine bestreitet, was der
Andere behauptet, ebenfalls absolut nicht. Der Kirchenfonds sei
eigentlich katholisches Kirchengut gewesen, er sei der
katholischen Kirche geraubt, als der Staat Zürich in der Gesamtheit
seiner Bürger protestantisch geworden ist. Wären heute noch
alle Bürger protestantisch, so könnte man sie als rechtmässige
Besitzer des Kirchenfonds betrachten, wenn aber nur ein
einziger Bürger des Kantons Zürich der Landeskirche nicht mehr
angehöre, so habe der Staat kein Recht mehr, das zur Zeit der
Reformation eingezogene Kirchengut als evangelischen
Kirchenfonds zu bezeichnen. Die zehn Millionen ausschliesslich
der bisherigen Landeskirche zu schenken, gehe also nicht an,
das wäre eine Ungerechtigkeit den andern Kirchengenossenschaften

gegenüber. Der Kirchenfonds müsse deshalb wieder
seiner ursprünglichen Bestimmung zurückgegeben werden, er
müsse dem ganzen Volke dienen, und da keine das ganze
Volk umfassende religiöse Gemeinschaft bestehe, solle er als
allgemeines Staatsgut dem Volke auf dem Boden der
Gemeinnützigkeit zugute kommen.

Zu diesem Zwecke könnten entweder in Form einer
Stiftung im Betrage von zehn Millionen Franken dem Staate die
Mittel in die Hand gegeben werden, verschiedene Leistungen
gemeinnützigen Charakters durchzuführen, oder aber, es könnte
der betreffende Budgetabschnitt auch weiter fortgeführt, nur
statt »Kultusbudget« »Kantonaler Hülfsfonds« oder ähnlich ge-
heissen werden.

Auch die kirchlichen Interessen würden durch eine solche
Ausscheidung nur gewinnen können. Die Unkirchlichen und
die, die sich von der Landeskirche den verschiedenen Sekten
zugewandt haben — ein nicht unbeträchtlicher Teil — werde
zwar ausscheiden und die evangelisch-reformierte Kirche
beträchtlich einbüssen an materieller Kraft — es liege dann aber
an ihr, zu beweisen, ob sie noch genügend innere Kraft
aufzubringen vermag. Sie und ihre Glieder werden Opfer bringen
müssen, aber, mit jedem religiösen Impulse seien Opfer
verknüpft — Christus habe seine Jünger auch nicht mit
Anweisungen auf die Staatskasse von Jerusalem ausstatten können
— und wo keine Opfer mehr gebracht würden, zerfallen die
religiösen Genossenschaften. Die religiöse Idee könne also
nur geweckt und belebt werden, und schliesslich sei es nur
recht und billig, dass diejenigen die Priester bezahlen, die
ihrer bedürfen. Der Staat aber könnte, wenn er die evangelische
Kirche nicht mehr zu unterstützen braucht, endlich das Alles
vollbringen, was er bisher aus Mangel an Mitteln nicht habe
tun können: Dezentralisation der kantonalen Krankenanstalten,
die unentgeltliche Krankenpflege, Gelegenheiten zur Erholung
von Rekonvaleszenten, die unentgeltliche Verabreichung von
Lehrmitteln auf allen Stufen der Volksschule usw. — und damtf
das Kirchengut seinem ursprünglichen Zwecke wieder
zurückerstatten. Man habe das Kloster Rheinau auch dem religiösen
Zwecke entzogen und dem der Humanität gewidmet.
Dasselbe könne man nun wieder tun, in dem Sinne nämlich, dass
man eine Religionsgenossenschaft, deren Wesen sich mit dem
zürcherischen Staatsbegriffe nicht mehr deckt, ferner auch nicht
mehr unterstützt, dafür aber das bis anhin für sie verwendete
Geld für alle humanitären, allen Bürgern gleichmässig zugute
kommenden Unternehmungen verwendet.

Professor Vögelin war sich wohl von allem Anfang an
bewusst, dass er mit seinen weitreichenden Anträgen trotz
ihres idealen Hintergrundes niemals durchdringen würde, doch
setzte er sich dafür ein, in der Hoffnung, dass seine Argumentationen,

wenn auch erst nach Jahrzehnten vielleicht, doch endlich

zum Durchbruch gelangen. Noch sind wir aber selbst heute
nicht so weit! (Fortsetzung folgt.)

Religiöse und wissenschaftliche Welt*
ansieht.
(Fortsetzung.)

Mit der Naturwissenschaft erschöpft sich aber die Wissenschaft

nicht. Es ist bezeichnend, dass in dem Vortrage des
Referenten der Name eines Wissenschaftlers nicht erwähnt wurde,
nämlich Karl Marx. Ich spreche nicht vom Sozialisten, sondern
vom Wissenschaftler Karl Marx. Er war der Darwin seiner
Zeit. Nämlich, so wie Darwin den Entwicklungsgedanken im
Reiche der Tierwelt verfolgt hat — der Entwicklungsgedanke
ist immer ein revolutionärer Gedanke — so hat Karl Marx den
Entwicklungsgedanken angewendet auf die menschliche
Gesellschaft. Damit wurde eine neue Wissenschaft begründet.
Es ist keine eigentliche Naturwissenschaft, wenn sie auch an
die Naturwissenschaft anknüpft, sondern man nennt sie Ge:
sellschaftswissenschaft oder Soziologie. Und im Lichte dieser
Gesellschaftswissenschaft wird das Problem, das wir heute
behandeln — religiöse oder wissenschaftliche Weltansicht —
ganz neu beleuchtet. Was sagt die Soziologie?

So wie Darwin das Lebewesen als etwas biologisch
Gewordenes und immer noch Werdendes darstellt, so betrachtet
die Soziologie den Menschen als soziales Wesen, als Glied
einer sozialen Gemeinschaft, als etwas sozial Gewordenes und
immer noch Werdendes. Das hat eine besondere politische
Bedeutung. Politisch nicht im Sinne von Parteipolitik, sondern
in höherem Sinne, in Bezug auf die Klassengegensätze auf
Erden. Der Marxismus richtet sich gegen die Vorherrschaft
des Bürgertums. Diese gründet sich nicht mehr auf das
Vorrecht der Geburt, sondern auf eine sehr materielle Macht: Auf
den Besitz, auf den Eigentumsbegriff. Und man erkennt sofort
den Zusammenhang der heutigen Kirche mit dem
Gesellschaftssystem. Denn die Kirche verteidigt heute mit derselben
Heftigkeit die Heiligkeit des Eigentums, wie die feudale Kirche
einst die Heiligkeit des Vorrechtes der Geburt verteidigt hat.
Ich erinnere an den Hirtenbrief des Bischofs von Passau
anlässlich des Volksentscheildes in der Frage der Fürstenabfindung,

wobei gewarnt wird vor der Sünde gegen das göttliche
Gebot: Du sollst nicht stehlen! (Heiterkeit!) Für uns Sozialisten

handelt es sich aber gar nicht um das Privateigentum,
sondern um das Eigentum an Produktionsmitteln, das aller
Ausbeutung zugrunde liegt. Wenn jemand einige Kleidungsstücke

hat, die mag er ruhig behalten. Nur die Produktionsmittel

sollen in Gemeineigentum übergeführt werden, damit
der Arbeiter nicht mehr genötigt ist, seine Arbeitskraft als
Ware zu verkaufen. (Zustimmung.)

Wir Sozialisten wenden uns nicht gegen die
Religionsgemeinschaften, sondern nur gegen jene Kirche, die eine Stütze
der Klassenherrschaft des Bürgertums darstellt. Es ist also
nicht ganz klar gesagt, wenn man meint, die Gläubigen beten
und die Sozialisten handeln. Das ist nicht der springende Punkt.
Sondern die Gläubigen führen diese Gesellschaftsordnung in
irgend einer Weise auf den unerforschlichen Ratschluss eines
höheren Wesens zurück. Dagegen lehnen wir Sozialisten uns
auf, weil wir meinen, dass der religiöse Gedanke unsere
Tatkraft lähmt, dass der Glaube ablenkend wirkt, weil alle
religiösen Phantasien das Diesseits entwerten.

Ich mache meinem Vorredner keinen Vorwurf. Er hat aus
innerstem Empfinden gesprochen, aber damit hat er ganz
unbeabsichtigt die Einstellung des gläubigen Menschen enthüllt.
Er hat gezeigt, wie unendlich dieses Weltall ist und wie die
Erde zusammenschrumpft zu einem Nichts. Dieser Gedankenflug

lenkt ab von den grossen Aufgaben, die wir zu lösen
haben und steht im Widerspruche zu dem, was der Vorredner
von der Würde und Hoheit des Menschen gesprochen hat. Wir
lehnen die Verkleinerung unseres Erdendaseins ab. Gewiss, die
Erde ist winzig inmitten des Sternengewimmels. Für uns aber
ist sie unsere Welt. Hier haben wir zu wirken und unser
Dasein zu gestalten. Auch wir könnten unserer Phantasie Spielraum

geben. Wir könnten z. B. sagen: Der Mensch, der heute
die Naturkräfte der Erde beherrscht, wird einmal auch auf
andere Weltkörper gelangen. Dadurch könnten neue Rohstoffquellen

und vielleicht auch neue Absatzgebiete über den Kreis
unseres Produktionsfeldes Erde erschlossen werden. Das alles
sind müssige Spielereien der Phantasie. Wir haben hier auf
Erden zuerst eine Aufgabe zu erfüllen. Dann erst dürfen wir
uns den Luxus gestatten, zu flunkern.



Nr. 17 DER FREIDENKER 131

Und das ist unser Glaube, nämlich dass es uns gelingen
wird, kraft unserer Organisation, allen Menschen auf Erden
ein menschenwürdiges Dasein zu schaffen. Dieser sozialistische

Glaube, der Glaube der Glaubenslosen, beinhaltet eine
Aufgabe. Und wenn wir diesen unseren Diesseitsglauben dem
religiösen Glauben gegenüberstellen, so tun wir das nicht aus
Religionsfeindlichkeit. Der Vorredner hat das Wort von Bebe,'
zitiert: »Christentum und Sozialismus stehen sich gegenüber
wie Feuer und Wasser«. Er hat die humorvolle Bemerkung
daran geknüpft, dass beide zusammen grosse Energien
entwickeln können. Ich weiss nicht, ob er dabei auf die Koalitionsregierung

in Deutschland angespielt hat. (Heiterkeit.) Aber
August Bebel hat es anders gemeint. Nicht aus
Religionsfeindlichkeit hat er diesen Satz geprägt, sondern aus der tiefen
sozialistischen Einsicht, dass die christliche Weltanschauung
der sozialistischen fundamental widerstreitet. Das lässt sich
nur gesellschaftswissenschaftlich nachweisen und begreifen. Die
Gesellschaftswissenschaft erklärt die Religion als etwas
Gewordenes; sie geht sogar noch weiter und sagt, dass überhaupt
die Ideen des Menschen etwas Gewordenes sind. Die
Ueberlegungen, die mein Vorredner angeführt hat, setzen bereits
fertige Ideen voraus. Das Denken des Menschen hat sich aber
erst im Laufe der Jahrtausende entwickelt, und es zeigt sich,
dass es auch heute noch vielfach rückständig arbeitet. Ohne
ökonomischen Nährboden setzen sich eben Ideen nicht durch.
Auch der sozialistische Gedanke ist nicht eine Erfindung eines
müssigen Gehirnes, sondern ist auf dem Boden einer bestimmten

Gesellschaftsform erwachsen. Auch ein Genie wirft nicht
willkürliche Ideen in die Welt. So ist auch Karl Marx als ein
Produkt seiner Zeit zu verstehen. Spätere Zeiten werden sich
wahrscheinlich historisch anders einstellen. In einer klassenlosen

Gesellschaft werden sich andere Ideen auswirken.
Ueberprüfen wir soziologisch, wie der religiöse Gedanke

geboren wurde, so erkennen wir, dass die Gottesidee nicht;
zu allen Zeiten da war. Es gibt auch heute noch Völker auf
der Erde, die eine Gottesidee nicht kennen; sie glauben an
böse Geister, aber eine Gottesvorstellung haben sie nicht. Der
primitive Mensch, der der Natur noch verständnislos
gegenübersteht, denkt auch, aber er denkt anders als wir. Fragen
tauchen auf, die für ihn Lebensfragen sind, und wenn er sie zu
beantworten sucht, so zwingt ihn die Lebensnot dazu. Der
Mensch denkt nicht, um zu philosophieren, sondern um zw

leben. Der Mensch denkt sehr ungern, nur wenn er muss.
Auch ganze Völker fangen erst zu denken an, wenn es ihnen
an den Kragen geht. Das Denken ist ein Werkzeug, eine Waffe
im Daseinskampf; es ist etwas Gewordenes, geschult in
jahrtausendelangem Ringen um die Sicherung der Existenz. Das ist
der Materialismus, den Karl Marx gepredigt hat. Und er wollte
damit sagen, dass nur aus der wirtschaftlichen Not dem
Menschen Anregungen erwachsen. Dasselbe gilt auch für die
religiöse Idee.

Wenn der Blitz niederfährt, so erklärt sich diese Erscheinung

der primitive Mensch, der noch nichts von Elektrizität
weiss, als die Handlung eines unsichtbaren Wesens, und dieses
Wesen ist doppelt furchtbar, weil es unsichtbar ist. Der Sturm
reisst seine armselige Hütte nieder. Was ist das, der Sturm?
Er weiss nichts von bewegter Luft, er weiss nur, dass irgend
ein unsichtbares Wesen ihn bedroht. Und er sucht sich vor
diesen unsichtbaren Kräften zu schützen. Auf dieser Stufe
finden wir den Geisterglauben, den Glauben an Zauberei, aber
keine Gottesidee. Diese taucht zum erstenmal in der Welt*
geschichtc auf, als es auf Erden einen Herrscher gegeben hat.
Die Gottesidee ist erst in einer Gesellschaft möglich, in der
es eine Klassenscheidung gibt. Kriegerische Stämme überfallen
friedliche Ackerbauer und machen sie zu Sklaven. An der Spitze
der Sieger stand in seiner ganzen Machtfülle ein Herrscher,
der über Leben und Tod der Besiegten zu entscheiden hatte.
Das Spiegelbild dieses irdischen Herrschers war der Gott im
Himmel. Gott ist geschaffen worden nach dem Ebenbilde der
Menschen.

Zuerst bestand Vielgötterei. Das entspricht ganz den
Herrschaftsverhältnissen auf der Erde, wo es viele Häuptlinge gab
und über ihnen einen Oberhäuptling. Dasselbe finden wir auch

im Götterhimmel wieder. Aber als auf der Erde der Oberhäuptling

alle Gewalt an sich reisst und Alleinherrscher wird, da

finden wir im Himmel das gleiche Schauspiel. Der Obergott
will nicht mehr die Gewalt mit den Nebengöttern teilen, er

verdrängt sie und verkündet als erstes göttliches Gebot: »Ihr
sollt keine anderen Götter haben neben mir!« Das Spiegelbild!
der irdischen Verhältnisse ist deutlich erkennbar. Der Eingottglaube

ist das ideologische Plagiat des Absolutismus auf Erden.
Wie ist es nun aber mit dem Christentum? Das Christentum

war, im Gegensatz zu der Religion der Siegerklasse, eine
Religion der Unterdrückten, eine Erlöserreligion. So wie die
Kinder nach dem Märchen, so verlangen auch die grossen Kinder

nach Erfüllung ihrer Hoffnungen, und das wird vielfach
zu einer Quelle religiöser Hingabe. Das gilt nicht nur für das
Christentum, sondern auch für die modernen Sekten. Wenn
nach dem Umsturz so viele Sekten in Deutschland entstanden
sind, so lässt sich das nur mit der tiefen Enttäuschung erklären,
die sidi breiter Schichten des Proletariates bemächtigt hat.
Da waren Menschen, die gemeint haben, dass es nun mit
einem Schlage gelingen müsse, die klassenlose Gesellschaft
zu begründen. Diese Armen im Geiste flüchteten nach dem
Versagen ihrer Hoffnungen wieder zurück in den Trost der
Religion. Sie suchten nicht gerade bei der Kirche ihre Zuflucht,
denn sie erkannten wohl, dass die Kirche nicht mehr die
Hüterin des Glaubens ist, sondern eine politische Machtorganisation

im Dienste der herrschenden Klasse. Aber in einer
Erneuerung des christlichen Glaubens suchten sie ihr Heil. Diese
Bewegung erinnert an die Reformationszeit im Mittelalter. Auch
der Protestantismus war nur eine soziale Bewegung unter dem
Deckmantel der Religion. Damals wurden die Bauern von ihren
Grundherren ausgebeutet bis auf das Mark ihrer Knochen.
Und es waren nicht nur weltliche, sondern auch geistliche
Grundherren, denn die katholische Kirche besass damals nicht
weniger als ein Drittel von ganz Deutschland an Grund und
Boden. Und1 die tiefgläubigem Bauern fragten: Wo ist das
Christentum hingeraten? Die Kirche selbst hat das Christentum

verraten, denn sie hält sich selbst nicht an die Lehren
Jesu Christi. Und es ging damals ein Sprichwort durch ganz
Deutschland: Gott ist überall, nur nicht in Rom, dort sitzt sein
Statthalter! (Heiterkeit.) Jesus Christus hat gesagt: Eher geht
ein Kamel durch ein Nadelöhr, als dass ein Reicher in den
Himmel kommt. Aber wenn wir in die Kirche gehen, da sitzen
die Reichen in den ersten Bänken, und wenn ein Reicher stirbt,
dann kommt er doch sicher in die Hölle. Und die Kirche
begleitet ihn auf dem Weg zur Hölle. (Erneute Heiterkeit.) Das

sage nicht ich, das haben die dummen Bauern im Mittelalter
gesagt, und es gibt heute noch viele Proleten, die nicht einma,'
so weit sind wie diese Bauern im Mittelalter. (Zustimmung.)

Wir erkennen aus dieser Entwicklung, dass die religiösen
Ideen sich immer aus den sozialen Verhältnissen der Menschen
ergeben. Das ist die soziologische Kritik der Religion. Die
Schlüsse, die sich aus dieser Kritik ergeben, müsst ihr selber
ziehen. Wenn ihr einer Religion, die als ein Produkt der
Verhältnisse entlarvt ist, noch eine besondere Gläubigkeit entgegen
bringt, so ist das eure Sache. Ich lehne jedes Werturteil ab.
Ich stelle nur gegenüber die wissenschaftliche und die religiöse
Weltansicht. Nicht aber nebeneinander, wie dies mein
Vorredner getan hat. Das kennzeichnet unsere beiden Standpunkte.

Wenn der Vorredner anführt, dass es auch Wissenschaftler
gegeben hat und heute noch gibt, die sich zum Glauben
bekennen, so überlasse ich auch das eurem Urteil. Ich erinnere
nur daran, dass ein euch bekannter Wissenschaftler, Werner
Sombart, einstmals Karl Marx als eine Leuchte erster Grösse

gefeiert hat, trotzdem er, Sombart, ein Bürgerlicher war. Heute
aber sagt er das nicht mehr, sondern er polemisiert gegen
Marx. Auch in der Wissenschaft gibt es eine Reaktion. Auch
dieser Vorgang ist nur eine Spiegelung sozialer Verhältnisse.
Uebrigens braucht ein Mensch, der auf irgendeinem Gebiete
des menschlichen Denkens Hervorragendes leistet, auf einem
anderen Gebiete durchaus nicht bewandert zu sein. Das

»Universalgenie« gehört der Vergangenheit an. Wir leben in der Zeit
des Spezialistentums, und es kann sehr gut vorkommen, dass

ein Mensch literarisch gebildet und in musikalischer Hinsicht
lückständig ist. Wissenschaft schützt vor Dummheit nicht.
(Heiterkeit.) Insbesondere gilt dies auf politischem Gebiete. Es gibt
Wissenschaftler, die sich so sehr in den Geist ihres
Spezialgebietes versenken, dass sie gar nicht erkennen, welche Rolle
sie im sozialen Leben spielen. Ihre passiv reaktionäre Einstellung

wirkt sich im Leben noch mehr fortschritthemmend aus
als die aktive Reaktion unserer Klassengegener.



132 DER FREIDENKER Nr. 17

Wenn ich mir das Thema hätte wählenn dürfen, so hätte ich
es übrigen?, anders formuliert. Es ist nämlich nicht ganz richtig,
wenn man nur die religiöse und die wissenschaftliche
Weltansicht gegeneinander stellt, weil es zwischen der theologischen
Epoche der Vergangenheit und der positivistischen Epoche der
Gegenwart noch eine Zwischenstufe gegeben hat: Die
metaphysische Epoche. Die Wissenschaft ist ja noch sehr jungen
Datums. Ehe der Mensch dazu kam, die Erfahrungswelt rein
wissenschaftlich, also positivistisch zu betrachten, glaubte er
in hochmütiger Ueberschätzung seiner Geisteskraft, das »Wesen«

der Dinge ergründen zu können. Das ist wohl nicht mehr
religiös gedacht, bedeutet aber immerhin noch eine Ueber-
schreitung der Kompetenz unseres Denkwerkzeuges. Man kann
etwa — jeder Vergleich hinkt natürlich — sagen, dass die
religiöse Einstellung dem Kindesalter der Menschheit entspricht,
die metaphysische Einstellung, die von einem »Ding an sich«

flunkert, den Jünglingsjahren der Menschheit. Der
wissenschaftliche Mensch ist der mannbar gewordene Mensch. Er
lehnt die Fragen ab, die das Kind aus seinen träumerischen
Bedürfnissen heraus gestellt hat; er lehnt auch die über alle
Erfahrung hinausgehenden Fragen ab, die das selbstüberhebliche

Denken des Jünglings bewegen. Der nüchtern und klar
denkende Mensch kommt zu der Hauptfrage seines Lebens
und sagt: Wir wollen zuerst das Diesseits in Ordnung bringen.
Lassen wir daher alle Träumerei. Wir wollen uns nicht darüber
den Kapf zerbrechen, ob es einen Gott gibt oder nicht. Mag
es einen geben, wir sind mit ihm nicht einverstanden.
(Zustimmung.) Wir sind nicht damit einverstanden, dass er in
seinem unerforschlichen Ratschlüsse so viel Leid auf Erden
zulässt. Wir sind nicht damit einverstanden, dass heute infolge
der Wohnungsnot dreijährige Kinder mit Syphilis angesteckt
werden. Alle sozialen Missstände zwingen uns dazu, unsere
Blicke von einer Ueberwelt abzuwenden und uns energisch
mit dem Diesseits zu befassen. Hier auf Erden müssen wir
Ordnung schaffen, dann erst wollen wir uns über müssige
Fragen unterhalten. (Beifall.) Die Wissenschaft, die heute durch
Erfindung neuer Giftgase den nächsten Krieg vorbereiten hilft,
wollen wir in den Dienst der sozialen Fürsorge stellen. Sicherung

der Existenz aller Menschen, das ist das sozialistische
Problem. Wir brauchen keinen Gott, um ihn verantwortlich zu
machen für alles Furchtbare, was hier auf Erden geschieht.
Wir machen uns selbst verantwortlich und stellen uns die einzig

würdige soziale Aufgabe, jedwede Knechtschaft auf Erden
zu beseitigen. Kein Nebelhaftes, überirdisches Wesen kann uns
helfen, kein Messias uns erlösen. Die ganze Weltgeschichte
erteilt uns eine einzige Lehre, und sie lautet: Hilf Dir
selbst! (Lang anhaltender Beifall.)

Gotteslästerung.
Was in der deutschen Republik als Gotteslästerung

angesehen und bestraft wird, ist. aus folgenden Fällen ersichtlich,
die sich in letzter Zeit ereignet haben:

Der Schriftleiter der »Sozialistischen Republik« in Köln hatte
in einem Artikel die Kirche »das Instrument der Knechtung
und Verdummung des Volkes« genannt. Für diesen leider nur
allzu wahren Satz wurde er unter Annahme mildernder
Umstände zu 400 Mark Geldstrafe verurteilt.

Der Schriftleiter des »Neuen Pfaffenspiegels«, Conrad Beiss-
wanger. wurde auf Antrag des Bamberger Weihbischofs vom
Nürnberger Schöffengericht wegen Veröffentlichung eines
Gedichtes »Christi Erdenfahrt« zu sechs Monaten Gefängnis
verurteilt.

Auf drei Monate wurde ein Schriftsteller von einem Berliner
Schöffengericht ins Gefängnis gesteckt, weil er im Anschluss
an die Mitteilung, dass ein katholischer Priester in einem Bordell

angetroffen worden sei, der kathiolischen Kirche Erziehung
zu Betrug, Heuchelei und Perversität vorgeworfen hatte.

In Regensburg hatte eine Frau am Allerheiligentag auf dem
Gemeindefriedhof am Grabe eines Bekannten einen Kranz mit
der Inschrift »Nimmerwiedersehen« niedergelegt. Darin ersah
das Gericht eine Beschimpfung der christlichen Lehre von
der Auferstehung der Toten und diktierte der Frau vier
Wochen Gefängnis zu.

Der Schriftleiter der »Hamburger Volkszeitung« wurde zu
drei Monaten Gefängnis verurteilt. Sein Vergehen bestand da¬

rin, dass er um die Weihnachtszeit einen Artikel »Katholische
und evangelische Weihnachtsandacht«! veröffentlicht hatte, der
eine satirische Kennzeichnung der Zeremonien der katholischen

und evangelischen Gottesdienste enthielt und den Zweck
hatte, den verderblichen Einfluss der Kirchen auf den geistigen

Befreiungskampf der Arbeiterschaft aufzudecken.
An der Stadtverordnetenversammlung von Gelsenkirchen

sprach Lehrer Tillmann Blum gegen den vom Zentrum
gestellten Antrag, eine private katholische höhere Mädchenschule
sei aus städtischen Mitteln auf 10 Jahre hinaus jährlich mit
60,000 Mark zu unterstützen. Zwischenrufe brachten ihn in
Erregung und in der Abwehr eines solchen entfuhr ihm eine
verächtliche Bemerkung über den Gottesglauben. Folge: 200
Mark Geldstrafe und Ausspruch der sofortigen Dienstentlassung

durCh das Disziplinargericht.
Letztes Jahr wurden in Aachen nach Jahrzehnten zum

erstenmal wieder die sogen. »Heiligtümer« ausgestellt (angebliche

Windeln Christi und andere Kleidungsstücke). In
bekannter reklamehafter Weise wurde die Bevölkerung unter
Hinweis auf die zu erwirkenden Gnadenmittel zur Beteiligung
an der »Heiligtumsfahrt« nach Aachen aufgefordert. Nun liess
der Geschäftsführer der Freigeistigen Gemeinschaft in Düsseldorf

zur Aufklärung der Bevölkerung ein Flugblatt verbreiten.
Er hatte die Rechnung ohne den Wirt gemacht : Er wurde unter
Anklage gestellt und verurteilt wegen der folgenden Sätze:
Die »Wundertücher«, die man in Aachen zeige, könne ein
normaler Mensch nur als horrenden Blödsinn bezeichnen; — das
Völkermorden von 1914 bis 1918 hätte nicht zuletzt mit Hilfe
der katholischen Kirche durchgeführt werden können; — die
Pflicht der Kirchenbeamten bestehe nur darin, der breiten
Masse des Volkes die Gehirne zu verkleistern; — die katholische

Kirche im Mittelalter habe nur durch Mord und Raub
ihre Macht erweitern können ; — das Pfaffentum laufe in Samt
und Seide herum und sähe kaltb'ütig zu, wie die Menschen
zugrunde gingen.

Das sind nur wenige Fälle von vielen, die zeigen, wes
Geistes Kind Justizia in gewissen Gegenden und Kreisen der
deutschen Republik ist und wem sie dient. Auch in der Schweiz
haben wir noch einen Gotteslästerung-gparagraphen, und er soll
im neuen eidgenössischen Strafgesetz abermals enthalten sein.
Wer sich das Recht der Kritik au kirchlichen und religiösen
Einrichtungen und Unternehmungen wahren will, wird ihn
nicht ohne weiteres hinnehmen.

(Die angeführten Fälle sind den Monistischen Mo¬
natsheften entnommen. Die Red.) >

Zum Thema „Selbstmord".
Von J. Stcbkr.

Das Stichwort ist absichtlich mit Gänsefüsschen versehen.
Sachlich muss der Ausdruck Selbsttötung lauten. »Selbst-
erlösung« nennt es Häckel etwas ungenau, da das Motiv zur
Tat durchaus nicht immer die ersehnte Erlösung von irgend
einem irdischen Ungemach ist. In seiner Definition dieses
Begriffs kommt er zum Schluss, dass Selbstmord ein Unsinn
sei; ein Mord geschieht stets wider den Willen des betreffenden

Objekts, die Selbsttötung vereinigt aber Subjekt und
Objekt in einer Person, ist also keinem hinterlistigen Anschlag
zu vergleichen.

Der Ausdruck Selbstmord ist uns so in Fleisch und Blut
übergegangen, dass wir uns gar nicht Rechenschaft geben
darüber, wie bewusst Gründer und Hüter der herrschenden
Moral das Wort geprägt. Man muss sich hier die Wirkung
dieses Ausdruckes auf die Psyche vergegenwärtigen. Mord
selbst ist etwas Scheussliches, Grauenhaftes, Verabscheuungs-
würdiges, weckt die Vorstellungen von Blut und Ekel, empört
das Menschenempfinden aufs äusserste und klassiert sich in
den Kriminalfällen an der schwärzesten Stelle. Mit Recht wird
der Mord als die verwerflichste Handlung angesehen, die ein
Mensch begehen kann. Und da nun unsere Moralisten sich
berufen fühlen, die Selbsttötung zu verdammen, greifen sie,
um der Mitwelt ja das Gruseln vor dieser Handlung
beizubringen, eben zu diesem ominösen Wort, präsentieren der
erschreckten Menschheit auf blutigem Teller den »Selbstmord«,
streichen dessen dunkelste Seiten heraus und überliefern
selbstgerecht den Täter der schwärzesten Verdammnis. Und das


	Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (4.Teil)

