Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 17

Artikel: Religidse und wissenschaftliche Weltansichten : (4.Teil)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

130 DER FREIDENKER Nr. 17

dafiir den Unterhalt der von diesen Klostern abhingigen vier-
zehn Kirchen {ibernommen, Als Aequivalent fiir die Pfarrbesol-
dung, dic seither der Staat ausrichtete, habe er das Recht be-
sessen, dic Pfarrer einzusetzen, Da nun aber das Recht, den
Pfarrer zu wihlen, den Gemeinden iiberlassen sei, besitze der
Staat nur mehr die Lasten und Pflichten des Unterhaltes der
Kirchen, aber keine Rechte als Ausgleich fiir diese Lasten.

Und die Genossenschaft, an die der Staat jihrlich eine
halbe Million hingebe, besitze iibrigens nicht die geringste Ge-
meinschaft des Gedankens, sondern sie umfasse die grdssten
Gegensitze und habe somit gar kein Recht, sich »Landes-
kirchec zu nennen, Eine rechtliche Grundlage, iiber eine halbe
Million Unterstiitzungsgelder vom Staate zu verlangen, bestehe
fiir einc Kongregation, in der der Eine bestreitet, was der An-
dere behauptet, ebenfalls absolut nicht. Der Kirchenfonds sei
eigentlich katholisches Kirchengut gewesen, er sei der katho-
lischen Kirche geraubt, als der Staat Ziirich in der Gesamtheit
seiner Biirger protestantisch geworden ist. Wiren heute noch
alle Biirger protestantisch, so konnte man sie als rechtmissige
Besitzer des Kirchenfonds betrachten, wenn aber nur ein ein-
ziger Biirger des Kantons Ziirich der Landeskirche nicht mehr
angehore, so habe der Staat kein Recht mehr, das zur Zeit der
Reformation eingezogene Kirchengut als evangelischen Kir-
chenfonds zu bezeichnen, Die zehn Millionen ausschliesslich
der bisherigen Landeskirche zu schenken, gehe also nicht an,
das wire eine Ungerechtigkeit den andern Kirchengenossen-
schaften gegeniiber. Der Kirchenfonds miisse deshalb wieder
seiner urspriinglichen Bestimmung zuriickgegeben werden, er
miisse dem ganzen Volke dienen, und da keine das ganze
Volk umfassende religiose Gemeinschaft bestehe, solle er als
allgemeines Staatsgut dem Volke auf dem Boden der Gemein-
niitzigkeit zugute kommen,

Zu diesem Zwecke konnten entweder in Form einer Stif-
tung im Betrage von zehn Millionen Franken dem Staate die
Mittel in die Hand gegeben werden, verschiedene Leistungen
gemeinniitzigen Charakters durchzufiihren, oder aber, es konnte
der betreffende Budgetabschnitt auch weiter fortgefiihrt, nur
statt »Kultusbudget« »Kantonaler Hiilfsfonds« oder dhnlich ge-
heissen werden,

Auch’ die kirchlichen Interessen wiirden durch eine solche
Ausscheidung nur gewinnen koénnen, Die Unkirchlichen und
die, die sich von der Landeskirche den verschiedenen Sckten
zugewand{ haben — ein nicht unbetrichtlicher Teil — werde
zwar ausscheiden und die evangelisch-reformierte Kirche be-
trachtlich einbiissen an materieller Kraft — es liege dann aber
an ihr, zu beweisen, ob sie noch geniigend innere Kraft aufzu-
bringen vermag. Sie und ihre Glieder werden Opfer bringen
miissen, aber, mit jedem religiésen Impulse seien Opfer ver-
kniipft — Christus habe seine Jiinger auch nicht mit Anwei-
sungen auf die Staatskasse von Jerusalem ausstatten konnen
— und wo keine Opfer mehr gebracht wiirden, zerfallen die
religisen Genossenschaften. Die religiose Idee konne also
nur geweckt und belebt werden, und schliesslich sei es nur
recht und billig, dass diejenigen die Priester bezahlen, die
ihrer bediirfen. Der Staat aber konnte, wenn er die evangelische
Kirche nicht mehr zu unterstiitzen braucht, endlich das Alles
vollbringen, was er bisher aus Mangel an Mitteln nicht habe
tun konnen: Dezentralisation der kantonalen Krankenanstalten,
die unentgeltliche Krankenpflege, Gelegenheiten zur Erholung
von Rekonvaleszenten, die unentgeltliche Verabreichung von
Lehrmitteln auf allen Stufen der Volksschule usw. — und damif
das Kirchengut seinem urspriinglichen Zwecke wieder zuriick-
erstatten. Man thabe das Kloster Rheinau auch dem religisen
Zwecke entzogen und dem der Humanitit gewidmet. Das-
selbe kénne man nun wieder tun, in dem Sinne nidmlich, dass
man eine Religionsgenossenschaft, deren Wesen sich mit dem
ziircherischen Staatsbegriffe nicht mehr deckt, ferner auch nicht
mehr unterstiitzt, dafiir aber das bis anhin fiir sie verwendete
Geld fiir alle humanitiren, allen Biirgern gleichmissig zugute
kommenden Unternehmungen verwendet,

Professor Vo6gelin war sich wohl von allem Anfang an
bewusst, dass er mit seinen weitreichenden Antrigen trotz
ihres idealen Hintergrundes niemals durchdringen wiirde, doch
setzte er sich dafiir ein, in der Hoffnung, dass seine Argumen-
tationen, wenn auch erst nach Jahrzehnten vielleicht, doch end-
lich zum Durchbruch gelangen. Noch sind wir aber selbst heute
nicht so weit! (Fortsetzung folgt.)

Religiése und wissenschaftliche Welt-

ansicht.
(Fortsetzung.)

Mit der Naturwissenschaft erschopft sich aber die Wissen-
schaft nicht. Es ist bezeichnend, dass in dem Vortrage des Re-
ferenten der Name eines Wissenschaftlers nicht erwihnt wurde,
nidmlich Karl Marx. Ich spreche nicht vom Sozialisten, sondern
vom Wissenschaftler Karl Marx. Er war der Darwin seiner
Zeit. Niamlich, so wie Darwin den Entwicklungsgedanken im
Reiche der Tierwelt verfolgt hat — der Entwicklungsgedanke
ist immer ein revolutionirer Gedanke — so hat Karl Marx den
Entwicklungsgedanken angewendet auf die menschliche Ge-
sellschaft. Damit wurde eine neue Wissenschaft begriindet.
Es ist keine eigentliche Naturwissenschaft, wenn sie auch an
die Naturwissenschaft ankniipft, sondern man nennt sie Ge-
sellschaftswissenschaft oder Soziologie. Und im Lichte dieser
Gesellschaftswissenschaft wird das Problem, das wir heute be-
handeln — religiése oder wissenschaftliche Weltansicht —
ganz neu beleuchtet. Was sagt die Soziologie?

So wie Darwin das Lebewesen als etwas biologisch Ge-
wordenes und immer noch Werdendes darstellt, so betrachtet
die Soziologie den Menschen als soziales Wesen, als Glied
einer sozialen Gemeinschaft, als etwas sozial Gewordenes und
immer noch Werdendes, Das hat eine besondere politische Be-
deutung. Politisch nicht im Sinne von Parteipolitik, sondern
in hoherem Sinne, in Bezug auf die Klassengegensitze auf
Erden. Der Marxismus richtet sich gegen die Vorherrschaft
des Biirgertums. Diese griindet sich nicht mehr auf das Vor-
recht der Geburt, sondern auf eine sehr materielle Macht: Auf
den Besitz, auf den Eigentumsbegriff. Und man erkennt sofort
den Zusammenhang der heutigen Kirche mit dem Gesell-
schaftssystem. Denn die Kirche verteidigt heute mit derselben
Heftigkeit die Heiligkeit des Eigentums, wie die feudale Kirche
einst dic Heiligkeit des Vorrechtes der Geburt verteidigt hat.
Ich erinnere an den Hirtenbrief des Bischofs von Passau an-
lasslich des Volksentscheides in der Frage der Fiirstenabfin-
dung, wobei gewarnt wird vor der Siinde gegen das gottliche
Gebot: Du sollst nicht stehlen! (Heiterkeit!) Fiir uns Sozia-
listen handelt es sich aber gar nicht um das Privateigentum,
sondern um das Eigentum an Produktionsmitteln, das aller
Ausbeutung zugrunde liegt. Wenn jemand einige Kleidungs-
stiicke hat, die mag er ruhig behalten. Nur die Produktions-
mittel sollen in Gemeineigentum. iibergefiihrt werden, damit
der Arbeiter nicht mehr gendtigt ist, seine Arbeitskraft als
Ware zu verkaufen, (Zustimmung.)

Wir Sozialisten wenden uns nicht gegen die Religionsge-
meinschaften, sondern nur gegen jene Kirche, die eine Stiitze
der Klassenherrschaft des Biirgertums darstellt, Es ist also
nicht ganz klar gesagt, wenn man meint, die Gliubigen beten
und dic Sozialisten handeln, Das ist nicht der springende Punkt.
Sondern die Glaubigen fithren diese Gesellschaftsordnung in
irgend einer Weise auf den unerforschlichen Ratschluss eines
hoheren Wesens zuriick. Dagegen lehnen wir Sozialisten uns
auf, weil wir meinen, dass der religiocse Gedanke unsere Tat-
kraft 1dhmt, dass der Glaube ablenkend wirkt, weil alle reli-
giosen Phantasien das Diesseits entwerten.

Ich mache meinem Vorredner keinen Vorwurf, Er hat aus
innerstem Empfinden gesprochen, aber damit hat er ganz un-
beabsichtigt die Einstellung des gliubigen Menschen enthiillt.
Er hat gezeigt, wie unendlich dieses Weltall ist und wie die
Erde zusammenschrumpft zu einem Nichts, Dieser Gedanken-
flug lenkt ab von den grossen Aufgaben, die wir zu Idsen
haben und steht im Widerspruche zu dem, was der Vorredner
von der Wiirde und Hoheit des Menschen gesprochen hat. Wir
lehnen die Verkleinerung unseres Erdendaseins ab. Gewiss, die
Erde ist winzig inmitten des Sternengewimmels, Fiir uns aber
ist sie unsere Welt, Hier haben wir zu wirken und unser Da-
sein zu gestalten. Auch wir konnten unserer Phantasie Spiel-
raum geben. Wir konnten z. B. sagen: Der Mensch, der heute
die Naturkrifte der Erde beherrscht, wird einmal auch auf
andere Weltkorper gelangen. Dadurch konnten neue Rohstoff-
quellen und vielleicht auch neue Absatzgebiete iiber den Kreis
unseres Produktionsfeldes Erde erschlossen werden. Das alles
sind miissige Spielereien der Phantasie. Wir haben hier auf
Erden zuerst eine Aufgabe zu erfiillen. Dann erst diirfen wir
uns den Luxus gestatten, zu flunkern.



Nr. 17

DER FREIDENKER 131

Und das ist unser Glaube, nidmlich dass es uns gelingen
wird, kraf{ unserer Organisation, allen Menschen auf Erden
ein menschenwiirdiges Dasein zu schaffen. Dieser sozialisti-
sche Glaube, der Glaube der Glaubenslosen, beinhaltet eine
Aufgabe. Und wenn wir diesen unseren Diesseitsglauben dem
religiosen Glauben gegeniiberstellen, so tun wir das nicht aus
Religionsfeindlichkeit. Der Vorredner hat das Wort von Bebel
zitiert: »Christentum und Sozialismus stehen sich gegeniiber
wie Feuer und Wasser«., Er hat die humorvolle Bemerkung
daran gekniipft, dass beide zusammen grosse Energien ent-
wickeln kénnen, Ich weiss nicht, ob er dabei auf die Koalitions-
regierung in Deutschland angespielt hat. (Heiterkeit) Aber
August Bebel hat es anders gemeint. Nicht aus Religions-
feindlichkeit hat er diesen Satz geprigt, sondern aus der tiefen
sozialistischen Einsicht, dass die christliche Weltanschauung
der sozialistischen fundamental widerstreitet. Das lidsst sich
nur gesellschaftswissenschaftlich nachweisen und begreifen. Die
Gesellschaftswissenschaft erklart die Religion als etwas Ge-
wordenes ; sie geht sogar noch weiter und sagt, dass iiberhaupt
die Ideen des Menschen etwas Gewordenes sind. Die Ueber-
legungen, die mein Vorredner angefithrt hat, setzen bereits
fertige Ideen voraus, Das Denken des Menschen hat sich aber
erst im Laufe der Jahrtausende entwickelt, und es zeigt sich,
dass es auch heute noch vielfach riickstindig arbeitet. Ohne
6kcnomischen Nihrboden setzen sich eben Ideen nicht durch.
Auch der sozialistische Gedanke ist nicht eine Erfindung eines
miissigen Gehirnes, sondern ist auf dem Boden einer bestimm-
ten Gesellschaftsform erwachsen. Auch ein Genie wirft nicht
willkiirliche Ideen in die Welt. So ist auch Karl Marx als ein
Produkt seiner Zeit zu verstehen, Spitere Zeiten werden sich
wahrscheinlich historisch anders einstellen. In einer klassen-
losen Gesellschaft werden sich andere Ideen auswirken.

Ueberpriifen wir soziologisch, wie der religiése Gedanke
geboren wurde, so erkennen wir, dass die Gottesidee nicht
zu allen Zeiten da war, Es gibt auch heute noch Vélker auf
der Erde, die eine Gottesidee nicht kennen; sie glauben an
bose Geister, aber eine Gottesvorstellung haben sie nicht. Der
primitive Mensch, der der Natur noch verstindnislos gegen-
iiberstebt, denkt auch, aber er denkt anders als wir, Fragen
tauchen auf, die fiir ihn Lebensfragen sind, und wenn er sie zu
Leantwerten sucht, so zwingt ihn die Lebensnot dazu. Der
Mensch denkt nicht, um zu philosophieren, sondern um zn
leben. Der Mensch denkt sehr ungern, nur wenn er muss.
Auch ganze Volker fangen erst zu denken an, wenn es ihnen
an den Kragen geht. Das Denken ist ein Werkzeug, cine Waffe
im Daseinskampf; es ist etwas Gewordenes, geschult in jahr-
tausendelangem Ringen um die Sicherung der Existenz. Das ist
der Materialismus, den Karl Marx gepredigt hat. Und er wollte
damit sagen, dass nur aus der wirtschaftlichen Not dem Men-
schen Anregungen erwachsen, Dasselbe gilt auch fiir die reli-
giose Idee,

Wenn der Blitz niederfihrt, so erklirt sich diese Erschei-
nung der primitive Mensch, der noch nichts von Elektrizitit
weisg, als die Handlung eines unsichtbaren Wesens, und dieses
Wesen ist doppelt furchtbar, weil es unsichtbar ist. Der Sturm
reisst seine armselige Hiitte nieder. Was ist das, der Sturm?
Er weiss nichts von bewegter Luft, er weiss nur, dass irgend
ein unsichtbares Wesen ihn bedroht. Und er sucht sich vor
diesen unsichtbaren Kriften zu schiitzen. Auf dieser Stufe
finden wir den Geisterglauben, den Glauben an Zauberei, aber
keine Gottesidee. Diese taucht zum erstenmal in der Welt«

geschichte auf, als es auf Erden einen Herrscher gegeben hat.-

Die Gottesidee ist erst in einer Gesellschaft moéglich, in der
es einc Klassenscheidung gibt. Kriegerische Stimme iiberfallen
friedliche Ackerbauer und machen sie zu Sklaven. An der Spitze
der Sieger stand in seiner ganzen Machtfiille ein Herrscher,
der iiber Leben und Tod der Besiegten zu entscheiden hatte.
Das Spiegelbild dieses irdischen Herrschers war der Gott im
Himmel. Gott ist geschaffen worden nach dem Ebenbilde der
Menschen.

Zuerst bestand Vielgétterei. Das entspricht ganz den Herr-
schaftsverhiltnissen auf der Erde, wo es viele Hauptlinge gab
und iiber ihnen einen Oberhiuptling. Dasselbe finden wir auch
im Gotterhimmel wieder. Aber als auf der Erde der Oberhiupt-
ling alle Gewalt an sich reisst und Alleinherrscher wird, da
finden wir im Himmel das gleiche Schauspiel. Der Obergott
will nicht mehr die Gewalt mit den Nebengéttern teilen, er

verdrangt sic und verkiindet als erstes géttliches Gebot: »lhr
sollt keine anderen Gotter haben neben mirl« Das Spiegelbild
der irdischen Verhaltnisse ist deutlich erkennbar. Der Eingott-
glaube ist das ideologische Plagiat des Absolutismus auf Erden,

Wie ist es nun aber mit dem Christentum? Das Christen-
tum war, im Gegensatz zu der Religion der Siegerklasse, eine
Religion der Unterdriickten, eine Erldserreligion. So wie die
Kinder nach dem Mairchen, so verlangen auch die grossen Kin-
der nach Erfiillung ihrer Hoffnungen, und das wird vielfach
zu einer Quelle religidser Hingabe, Das gilt nicht nur fiir das
Christentum, sondern auch fiir die modernen Sekten, Wenn
nach dem Umsturz so viele Sekten in Deutschland entstanden
sind, so lisst sich das nur mit der tiefen Enttiuschung erkliren,
die sich breiter Schichten des Proletariates bemichtigt hat.
Da waren Menschen, die gemeint haben, dass es nun mit
einem Schlage gelingen miisse, die klassenlose Gesellschaft
zu begriinden. Diese Armen im Geiste fliichteten nach dem
Versagen ihrer Hoffnungen wieder zuriick in den Trost der
Religion. Sie suchten nicht gerade bei der Kirche ihre Zuflucht,
denn sie erkannten wohl, dass die Kirche nicht mehr die Hii-
terin des Glaubens ist, sondern eine politische Machtorgani-
sation im Dienste der herrschenden Klasse, Aber in einer Er-
neucrung des christlichen Glaubens suchten sie ihr Heil, Diese
Bewecgung erinnert an die Reformationszeit im Mittelalter. Auch
der Protestantismus war nur eine soziale Bewegung unter dem
Deckmantel der Religion. Damals wurden die Bauern von ihren
Grundherren ausgebeutet bis auf das Mark ihrer Knochen.
Und es waren nicht nur weltliche, sondern auch geistliche
Grundherren, denn die katholische Kirche besass damals nicht
weniger als ein Drittel von ganz Deutschland an Grund und
Boden. Und die tiefgliubigen; Bauern fragten: Wo ist das
Christentum hingeraten? Die Kirche selbst hat das Christen-
tum verraten, denn sie hilt sich selbst nicht an die Lehren
Jesu Christi. Und es ging damals ein Sprichwort durch ganz
DCeutschland: Gott ist iiberall, nur nicht in Rom, dort sitzt sein
Statthalter! (Heiterkeit.) Jesus Christus hat gesagt: Eher geht
ein Kamel durch ein Nadelohr, als dass ein Reicher in den
Himmel kommt, Aber wenn wir in die Kirche gehen, da sitzen
die Reichen in den ersten Bianken, und wenn ein Reicher stirbt,
dann kommf{ er doch sicher in die Hélle, Und die Kirche be-
gleitet ihn auf dem Weg zur Holle. (Erneute Heiterkeit.) Das
sage nichl ich, das haben die dummen Bauern im Mittelalter
gesagl, und es gibt heute noch viele Proleten, die nicht einmal
so weit sind wie diese Bauern im Mittelalter. (Zustimmung.)

Wir erkennen aus dieser Entwicklung, dass die religiésen
Ideen sich immer aus den sozialen Verhiltnissen der Menschen
ergeben. Das ist die soziologische Kritik der Religion. Die
Schliisse, die sich aus dieser Kritik ergeben, miisst ihr selber
ziehen. Wenn ihr einer Religion, die als ein Produkt der Ver-
hiltnisse entlarvt ist, noch eine besondere Glaubigkeit entgegen
bringt, so ist das eure Sache. Ich lehne jedes Werturteil ab.
Ich stelle nur gegeniiber die wissenschaftliche und die religiése
Weltansicht, Nicht aber nebeneinander, wie dies mein Vor-
redner getan hat. Das kennzeichnet unsere beiden Standpunkte.

Wenn der Vorredner anfithrt, dass es auch Wissenschaftler
gegeben hat und heute noch gibt, die sich zum Glauben be-
kennen, so iiberlasse ich auch das eurem Urteil. Ich erinnere
nur daran, dass ein euch bekannter Wissenschaftler, Werner
Sombart, einstmals Karl Marx als eine Leuchte erster Grésse
gefeiert hat, trotzdem er, Sombart, ein Biirgerlicher war, Heute
aber sagt er das nicht mehr, sondern er polemisiert gegen
Marx. Auch in der Wissenschaft gibt es eine Reaktion. Auch
dieser Vorgang ist nur eine Spiegelung sozialer Verhiltnisse.
Uebrigens braucht ein Mensch, der auf irgendeinem Gebiete
des menschlichen Denkens Hervorragendes leistet, auf einem
anderen Gebiete durchaus nicht bewandert zu sein. Das »Uni-
versalgenie« gehort der Vergangenheit an. Wir leben in der Zeit
des Spezialistentums, und es kann sehr gut vorkommen, dass
ein Mensch literarisch gebildet und in musikalischer Hinsicht
riickstindig ist. Wissenschaft schiitzt vor Dummbheit nicht. (Hei-
terkeit,) Insbesondere gilt dies auf politischem Gebiete. Es gibt
Wissenschaftler, die sich so sehr in den Geist ihres Spezial-
gebietes versenken, dass sie gar nicht erkennen, welche Rolle
sie im sozialen Leben spielen. lhre passiv reaktionire Einstel-
lung wirkt sich im Leben noch mehr fortschrithemmend aus
als die aktive Reaktion unserer Klassengegener,



132 DER FREIDENKER

Nr. 17

Wenn ich mir das Thema hitte wihlenn diirfen, so hétte ich
es iibrigens anders formuliert. Es ist ndmlich nicht ganz richtig,
wenn man nur die religiose und die wissenschaftliche Welt-
ansiclit gegeneinander stellt, weil es zwischen der theologischen
Epoche der Vergangenheit und der positivistischen Epoche der
Gegenwart noch eine Zwischenstufe gegeben hat: Die meta-
physische Epoche, Die Wissenschaft ist ja noch sehr jungen
Datums, Ehe der Mensch dazu kam, die Erfahrungswelt rein
wissenschaftlich, also positivistisch zu betrachten, glaubte er
in hochmiitiger Ueberschitzung seiner Geisteskraft, das »We-
sen« der Dinge ergriinden zu kénnen. Das ist wohl nicht mehr
religiés gedacht, bedeutet aber immerhin noch eine Ueber-
schreitung der Kompetenz unseres Denkwerkzeuges. Man kann
etwa — jeder Vergleich hinkt natiirlich — sagen, dass die reli-
giose Einstellung dem Kindesalter der Menschheit entspricht,
die metaphysische Einstellung, die von einem »Ding an sich«
flunkeri, den Jiinglingsjahren der Menschheit, Der wissen-
schaftliche Mensch ist der mannbar gewordene Mensch, Er
lehnt die Fragen ab, die das Kind aus seinen triumerischen
Bediirfnissen heraus gestellt hat; er lehnt auch die iiber alle
Erfahrung hinausgehenden Fragen ab, die das selbstitberheb-
liche Denken des Jiinglings bewegen. Der niichtern und klar
denkende Mensch kommt zu der Hauptfrage seines Lebens
und sagt: Wir wollen zuerst das Diesseits in Ordnung bringen.
Lassen wii daher alle Triumerei. Wir wollen uns nicht dariiber
den Kapf zerbrechen, ob es einen Gott gibt oder nicht. Mag
es einen geben, wir sind mit ihm nicht einverstanden. (Zu-
stimmung.) Wir sind nicht damit einverstanden, dass er in
seinem unerforschlichen Ratschlusse so viel Leid auf Erden
zuldsst. Wir sind nicht damit einverstanden, dass heute infolge
der Wohnungsnot dreijdhrige Kinder mit Syphilis angesteckt
werden, Alle sozialen Missstinde zwingen uns dazu, unsere
Blicke von einer Ueberwelt abzuwenden und uns energisch
mit dem Diesseits zu befassen. Hier auf Erden miissen wir
"~ Ordnung schaffen, dann erst wollen wir uns iiber miissige
Fragen unterhalten, (Beifall.) Die Wissenschaft, die heutz durch
Erfindung neuer Giftgase den nichsten Krieg vorbereiten hilft,
wollen wir in den Dienst der sozialen Fiirsorge stellen. Siche-
rung der Existenz aller Menschen, das ist das sozialistische
Prcblem. Wir brauchen keinen Gott, um ihn verantwortlich zu
machen fiir alles Furchtbare, was hier auf Erden geschieht,
Wir machen uns selbst verantwortlich und stellen uns die ein-
zig wiirdige soziale Aufgabe, jedwede Knechtschaft auf Erden
zu beseitigen. Kein Nebelhaftes, iiberirdisches Wesen kann uns
helfen, kein Messias uns erlosen, Die ganze Weltgeschichte
erteilt uns eine einzige Lehre, und sie lautet: Hilf Dir
selbst! (Lang anhaltender Beifall)

Gotteslisterung.

Was in der deutschen Republik als Gottesldsterung ange-
sehen und bestraft wird, ist.aus folgenden Fillen ersichtlich,
die sich in letzter Zeit ereignet haben:

Der Schriftleiter der »Sozialistischen Republik« in KoIn hatte
in einem Artikel die Kirche »das Instrument der Knechtung
und. Verdummung des Volkes« genannt, Fiir diesen leider nur
allzu wahren Satz wurde er unter Annahme mildernder Um-
stinde zu 400 Mark Geldstrafe verurteilt.

Der Schriftleiter des »Neuen Pfaffenspiegels«, Conrad Beiss-
wanger, wurde auf Antrag des Bamberger Weihbischofs vom
Niirnberger Schoffengericht wegen Verodffentlichung eines Ge-
dichtes »Christi Erdenfahrt« zu sechs Monaten Gefingnis ver-
urteilt,

Auf drei Monate wurde ein Schriftsteller von einem Berliner
Schotfengericht ins Gefidngnis gesteckt, weil er im Anschluss
an die Mitteilung, dass ein katholischer Priester in einem Bor-
dell angetroffen worden sei, der katholischen Kirche Erziehung
zu Betrug, Heuchelei und Perversitit vorgeworfen hatte,

In Regensburg hatte eine Frau am Allerheiligentag auf dem
Gemeindefriedhof am Grabe eines Bekannten einen Kranz mit
der Inschrift »Nimmerwiedersehen« niedergelegt. Darin ersah
das Gericht{ eine Beschimpfung der christlichen Lehre von
der Auferstehung der Toten und diktierte der Frau vier Wo-
chen Gefingnis zu.

Der Schriftleiter der »Hamburger Volkszutung« wurde zu
drei Monaten Gefingnis verurteilt. Sein Vergehen bestand da-

rin, dass er um die Weihnachtszeit einen Artikel »Katholische
und evangelische Weihnachtsandacht«! ver6ffentlicht hatte, der
eine satirische Kennzeichnung der Zeremonien der katholi-
schen und evangelischen Gottesdienste enthielt und den Zweck
hatte, den verderblichen Einfluss der Kirchen auf den geisti-
gen Befreiungskampf der Arbeiterschaft aufzudecken,

An der Stadtverordnetenversammlung von Gelsenkirchen
sprach Lehrer Tillmann Blum gegen den vom Zentrum ge-
stellten Antrag, eine private katholische hohere Madchenschule
sei aus stddtischen Mitteln auf 10 Jahre hinaus jihrlich mit
60,000 Mark zu unterstiitzen, Zwischenrufe brachten ihn in
Erregung und in der Abwehr eines solchen entfuhr ihm eine
verachtliche Bemerkung iiber den Gottesglauben. Folge: 200
Mark Geldstrafe und Ausspruch der sofortigen Dienstentlas-
sung durch das Disziplinargericht.

Letztes Jahr wurden in Aachen nach Jahrzehnten zam
ersienmal wieder die sogen. »Heiligtitmer« ausgestellt (angeb-
liche Windeln Christi und andere Kleidungsstiicke). In be-
kannter reklamehafter Weise wurde die Bevolkerung unter
Hinweis auf die zu erwirkenden Gnadenmittel zur Beteiligung
an der »Heiligtumsfahrt« nach Aachen aufgefordert. Nun liess
der Geschéftsiiihrer der Freigeistigen Gemeinschaft in Diissel-
dorf zur Aufklirung der Bevolkerung ein Flugblatt verbrziten.
Er haite die Rechnung ohne den Wirt gemacht: Er wurde unter
Anklage gestellt und verurteilt wegen der folgenden Sitze:
Die »Wundertiicher«, die man in Aachen zeige, kénne 2in nor-
maler Mensch nur als horrenden Blédsinn bezeichnen; — das
Volkermorden von 1914 bis 1918 hitte nicht zuletzt mit Hilfe
der katholischen Kirche durchgefithrt werden kénnen; — die
Pflicht der Kirchenbeamten L2stehe nur darin, der breiten
Masse des Volkes die Gehirne zu verkleistern; — die katho-
lische Kirche im Mittelalter habe nur durch Mord und Raub
ihre Machi erweitern konnen; — das Pfaffentum laufe in Samt
und Seide herum und sihe kaltb'iitig zu, wie diz Menschen
zugrunde gingen.

Das sind nur wenige Fille von vielen, die zeigen, wes
Geistes Kind Justizia in gewissen Gegenden und Kreisen der
deutschen Republik ist und wem sie dient. Auch in der Schweiz
haben wir noch einen Qotteslisterungsparagraphen, und er soll
im neuen cidgendssischen Strafgesetz abermals enthalten sein,
Wer sichh das Recht der Kritik an kirchlichen und religiésen
Einrichtungen und Unternchmungen wahren will, wird ihn
nicht chne weiteres hinnehmen. ‘

(Die angefiihrten Fille sind den Monistischen Mo/
natsheften entnommen, Die Red.) \

Zum Thema ,,Selbstmordss.
Von /. Stebler.

Das Stichwort ist absichtlich mit Génsefiisschen versehen.
Sachlich muss der Ausdruck Selbsttotung lauten. »Selbst-
erlésung« nennt es Hickel etwas ungenau, da das Motiv zur
Tat durchaus nicht immer die ersehnte Erlésung von irgend
einem irdischen Ungemach ist. In seiner Definition dieses Be-
griffs kommt er zum Schluss, dass Selbstmord ein Unsinn
sei; ein Mord geschieht stets wider den Willen des betreffen-
den Objekts, die Selbsttétung vereinigt aber Subjekt und Ob-
jekt in einer Person, ist also keinem hinterlistigen Anschlag
zu vergleichen,

Der Ausdruck Selbstmord ist uns so in Fleisch und Blut

" itbergegangen, dass wir uns gar nicht Rechenschaft geben

dariiber, wie bewusst Griinder und Hiiter der herrschenden
Moral das Wort geprigt. Man muss sich hier die Wirkung
dieses Ausdruckes auf die Psyche vergegenwirtigen, Mord
selbst ist etwas Scheussliches, Grauenhaftes, Verabscheuungs-
wiirdiges, weckt die Vorstel'ungen von Blut und Ekel, emp6rt
das Menschenempfinden aufs dusserste und klassiert sich in
den Kriminalfallen an der schwirzesten Stelle, Mit Recht wird
der Mord als die verwerflichste Handlung angesehen, die ein
Mensch begehen kann. Und da nun unsere Moralisten sich
berufen fithlen, die Selbsttétung zu verdammen, greifen sie,
um der Mitwelt ja das Gruseln vor dieser Handlung beizu-
bringen, eben zu diesem ominésen Wort, prisentieren der er-
schreckten Menschheit auf blutigem Teller den »Selbstmordg,
streichen dessen dunkelste Seiten heraus und iiberliefern selbst.
gerecht den Tiéter der schwirzesten Verdammnis. Und das



	Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (4.Teil)

