
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 17

Artikel: Zur Frage der Trennung von Staat und Kirche im Kanton Zürich : (2.
Teil)

Autor: Kluge, E.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. September 1927. Nr. 1 7 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig; am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Die nackte Wahrheit wird in einem Volke kaum auf ein Dutzend
Menschen Einfluss haben, während das Geheimnisvolle Millionen
an der Nase herumführen wird.

Bolingbroke.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-flnn.: Buchür. Tscharnerstr. 1 aa

Feldereinteilung '/i«, V8 S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Zur Frage der Trennung von Staat und
Kirche im Kanton Zürich.

Von E. E. Kluge, Zürich.

(Fortsetzung.)

Während also Knus wohl eine Trennung von Staat und
Kirche herbeiführen wollte, jedoch auf eine allmähliche Lösung
des Verhältnisses hinzielte und die Kirche ausserdem mit zehn
Millionen Franken als sog. Ablösungssumme ausstatten wollte,
verlangte Vögelin eine Trennung ohne jede Entschädigung

der Kirche — dafür aber sollten die zehn Millionen
Franken, die der kapitalisierten Summe des damaligen
jährlichen Kirchenbudgets entsprachen, für ge m ei n n ü t'z i g e

Zwecke Verwendung finden.
Mit vollem Rechte rechnet die »Züricher Post« (Nr. 67 vom

19. März 1882) diese beiden Vorschläge »zu dem Weittragendsten,

was bisher ausgedacht worden ist, um die siamesischen
Zwillinge Staat und Kirche voneinander zu trennen« — und es

ist deshalb wohl auch kein. Wunder, wenn manchen Kreisen
ein ziemlicher Schreck in die Glieder gefahren ist. So hat man
sich während der Kirchensynode zu Ende Oktober und
Anfang November des Jahres 1882 sehr eingehend mit dem
Entwurf des neuen Kirchengesetzes befasst, und die Mehrheit war
mit der Majorität der kantonsrätlichen Kommission selbstverständlich

für die Beibehaltung der Landeskirche, doch fanden
sich auch hier schon Männer — Dekan Burkhardt und Pfarrer
Naef — die dem Antrag Knus eventuell beistimmen wollten
und also mit einer Trennung einverstanden gewesen wären,
vermutlich von der Ueberzeugung ausgehend, dass der
Trennungsgedanke — einmal in Fluss geraten — immer weitere
Kreise erfassen und dann möglicherweise nicht mehr so kir-
chenfreundliche Grundlagen schaffen könnte wie der Antrag
Knus, welcher der Kirche eine bedeutende Ausstattungssumme
in den Händen gelassen hätte. Auf der G e i|s tl i ch k e i t s J

synode von Ende November desselben Jahres (1882) kam
der Gesefzesentwurf ebenfalls zur Diskussion. Auch sie sprach
sich entschieden für die vom Regierungsrat ausgearbeitete
Vorlage und — mit ähnlicher Begründung wie die kantonsrät-
liche Kommissionsmehrheit — gegen den Antrag Vögelin aus:

»Indem der Staat zur Zeit der Reformation im Namen
de; Kirche die Kirchengüter zur Hand nahm, erklärte er
damit zugleich, dass er diese Güter ihrer ursprünglichen
Bestimmung nicht entfremden wolle und die neue reformierte
Kirche als die Rechtsnachfolgerin der katholischen Kirche
betrachte. Es versteht sich demnach wohl von selbst, dass
der Staat kein Recht hat, das, was er von kirchlichen Gütern
behufs Verwendung für die Kirche an sich gezogen hat, als

sein Eigentum zu erklären. Vom rechtlichen Standpunkte aus

betrachtet, kommt es ganz auf das Gleiche heraus, ob der
Staat das zur Zeit der Reformation und später eingezogene
Kirchengut einfach für sich behalte oder ob er es für gewisse
humanistische Zwecke ausscheide; der Unterschied besteht
bloss in einem verschiedenen Anstrich, den man der Sache

gibt.« (»Züricher Post«,. Nr. 281 vom 29. Nov! 1882.)

Falls aber wider alles Erwarten dennoch die Trennung von
Staat und Kirche ausgesprochen werden sollte, wäre auch die
Geistlichkeitssvncde schliesslich' nicht abgeneigt gewesen, auf

der Grundlage des Antrages Knus in eine Trennung der Kirche
vom Staate einzuwilligen.

Am 20. Februar 1883 kam endlich auf das Drängen von
Piofessor von Wyss — des Vorsitzenden der Kommission —
die Vorlage des Kirchengesetzesentwurfes im Kantonsrate zu
einer ersten Behandlung. Professor von Wyss referierte dabei
im Namen der Kommissionsmehrheit, die sich bekanntlich für
das Fortbestehen der Landeskirche entschieden hatte. Zwar
werde, wie auch von Wyss zugestand, früher oder später einmal

die Zeit kommen, da die Frage der Trennung der Kirche
vom Staate gelöst weiden müsse, doch seien zwei Hauptgründe
massgebend gewesen, an einer Fortdauer der Landeskirche;
festzuhalten. Erstens sei im Zürcher Volke die Anhänglichkeit

und Verehrung seiner evangelischen Kirche, die auf eine
sc ruhmvolle Vergangenheit zurückblicken könne, noch zu
gross und deshalb die Auffassung vorherrschend, dass die
kirchliche Gemeinschaft auch fürderhin fortzubestehen habe,
und zweitens liege auch für den Staat ein wesentliches

Interesse darin, dass im Volke ein
religiöser Zug bestehe — (»Die Religion muss dem Volke
erhalten bleiben!« D. - Verf.) — und dieser finde seine Pflege
wesentlich in der kirchlichen Gemeinschaft.

In einer bemerkenswerten Begründung, die wir Freidenker
fast in jeder Hinsicht unterstreichen können und die wir deshalb

etwas ausführlicher wiedergeben wollen, erläuterte
Professor Vögelin seinen Gegenantrag, der, wie bereits gesagt,
auf eine entschädigungslose Trennung der Kirche vom Staate
hinzielte und die Organisation der zürcherischen Kirche den
evangelischen Kirchgemeinden selbst überlassen wollte.
Eindringlich schilderte er dabei die Zustände im Kanion Zürich
mit dem Hinweis auf die ausserordentlich zahlreichen
kirchlichen Genossenschaften, die zum Teil, wenn auch nicht offiziell

aus dem Verbände der Landeskirche ausgetreten, ihr doch
schon durchaus ferne stünden. Der Staat jedoch habe bisher
in einseitiger Bevorzugung nur die Kosten der evangelischen
Landeskirche und der wenigen staatlich anerkannten römisch-
katholischen Gemeinden getragen, während alle andern
Genossenschaften sich selbst erhalten und für ihre religiösen
Bedürfnisse aus eigenen Kräften und Mitteln die grössten Opfer
gebracht hätten. Die Leistungen des Staates für die offizielle
Landeskirche betragen über eine halbe Million (1881: 551,635
Fr.), sie koste also den Staat mehr als das ganze
Departement der öffentlichen Arbeiten, und
den dritten Teil dessen, was für das gesamte
Unterrichts wesen ausgegeben werde! Mit vollem
Rechte knüpfte Vögelin daran die Frage, ob der Staat
überhaupt das Recht besitze, ein solches Vermögen für eine
einzelne religiöse Gruppe auszugeben. Er verneinte diese Frage
entschieden und verlangte deshalb nachdrücklich die Loslösung
der Kirche ohne irgendwelche Abfindung, denn die Kirche
habe der guten Tage genug genossen und solle nun endlich
lernen, auf eigenen Füssen zu stehen.

Der Einwurf, der Staat habe die Pflicht, für die Bedürfnisse

der Kirche aufzukommen, nachdem er zur Zeit der
Reformation das katholische Kirchengut an sich gezögen habe,
sei nicht stichhaltig. Es sei im Kanton Zürich nie eine Rechnung

geführt worden über die Säkularisierung geistlicher Güter;

der Staat habe die Klöster aufgehoben und deren Vermögen

teils dem Fiskus, teils dem Almosenamt übergeben und



130 DER FREIDENKER Nr. 17

dafür den Unterhalt der von diesen Klöstern abhängigen
vierzehn Kirchen übernommen. Als Aequivalent für die Pfarrbesoldung,

die seither der Staat ausrichtete, habe er das Recht
besessen, die Pfarrer einzusetzen. Da nun aber das Recht, den
Pfarrer zu wählen, den Gemeinden überlassen sei, besitze der
Staat nur mehr die Lasten und Pflichten des Unterhaltes der
Kirchen, aber keine Rechte als Ausgleich für diese Lasten.

Und die Genossenschaft, an die der Staat jährlich eine
halbe Million hingebe, besitze übrigens nicht die geringste
Gemeinschaft des Gedankens, sondern sie umfasse die grössten
Gegensätze und habe somit gar kein Recht, sich »Landeskirche«

zu. nennen. Eine rechtliche Grundlage, über eine halbe
Million Unterstützungsgelder vom Staate zu verlangen, bestehe
für eine Kongregation, in der der Eine bestreitet, was der
Andere behauptet, ebenfalls absolut nicht. Der Kirchenfonds sei
eigentlich katholisches Kirchengut gewesen, er sei der
katholischen Kirche geraubt, als der Staat Zürich in der Gesamtheit
seiner Bürger protestantisch geworden ist. Wären heute noch
alle Bürger protestantisch, so könnte man sie als rechtmässige
Besitzer des Kirchenfonds betrachten, wenn aber nur ein
einziger Bürger des Kantons Zürich der Landeskirche nicht mehr
angehöre, so habe der Staat kein Recht mehr, das zur Zeit der
Reformation eingezogene Kirchengut als evangelischen
Kirchenfonds zu bezeichnen. Die zehn Millionen ausschliesslich
der bisherigen Landeskirche zu schenken, gehe also nicht an,
das wäre eine Ungerechtigkeit den andern Kirchengenossenschaften

gegenüber. Der Kirchenfonds müsse deshalb wieder
seiner ursprünglichen Bestimmung zurückgegeben werden, er
müsse dem ganzen Volke dienen, und da keine das ganze
Volk umfassende religiöse Gemeinschaft bestehe, solle er als
allgemeines Staatsgut dem Volke auf dem Boden der
Gemeinnützigkeit zugute kommen.

Zu diesem Zwecke könnten entweder in Form einer
Stiftung im Betrage von zehn Millionen Franken dem Staate die
Mittel in die Hand gegeben werden, verschiedene Leistungen
gemeinnützigen Charakters durchzuführen, oder aber, es könnte
der betreffende Budgetabschnitt auch weiter fortgeführt, nur
statt »Kultusbudget« »Kantonaler Hülfsfonds« oder ähnlich ge-
heissen werden.

Auch die kirchlichen Interessen würden durch eine solche
Ausscheidung nur gewinnen können. Die Unkirchlichen und
die, die sich von der Landeskirche den verschiedenen Sekten
zugewandt haben — ein nicht unbeträchtlicher Teil — werde
zwar ausscheiden und die evangelisch-reformierte Kirche
beträchtlich einbüssen an materieller Kraft — es liege dann aber
an ihr, zu beweisen, ob sie noch genügend innere Kraft
aufzubringen vermag. Sie und ihre Glieder werden Opfer bringen
müssen, aber, mit jedem religiösen Impulse seien Opfer
verknüpft — Christus habe seine Jünger auch nicht mit
Anweisungen auf die Staatskasse von Jerusalem ausstatten können
— und wo keine Opfer mehr gebracht würden, zerfallen die
religiösen Genossenschaften. Die religiöse Idee könne also
nur geweckt und belebt werden, und schliesslich sei es nur
recht und billig, dass diejenigen die Priester bezahlen, die
ihrer bedürfen. Der Staat aber könnte, wenn er die evangelische
Kirche nicht mehr zu unterstützen braucht, endlich das Alles
vollbringen, was er bisher aus Mangel an Mitteln nicht habe
tun können: Dezentralisation der kantonalen Krankenanstalten,
die unentgeltliche Krankenpflege, Gelegenheiten zur Erholung
von Rekonvaleszenten, die unentgeltliche Verabreichung von
Lehrmitteln auf allen Stufen der Volksschule usw. — und damtf
das Kirchengut seinem ursprünglichen Zwecke wieder
zurückerstatten. Man habe das Kloster Rheinau auch dem religiösen
Zwecke entzogen und dem der Humanität gewidmet.
Dasselbe könne man nun wieder tun, in dem Sinne nämlich, dass
man eine Religionsgenossenschaft, deren Wesen sich mit dem
zürcherischen Staatsbegriffe nicht mehr deckt, ferner auch nicht
mehr unterstützt, dafür aber das bis anhin für sie verwendete
Geld für alle humanitären, allen Bürgern gleichmässig zugute
kommenden Unternehmungen verwendet.

Professor Vögelin war sich wohl von allem Anfang an
bewusst, dass er mit seinen weitreichenden Anträgen trotz
ihres idealen Hintergrundes niemals durchdringen würde, doch
setzte er sich dafür ein, in der Hoffnung, dass seine Argumentationen,

wenn auch erst nach Jahrzehnten vielleicht, doch endlich

zum Durchbruch gelangen. Noch sind wir aber selbst heute
nicht so weit! (Fortsetzung folgt.)

Religiöse und wissenschaftliche Welt*
ansieht.
(Fortsetzung.)

Mit der Naturwissenschaft erschöpft sich aber die Wissenschaft

nicht. Es ist bezeichnend, dass in dem Vortrage des
Referenten der Name eines Wissenschaftlers nicht erwähnt wurde,
nämlich Karl Marx. Ich spreche nicht vom Sozialisten, sondern
vom Wissenschaftler Karl Marx. Er war der Darwin seiner
Zeit. Nämlich, so wie Darwin den Entwicklungsgedanken im
Reiche der Tierwelt verfolgt hat — der Entwicklungsgedanke
ist immer ein revolutionärer Gedanke — so hat Karl Marx den
Entwicklungsgedanken angewendet auf die menschliche
Gesellschaft. Damit wurde eine neue Wissenschaft begründet.
Es ist keine eigentliche Naturwissenschaft, wenn sie auch an
die Naturwissenschaft anknüpft, sondern man nennt sie Ge:
sellschaftswissenschaft oder Soziologie. Und im Lichte dieser
Gesellschaftswissenschaft wird das Problem, das wir heute
behandeln — religiöse oder wissenschaftliche Weltansicht —
ganz neu beleuchtet. Was sagt die Soziologie?

So wie Darwin das Lebewesen als etwas biologisch
Gewordenes und immer noch Werdendes darstellt, so betrachtet
die Soziologie den Menschen als soziales Wesen, als Glied
einer sozialen Gemeinschaft, als etwas sozial Gewordenes und
immer noch Werdendes. Das hat eine besondere politische
Bedeutung. Politisch nicht im Sinne von Parteipolitik, sondern
in höherem Sinne, in Bezug auf die Klassengegensätze auf
Erden. Der Marxismus richtet sich gegen die Vorherrschaft
des Bürgertums. Diese gründet sich nicht mehr auf das
Vorrecht der Geburt, sondern auf eine sehr materielle Macht: Auf
den Besitz, auf den Eigentumsbegriff. Und man erkennt sofort
den Zusammenhang der heutigen Kirche mit dem
Gesellschaftssystem. Denn die Kirche verteidigt heute mit derselben
Heftigkeit die Heiligkeit des Eigentums, wie die feudale Kirche
einst die Heiligkeit des Vorrechtes der Geburt verteidigt hat.
Ich erinnere an den Hirtenbrief des Bischofs von Passau
anlässlich des Volksentscheildes in der Frage der Fürstenabfindung,

wobei gewarnt wird vor der Sünde gegen das göttliche
Gebot: Du sollst nicht stehlen! (Heiterkeit!) Für uns Sozialisten

handelt es sich aber gar nicht um das Privateigentum,
sondern um das Eigentum an Produktionsmitteln, das aller
Ausbeutung zugrunde liegt. Wenn jemand einige Kleidungsstücke

hat, die mag er ruhig behalten. Nur die Produktionsmittel

sollen in Gemeineigentum übergeführt werden, damit
der Arbeiter nicht mehr genötigt ist, seine Arbeitskraft als
Ware zu verkaufen. (Zustimmung.)

Wir Sozialisten wenden uns nicht gegen die
Religionsgemeinschaften, sondern nur gegen jene Kirche, die eine Stütze
der Klassenherrschaft des Bürgertums darstellt. Es ist also
nicht ganz klar gesagt, wenn man meint, die Gläubigen beten
und die Sozialisten handeln. Das ist nicht der springende Punkt.
Sondern die Gläubigen führen diese Gesellschaftsordnung in
irgend einer Weise auf den unerforschlichen Ratschluss eines
höheren Wesens zurück. Dagegen lehnen wir Sozialisten uns
auf, weil wir meinen, dass der religiöse Gedanke unsere
Tatkraft lähmt, dass der Glaube ablenkend wirkt, weil alle
religiösen Phantasien das Diesseits entwerten.

Ich mache meinem Vorredner keinen Vorwurf. Er hat aus
innerstem Empfinden gesprochen, aber damit hat er ganz
unbeabsichtigt die Einstellung des gläubigen Menschen enthüllt.
Er hat gezeigt, wie unendlich dieses Weltall ist und wie die
Erde zusammenschrumpft zu einem Nichts. Dieser Gedankenflug

lenkt ab von den grossen Aufgaben, die wir zu lösen
haben und steht im Widerspruche zu dem, was der Vorredner
von der Würde und Hoheit des Menschen gesprochen hat. Wir
lehnen die Verkleinerung unseres Erdendaseins ab. Gewiss, die
Erde ist winzig inmitten des Sternengewimmels. Für uns aber
ist sie unsere Welt. Hier haben wir zu wirken und unser
Dasein zu gestalten. Auch wir könnten unserer Phantasie Spielraum

geben. Wir könnten z. B. sagen: Der Mensch, der heute
die Naturkräfte der Erde beherrscht, wird einmal auch auf
andere Weltkörper gelangen. Dadurch könnten neue Rohstoffquellen

und vielleicht auch neue Absatzgebiete über den Kreis
unseres Produktionsfeldes Erde erschlossen werden. Das alles
sind müssige Spielereien der Phantasie. Wir haben hier auf
Erden zuerst eine Aufgabe zu erfüllen. Dann erst dürfen wir
uns den Luxus gestatten, zu flunkern.


	Zur Frage der Trennung von Staat und Kirche im Kanton Zürich : (2. Teil)

