Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 16

Artikel: Das Kapitel Todesstrafe

Autor: Sternbach, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 DER FREIDENKER Nr. 16

wieso es komme, dass die religiosen "Menschen beten. Was
scll denn das Beten fiir einen Sinn haben? Zu iiberirdischen
Kréften, von denen wir gar keine Vorstellung haben, kann mag
doch nicht wie zu einem menschendhnlichen Wesen beten. Es
liegt also offenbar ein Widerspruch vor zwischen dem, was
der Vorredner als Religion bezeichnet und dem, was die Masse
der Gldubigen als Religion empfindet. Ich selbst habe die Er-
fahrung gemacht, dass die meisten sogenannten glaubigen
Menschen in Wahrheit nur abergldubisch sind. Ich habe auch
sehr wenig Christentum unter den Christen entdeckt, In der

Praxis ist die Religion sehr weit von der Definition entfernt, .

die mein Vorredner gegeben hat.

In seinen Ausfithrungen iiber die religiése und wissen-
schaftliche Weltansicht hat der Vorredner eigentlich nur von
der Naturwissenschaft gesprochen, und das ist sehr interes-
sant. Nicht nur, weil er selbst auf naturwissenschaftlichem
Cebiete ganz gut beschlagen ist, sondern weil er damit zuriick-
gegriffen hat auf eine Zeit, da die Freidenkerbewegung sich
noch der Waffe der Naturwissenschaft bedient hat. Es war
eine Freidenkerbewegung, die noch nicht in die Massen ge-
drungen war. Es war eine rein biirgerliche Freidenkerbewe-
gung, und diese war die Begleiterscheinung eines politischen
Kampfes, ndmlich der biirgerlichen Revolution, Der Herr Vor-
redner wird entschuldigen, wenn ich politisch werde, aber
selbstverstindlich ist in diesem Thema Politik enthalten, Die
ersten Freidenker als Kulturkdmpfer tauchen auf in einer Zeit,
als das aufstrebende Biirgertum in der Politik den Kampf ge-
gen den absterbenden Feudalismus aufnimmt. Die Kirche jener
Zeit war der Bundesgenosse des Feudalismus. Es war eine
gut feudale Kirche, die das Vorrecht der Geburt durch reli-
giose Vorstellungen bekriftigt hat. Aus jener Zeit stammt das
Wort vom »Herrscher von Gottes Gnaden«, das bis in die
jiingste Zeit heriibergenommen wurde. Wer den »Herrn von
Geburt« bekidmpfen wollte, musste auch dessen Bundesge-
nossen, die Stellvertreter Gottes auf Erden bekdmpfen, Die
biirgerlichen Freidenker haben die Kirche bekdmpft, indem
sie dic Religion unter die Lupe der Wissenschaft genommen
haben. Aus jener Zeit stammt der Kampf der Naturwissen-
schaft gegen die Religion. Das ist nicht erst ein neuer Streit.
Im Gegenteil, Wir Sozialisten stehen auf einem ganz anderen
Standpunkt. Die biirgerlichen Freidenker haben die Ergebnisse
der Naturwissenschaft verwendet, um an den Fundamenten
der Religion, an den Worten der heiligen Schrift zu riitteln;
sie haben gezeigt, dass Widerspriiche in der Bibel enthalten
sind und haben damit den Boden gelockert, auf dem die Re-
ligionskritik erwuchs. Aber der ganze Kampf der Wissenschaft
gegen die Religion jener Zeit tragt unverkennbar den Charak-
ter des biirgerlichen Kampfes gegen den Feudalismus. Denn
was bedeutet der Darwinismus? Er bedeutet eine Absage an
das Vorrecht der Geburt. Dieses Vorrecht stiitzte sich namlich
auf einen Stammbaum. Wenn man aber den Stammbaum der
Menschen sozusagen bis zum Affen zuriickverfolgen kann, dann
hat jede Ahnengalerie ihren Sinn verloren, Der Nimbus des
Feudalismus ist dahin, wenn wir alle vom Affen abstammen.
Man erkennt, dass der Darwinismus indirekt aus dem Klassen-
interesse des Biirgertums entspringt. (Fortsetzung folgt.)

Das Kapitel Todesstrafe.
Von Prof. Hermann Sternbach.

In irgend einem europiischen Staate — ich erinnere mich
nicht mehr in welchem — ist unlingst (zwanzigstes Jahrhun-
~ dert) der Henkerposten vakant geworden. Im Zusammenhang
damit meldete eine Zeitung, es hitten sich iiber ein halbes
Hundert Bittsteller um den freigewordenen Posten beworbern,
darunter auch Studenten, ein Geistlicher und sogar eine Frau,
Zweierlei ist in dieser Meldung beschimend: Glaubt man
ihr, so erfasst einen mehr als Trauer und Jammer, wenn man
iiber diec Zahl und die Bereitwilligkeit jener Bittsteller nach-
sinnt, dic ohne Zaudern Henker werden wollen. Entweder sind
sie durch die Not so tief heruntergekommen, dass sie nach
diesem »Amt« wie nach einer Erlésung sich umsehen, oder sie
sind durch das Ethos der Gesellschaft so sehr entmenscht wor-
den, dass sic das Henkertum fiir recht, ehrenwert und lohnend
finden. Glaubt man der Meldung nicht, so miisste man den
Zeitungsmann Spiessruten laufen lassen, wenn er, méglicher-
weise einer »héheren« Anregung folgend, nur darauf bedacht

war, diesen: abscheulichsten, die Menschlichkeit in ihrem tief-
sten Wesen schindenden »Amt« Reklame zu machen, bange
darum, dass es unbesetzt bleiben konnte. Denn die Meldung
war in einem Tone abgefasst, dass man dem Zeitungsmann in
dem nicht weiter Gesagten leicht nachhoéren konnte, wie wenn
er ermuntern wollte: »Seht, es ist nicht so ganz wegzuwerfen,
dieses Amt, wenn Studenten, ein Geistlicher und eine Frau
sogar ihm nachlaufen. Es ist ein Amt wie jedes andere —
ehrenwert und dem allgemeinen Wohl niitzend.« So etwa klang
es nach. Dem allgemeinen Wohl! Die Ethik wilder Urvélker
und nomadischer Stimme gestattete ihnen, Greise, Kinder,
iiberhaupt gebrechliche Stammesangehérige, als Hindernisse
auf ihren Raub- und Wanderziigen, karzerhand zu beseitigen,
sie fiir die »Schuld« ihres Gebrests mit dem Tode zu bestrafen,
Aus einer weit spéteren Zeit ist uns Aehnliches unter allen
griechischen Stdimmen nur von den Spartanern iiberliefert. Ihr
Staatswahn hat sie so sehr entmenscht, dass sie korperlich -
nicht besonders wohlgeratene Kinder vom Gipfel des Taygetus
in den Abgrund stiirzten. Sicherlich eine »Herzensstirkec, deren
sich kein anderes Sidugetier sonst rithmen kann, Sie taten es
aber zum allgemeinen Wohl. Seither sind Jahrtausende ver-
gangen aber die Todesstrafe lebt noch fort, ist ein Justizurteil,
anders in der Form als die Todesstrafen bei den Urvolkern,
aber gleichfalls mit dem allgemeinen Wohl begriindet.

Es ist indessen stark zweifelhaft, ob heutzutage durch die
Hinrichtung eines Menschen jenes allgemeine Wohl, das man
so gern im Munde fithrt und als Schutzwand beniitzt, wenn
man den Einzelnen vernichten will, tatsdchlich auch gefordert
cder gesteigert wird. Das Vorhandensein der Todesstrafe hat
nirgends weder die Zahl der Verbrecher noch die Grausamkeit
der Verbrechen zu mindern vermocht, In den Staaten, die an
der Todesstrafe wie an einem wunderwirkenden Amulett fest-
halten, haben die Verbrechen — sofern sie nicht iippiger auf-
schossen — nicht aufgehért. Die Todesstrafe aber, die der
Staat an dem Verurteilten vollstrecken lisst, jst gleichfalls Mord,
ist dasselbe Verbrechen, das der Verurteilte begangen hatte,
ein Verbrechen also, fiir das der Staat, wenn er eine Person
wire, von einem etwa gedachten Ueberstaat gleichfalls mit
dem Tode bestraft werden miisste. Die Gesellschaft aber findet
es in Ordnung und gerecht, wenn der Staat, Mord strafend,
selber mordet, Das Verbrechen des Staates ist sicherlich noch
um ein Quentchen schwerer als das des gewohnlichen Mér-
ders. Mag dieser noch so abgefeimt sein, er tritt an sein Tun
niemals mit solcher Kiihle heran, mit so weisem Vorbedacht,
wie der Staat durch die Person seines Henkers und durch die
»Parade«, die die Henkertat zu begleiten pflegt. Wird doch
auch der Geistliche herbeigeholt, ist dabei, um dem Mord in
diesem Fall, weil ihn der Staat begeht, den Anschein eines
gerechten, geheiligten und gottgewollten Tuns zu verleihen.
Der Geistliche sollte (wenn er es mit seiner Sendung ernst
meint), indem er dem verurteilten Morder die letzte Trostung
spendet, seinem (des Morders) Morder, der die Gesellschaft ist,
»Du sollst nicht téten« zurufen, Die Gegenwart des Geistlichen
bei oder vor der Vollstreckung eines Todesurteils — eine
schindlichere, die Menschheit mehr entwiirdigende Groteske
ldsst sich schwerlich denken., Eine ethische Forderung erfihrt
das allgemeine Wohl von dieser Groteske nicht. Wer findet
aber die Worte fiir der Seele Pein und Tortur eines mensch-
lichen Wesens, das zwischen Verkiindung und Vollstreckung
des Todesurteils steht?

Jedes Leben ist sakrosankt — sagt Popper-Lynkeus. Es
steht keinem das Recht zu, das Leben eines Mitmenschen
gegen dessen Willen zu opfern; kein Ideal ist hoch genug, ein
solches Opfer zu rechtfertigen., Auch das Ideal der Justiz nicht.
Das Leben ist das hochste menschliche Gut, nicht selten das
cinzige, das er besitzt. Thm dieses zu nehmen, hitte allein der
ein Recht, der es ihm wieder zu geben vermochte. Das aber
vermag weder der Staat, noch der von ihm angestellte Henker.
Auch die Soldaten nicht, denen von Zeit zu Zeit Henkertat
aufgezwungen wird, wo es sich um einen »schéneren« Tod,
sozusagen um einen Tod erster Giite durch Erschiessen han-
delt. Wen ficht da das in Krimpfen sich kriimmende und win-
dende Menschtum dieser schiessenden Menschen an? Dieser
»Parade« sei nur beildufig gedacht.

Europa ist ein christlicher Erdteil. Seine Staaten und Men-
schen leben angeblich nach den evangelischen Lehren. Man
hoért es in der Religionsstunde, bei Toasten und bei vielen



Nr. 16

DER FREIDENKER 125

anderen opportunen Kompromissen, Man gibt vor, im Sinne
ciner Religion zu leben, die den Mord verbietet und prahlt,
dass man die Rache nicht kennt, Todesstrafe ist aber das hoher
menschlicher Ethik bare Aug-um-Aug-Prinzip. Das Prinzip dzs
primitiven Wilden, der den Missetiter der Gottheit »opfert,
auf dass die Rache derselben wegen der veriibten Missetat von
der Rechtsgenossenschaft abgewandt werde. Die alte, heid-
nische Todesstrafe ist ein Kultakt, hat sakralen Charakter,
auch ein umstindliches Ritual; ihre Vollstreckung bedarf aus
dem Grunde des Priesters. Das Christentum hat die Todes-
strafe nicht abgeschafft. Man vergleiche und sage, ob wir von
den Wilden wirklich so weit abgekommen sind!

Richten ist eine schwere, ernste und verantwortungsvolle
Angclegenheit. Wer kann — wo ein Menschenleben im Spiele
steht — sicher, und mit sich selber ausgeglichen, sagen, er
habe richtig geurteilt, gerecht gerichtet und sei nicht fehlge-
gangen? Wir sind nur Menschen, wir irren leicht, viel leichter
als wir es denken, und wie leicht kann aus einem Justizirr{ium
ein Justizmord werden? Wie viele Menschenleben sind doch
schen solchen Justizirrtiimern zum Opfer geworden? Wer wire
so fithllos, zur Vernichtung eines Menschenlebens Ja zu sagen,
wenn er das bedenkt? Wenn er sein eigenes einziges Leben
sich vor Augen hilt! Keiner von uns ist eine vollkommeneg,
abgerundete Einheit. Es leben in jedem von uns hunderterlei
Triebe, dunkle und grausame, die und deren Wachsen und
Wuchern wir nicht zuletzt der Umgebung, der Gesellschaft zu
verdanken haben. Des Mordes ist nicht immer der Morder
schuldig. Damit soll keineswegs dem Morder das Wort ge-
sprochen werden., Wir miissen nur, wenn wir dieser Menschen-
art naheriicken, uns unumwunden gestehen, was wir mit Todes-
strafe als Strafe bezwecken wollen. Entweder wir gestehen
cifenen Mutes den Rachedurst zu. Und das sollen wir, wenn
es der Fall ist. Denn wenn wir Mut haben, Schande zu iiben,
warum ihn auch nicht haben, Schande zu bekennen? Wir haben
es dann nicht pétig (immer vorausgesetzt: wenn wir Mut ha-
ben) grosszutun mit christlicher Lehre, Kultur, Menschlichkeit
und derlei schénen Worten mehr, die nur Worte, also Liigen
bleiben, sondern wir sagen -uns einfach: Wir halten es mit den
Urwilden, weil wir urwild geblieben sind. Oder: wenn wir ia
Wahrheit an den Menschen in uns glauben und uns zu einer
echten menschlichen Ethik bekennen, dann sagen wir: wir
bestrafen den Verbrecher, dem allgemeinen Wohl zu niitzen,
weil wir ihn besser oder zumindest unschidlich machen wollen,
Beides kann, ohne die Todesstrafe anzuwenden, erreicht wer-
den. Gegen diese empdrt sich unsere ganze Menschlichkeit,

So alt auch die Todesstrafe ist, so alt mégen auch die Be-
mithungen sein, sie abzuschaffen. Wir begegnen ihnen in China
Jahrhunderte vor der christlichen Zeitrechnung, in Griechen-
land, in Rom, wo wir einen heissen Verfechter in Cicero fan-
den, der behauptete, fiir den Romer sei nicht nur die Todes-
strafe, sondern schon ihr Vorhandensein allein eine erniedri-
gende Tatsache, Das christliche Europa machte sich Jahrhun-
derte lang dariiber gar keine ‘Skrupel. Erst in neuerer Zeit hat
ein Teil Europas den Weg zu seinem Menschtum gefunden —
ein Teil erst. Im iibrigen von christlichem Geist beseelten Eu-
ropa herrscht noch immer das rachefreie (!), ethisch erhebende
Aug-um-Aug-Prinzip der Wilden. Fiirs allgemeine Wohl! Eine
Schande, wie sie nicht schindlicher gedacht werden kann. Wo
die zu finden ist, kann es noch wundern, dass in einer solchen
Gesellschaft ein halbes Hundert Menschen bereitwillig ist,
Henkerdienst zu tun? Das ist die grdssere Schande: der
Henker.

Der Priester als Staatslenker.

,Tue! Tue!“ (Tote! Tote!)
Karl XII. in der Bartholomédusnacht.

Sieben Jahre der Regierung des katholischen Priesters Sei-
pel haben wir in Oesterreich hinter uns. Das Ergebnis ist aus-
ser seiner »Sanierung«, die den »Abbau« und die Arbeits-
losigkeit von 100,000 Existenzen im Gefolge hatte, ausser der
gewissenslosen Vergeudung von 200 Millionen Schilling
Staatsgeldern, das in der Weltgeschichte der letzten Jahrhun-
derte beispiellose Verbrechen vom 15. Juli 1927, von jenem
Blutfreitag, den eine kiinstlich mit Liigenmirchen in Ra-
serei versetzte Polizei angerichtet hat: gegen wehrlose, nichts-

ahnende Demonstranten und Passanten, Neugierige, Flichende
wurde am 15, Juli 1927 von 1 Uhr Mittag bis 6 Uhr Nachmittag
ein Rachefeldzug der Polizei veranstaltet, weil es fdmlich
der Polizei nicht gelungen war, die Brandlegung des Justiz-
palastes um 19 Uhr vormittags zu verhindern, den torichte Hitz-
kopfe aus Emporung iiber die Osterreichische Klassenjustiz un-
ternommen hatten, nachdem um 9 Uhr vormittags eine provo-
zierende Reiterattacke der Polizei die Massen hocherbittert
hatte,

»Colt sei Dank¢, sagte Bundeskanzler Prilat Seipel im Par-
lament, »dass die Polizei ihre Pllicht getan hat!« »Gott sei Dank«
cagt dieser harte Priester, wenn 500 Verwundete in grisslichen
Schmerzen stéhnen! »Gott sei Dank!« wenn 100 Unschuldige
zu Tode getroffen wurden, von Scheibenschiessmunition zer-
fetzt, die jene verheerende Dumdumwirkung hat, »Gott sei
Dank!« wenn seine verhetzte Polizei (die nur 3 Todesopfer
hatte, die der Menge zum Opfer fielen) hundert Mitbiir-
ger schuldlos gemordet hat. Der Priester und Kanzler
warnte dabei vor jeder Milde, lehnte jede parlamentarische
Untersuchung dieses christlichen Staats- und Polizeiverbrechens
ab und dankt Gott. — Wer noch einen Funken Menschenliebg
in sich trigt, muss sich mit Abscheu von einer Kirche wenden,
die solche Priester als Staatslenker entsendet. In Oesterreich
ist eine michtige Austrittsbewegung aus diesem Greuelfall her-
vorgegangen. Und gerade echtfithlende Christen, die noch an
Nichstenliebe glauben, treten massenhaft aus der Kirche aus,

T.

Die Freiheit bestrait.”)

Im 20. Jahrhundert ist es in deutschen Landen méglich ge-
worden, dass ein Mann, der aus seiner langjdhrigen Praxis als
katholischer Seelsorger endlich einmal dem Volke die volle
Wahrheit gesagt hat, dafiir zu einem Monat schweren Ker-
kers, verschirft durch einmaliges hartes Lager mit Fasten,
verurteilt worden ist. Dieses Schandurteil fillt das Schéffen-
gericht in Innsbruck gegen den ehemaligen katholischen Prie-
ster Anton Krenn, der als Freidenkerreferent iiber die
Gucnzen Oesterreichs hinaus bekannt geworden ist. Man staunt
aber iiber die Hirte des Urteils umsomehr, wenn man bedenkt,
was {iir harmlose Sitze aus einer Rede Krenns unter Anklage
gestellt worden sind. Die Anklageschrift weist folgende Sitze
auf: »Der Beschuldigte habe durch die Worte: Wo bleibt der
gerechte Gott? Wo bleibt der barmherzige Gott? Die Lehre
ist irrig, dass Gott, der die Menschen schon aus dem Para-
dies vertrieben, die Kriegsgreuel aber zugelassen, das Gute

belochne und das Bose bestrafe — Gott gelastert; durch die
Worte: Nicht Gott hat die Menschen, sondern die Menschen
haben Gott gemacht — Unglauben zu verbreiten gesucht;

durch die Worte: Die Religion sei nichts anderes als eine
Zuchtrute fiir das Volk und die Priester deren Polizeigewalt —
offentlich der Religion Verachtung gezeigt; durch die Worte:
Die Religion entbehre der Stiitze einer wahren Géttlichkeit.
Es bestehe ein Preistarif fiir Messen, Taufen, Trauungen und
Beerdigungen, Das Heiligste werde besteuert. Was gelehrt

wird, habe meistens Wert in finanzieller Hinsicht — Lehren,
Gebriauche und Einrichtungen der katholischen Kirche ver-
spottet,

Wegen dieser Sitze, die zusammenhanglos aus einer Rede
herausgerissen worden waren, fillte das Gericht dieses un-
demokratische Urteil, Paragraphe aus dem Jahre 1852 bilden
die Richtschnur fiir das Urteilschépfen im Jahre 1927, Schdner
noch als das Urteil war das Frage- und Antwortspiel, das
Krenn mit dem Gerichte zu fithren hatte. Er blieb ihm keine
Antwort schuldig. Er wies mit beissender Logik nach, dass
der Dogmengott allerorten glinzend versagte, dass ca. 400
Religionssekten um den richtigen Gottesbegriff zanken, dass
nachweislich erst von Theologen das erfunden wurde, was
heutzutage das gliubige Volk als Gott verehrt. Er zeigte, wie
die Religion tatsichlich dem Arbeitsvolke eine Zuchtrute sein
miisse, nachdem sie die Lohnforderungen und Existenzkdmpfe
abzuschwichen suche mit dem Hinweis auf gottliche Beloh-
nung in der Ewigkeit. An der Hand konkreter Beispiele zeigte
Herr Krenn, wie die Kirche den Freiheitskampf der Arbeiter
unterbinde, Trotzdem Herr Krenn Punkt fiir Punkt aufdeckte,

*) Siehe die kurze Notiz in Nr. 15 d, Bl



	Das Kapitel Todesstrafe

