
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 16

Artikel: Das Kapitel Todesstrafe

Autor: Sternbach, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 DER FREI DENKER Nr. 16

wieso es komme, dass die religiösen Menschen beten. Was
soll denn das Beten für einen Sinn haben? Zu überirdischen
Kräften, von denen wir gar keine Vorstellung haben, kann mau
doch nicht wie zu einem menschenähnlichen Wesen beten. Es

liegt also offenbar ein Widerspruch vor zwischen dem, wa?
der Vorredner als Religion bezeichnet und dem, was die Masse
der Gläubigen als Religion empfindet. Ich selbst habe die
Erfahrung gemacht, dass die meisten sogenannten gläubigen
Menschen in Wahrheit nur abergläubisch sind. Ich habe auch
sehr wenig Christentum unter den Christen entdeckt. In der
Praxis ist die Religion sehr weit von der Definition entfernt,
die mein Vorredner gegeben hat.

In seinen Ausführungen über die religiöse und
wissenschaftliche Weltansicht hat der Vorredner eigentlich nur von
der Naturwissenschaft gesprochen, und das ist sehr interessant.

Nicht nur, weil er selbst auf naturwissenschaftlichem
Gebiete ganz gut beschlagen ist, sondern weil er damit
zurückgegriffen hat auf eine Zeit, da die Freidenkerbewegung sich
noch der Waffe der Naturwissenschaft bedient hat. Es war
eine Freidenkerbewegung, die noch nicht in die Massen
gedrungen war. Es war eine rein bürgerliche Freidenkerbewegung,

und diese war die Begleiterscheinung eines politischen
Kampfes, nämlich der bürgerlichen Revolution. Der Herr
Vorredner wird entschuldigen, wenn ich politisch werde, aber
selbstverständlich ist in diesem Thema Politik enthalten. Die
ersten Freidenker als Kulturkämpfer tauchen auf in einer Zeit,
als das aufstrebende Bürgertum in der Politik den Kampf
gegen den absterbenden Feudalismus aufnimmt. Die Kirche jener
Zeit war der Bundesgenosse des Feudalismus. Es war eine
gut feudale Kirche, die das Vorrecht der Geburt durch
religiöse Vorstellungen bekräftigt hat. Aus jener Zeit stammt das
Wort vom »Herrscher von Gottes Gnaden«, das bis in die
jüngste Zeit herübergenommen wurde. Wer den »Herrn von
Geburt« bekämpfen wollte, musste auch dessen Bundesgenossen,

die Stellvertreter Gottes auf Erden bekämpfen. Die
bürgerlichen Freidenker haben die Kirche bekämpft, indem
sie die Religion unter die Lupe der Wissenschaft genommen
haben. Aus jener Zeit stammt der Kampf der Naturwissenschaft

gegen die Religion. Das ist nicht erst ein neuer Streit.
Im Gegenteil. Wir Sozialisten stehen auf einem ganz anderen
Standpunkt. Die bürgerlichen Freidenker haben die Ergebnisse
der Naturwissenschaft verwendet, um an den Fundamenten
.der Religion, an den Worten der heiligen Schrift zu rütteln;
sie haben gezeigt, dass Widersprüche in der Bibel enthalten
sind und haben damit den Boden gelockert, auf dem die
Religionskritik erwuchs. Aber der ganze Kampf der Wissenschaft
gegen die Religion jener Zeit trägt unverkennbar den Charakter

des bürgerlichen Kampfes gegen den Feudalismus. Denn
was bedeutet der Darwinismus? Er bedeutet eine Absage an
das Vorrecht der Geburt. Dieses Vorrecht stützte sich nämlich
auf einen Stammbaum. Wenn man aber den Stammbaum der
Menschen sozusagen bis zum Affen zurückverfolgen kann, dann
hat jede Ahnengalerie ihren Sinn verloren. Der Nimbus des
Feudalismus ist dahin, wenn wir alle vom Affen abstammen.
Man erkennt, dass der Darwinismus indirekt aus dem
Klasseninteresse des Bürgertums entspringt. (Fortsetzung folgt.)

Das Kapitel Todesstrafe.
Von Prof. Hermann Sternbach.

In irgend einem europäischen Staate — ich erinnere mich
nicht mehr in welchem — ist unlängst (zwanzigstes Jahrhundert)

der Henkerposten vakant geworden. Im Zusammenhang
damit meldete eine Zeitung, es hätten sich über ein halbes
Hundert Bittsteller um den freigewordenen Posten beworben,
darunter auch Studenten, ein Geistlicher und sogar eine Frau.

Zweierlei ist in dieser Meldung beschämend: Glaubt man
ihr, so erfasst einen mehr als Trauer und Jammer, wenn man
über die Zahl und die Bereitwilligkeit jener Bittsteller
nachsinnt, die ohne Zaudern Henker werden wollen. Entweder sind
sie durch die Not so tief heruntergekommen, dass sie nach
diesem »Amt« wie nach einer Erlösung sich umsehen, oder sie
sind durch das Ethos der Gesellschaft so sehr entmenscht worden,

dass sie das Henkertum für recht, ehrenwert und lohnend
finden. Glaubt man der Meldung nicht, so müsste man den

Zeitungsmann Spiessruten laufen lassen, wenn er, möglicherweise

einer »höheren« Anregung folgend, nur darauf bedacht

war, diesen; abscheulichsten, die Menschlichkeit in ihrem
tiefsten Wesen schändenden »Amt« Reklame zu machen, bange
darum, dass es unbesetzt bleiben könnte. Denn die Meldung
war in einem Tone abgefasst, dass man dem Zeitungsmann in
dem nicht weiter Gesagten leicht nachhören konnte, wie wenn
er ermuntern wollte: »Seht, es ist nicht so ganz wegzuwerfen,
dieses Amt, wenn Studenten, ein Geistlicher und eine Frau
sogar ihm nachlaufen. Es ist ein Amt wie jedes andere —
ehrenwert und dem allgemeinen Wohl nützend.« So etwa klang
es nach. Dem allgemeinen Wohl! Die Ethik wilder Urvölker
und nomadischer Stämme gestattete ihnen, Greise, Kinder,
überhaupt gebrechliche Stammesangehörige, als Hindernisse
auf ihren Raub- und Wanderzügen, kurzerhand zu beseitigen,
sie für die »Schuld« ihres Gebrests mit dem Tode zu bestrafen.
Aus einer weit späteren Zeit ist uns Aehnliches unter allen
griechischen Stämmen nur von den Spartanern überliefert. Ihr
Staatswahn hat sie so sehr entmenscht, dass sie körperlich
nicht besonders wohlgeratene Kinder vom Gipfel des Taygctus
in den Abgrund stürzten. Sicherlich eine »Herzensstärke«, deren
sich kein anderes Säugetier sonst rühmen kann. Sie taten es
aber zum allgemeinen Wohl. Seither sind Jahrtausende
vergangen aber die Todesstrafe lebt noch fort, ist ein Justizurteil,
anders in der Form als die Todesstrafen bei den Urvölkern,
aber gleichfalls mit dem allgemeinen Wohl begründet.

Es ist indessen stark zweifelhaft, ob heutzutage durch die
Hinrichtung eines Menschen jenes allgemeine Wohl, das man
so gern im Munde führt und als Schutzwand benützt, wenn
man den Einzelnen vernichten will, tatsächlich auch gefördert
oder gesteigert wird. Das Vorhandensein der Todesstrafe hat
nirgends weder die Zahl der Verbrecher noch die Grausamkeit
der Verbrechen zu mindern vermocht. In den Staaten, die an
der Todesstrafe wie an einem wunderwirkenden Amulett
festhalten, haben die Verbrechen — sofern sie nicht üppiger
aufschössen — nicht aufgehört. Die Todesstrafe aber, die der
Staat an dem Verurteilten vollstrecken lässt, ist gleichfalls Mord,
ist dasselbe Verbrechen, das der Verurteilte begangen hatte,
ein Verbrechen also, für das der Staat, wenn er eine Person
wäre, von einem etwa gedachten Ueberstaat gleichfalls mit
dem Tode bestraft werden müsste. Die Gesellschaft aber findet
es' in Ordnung und gerecht, wenn der Staat, Mord strafend,
selber mordet. Das Verbrechen des Staates ist sicherlich noch
um ein Quentchen schwerer als das des gewöhnlichen Mörders.

Mag dieser noch so abgefeimt sein, er tritt an sein Tun
niemals mit solcher Kühle heran, mit so weisem Vorbedacht,
wie der Staat durch die Person seines Henkers und durch die
»Parade«, die die Henkertat zu begleiten pflegt. Wird doch
auch der Geistliche herbeigeholt, ist dabei, um dem Mord in
diesem Fall, weil ihn der Staat begeht, den Anschein eines

gerechten, geheiligten und gottgewollten Tuns zu verleihen.
Der Geistliche sollte (wenn er es mit seiner Sendung ernst
meint), indem er dem verurteilten Mörder die letzte Tröstung
spendet, seinem (des Mörders) Mörder, der die Gesellschaft ist,
»Du sollst nicht töten« zurufen. Die Gegenwart des Geistlichen
bei oder vor der Vollstreckung eines Todesurteils — eine
schändlichere, die Menschheit mehr entwürdigende Groteske
lässt sich schwerlich denken. Eine ethische Förderung erfährt
das allgemeine Wohl von dieser Groteske nicht. Wer findet
aber die Worte für der Seele Pein und Tortur eines menschlichen

Wesens, das zwischen Verkündung und Vollstreckung
des Todesurteils steht?

Jedes Leben ist sakrosankt — sagt Popper-Lynkeus. Es

steht keinem das Recht zu, das Leben eines Mitmenschen

gegen dessen Willen zu opfern; kein Ideal ist hoch genug, ein
solches Opfer zu rechtfertigen. Auch das Ideal der Justiz nicht.
Das Leben ist das höchste menschliche Gut, nicht selten das

einzige, das er besitzt. Ihm dieses zu nehmen, hätte allein der
ein Recht, der es ihm wielder zu geben vermöchte. Das aber

vermag weder der Staat, noch der von ihm angestellte Henker.
Auch die Soldaten nicht, denen von Zeit zu Zeit Henkertat
aufgezwungen wird, wo es sich um einen »schöneren« Tod,
sozusagen um einen Tod erster Güte durch Erschiessen handelt.

Wen ficht da das in Krämpfen sich krümmende und
windende Menschtum dieser schiessenden Menschen an? Dieser
»Parade« sei nur beiläufig gedacht.

Europa ist ein christlicher Erdteil. Seine Staaten und
Menschen leben angeblich nach den evangelischen Lehren. Man

hört es in der Religionsstunde, bei Toasten und bei vielen



Nr. 16 UER FRE IDENKER 125

anderen opportunen Kompromissen. Man gibt vor, im Sinne
einer Religion zu leben, die den Mord verbietet und prahlt,
dass man die Rache nicht kennt. Todesstrafe ist aber das hoher
menschlicher Ethik bare Aug-um-Aug-Prinzip. Das Prinzip des
primitiven Wilden, der den Missetäter der Gottheit »opfert«,
auf dass die Rache derselben wegen der verübten Missetat von
der Rechtsgenossenschaft abgewandt werde. Die alte,
heidnische Todesstrafe ist ein Kultakt, hat sakralen Charakter,
auch ein umständliches Ritual; ihre Vollstreckung bedarf aus
dem Grunde des Priesters. Das Christentum hat die Todesstrafe

nicht abgeschafft. Man vergleiche und sage, ob wir von
den Wilden wirklich so weit abgekommen sind!

Richten ist eine schwere, ernste und verantwortungsvolle
Angelegenheit. Wer kann — wo ein Menschenleben im Spiele
steht — sicher, und mit sich selber ausgeglichen, sagen, er
habe richtig geurteilt, gerecht gerichtet und sei nicht
fehlgegangen? Wir sind nur Menschen, wir irren leicht, viel leichter
als wir es denken, und wie leicht kann aus einem Justizirrtum
ein Justizmord werden? Wie viele Menschenleben sind doch
schon solchen Justizirrtümern zum Opfer geworden? Wer wäre
so fühllos, zur Vernichtung eines Menschenlebens Ja zu sagen,
wenn er das bedenkt? Wenn er sein eigenes einziges Leben
sich vor Augen hält! Keiner von uns ist eine vollkommene,
abgerundete Einheit. Es leben in jedem von uns hunderterlei
Triebe, dunkle und grausame, die und deren Wachsen und
Wuchern wir nicht zuletzt der Umgebung, der Gesellschaft zu
verdanken haben. Des Mordes ist nicht immer der Mörder
schuldig. Damit soll keineswegs dem Mörder das Wort
gesprochen werden. Wir müssen nur, wenn wir dieser Menschenart

naherücken, uns unumwunden gestehen, was wir mit Todesstrafe

als Strafe bezwecken wollen. Entweder wir gestehen
offenen Mutes den Rachedurst zu. Und das sollen wir, wenn
es der Fall ist. Denn wenn wir Mut haben, Schande zu üben,
warum ihn auch nicht haben, Schande zu bekennen? Wir haben
es dann nicht nötig (immer vorausgesetzt: wenn wir Mut
haben) grosszutun mit christlicher Lehre, Kultur, Menschlichkeit
und derlei schönen Worten mehr, die nur Worte, also Lügen
bleiben, sondern wir sagen uns einfach: Wir halten es mit den
Urwilden, weil wir urwild geblieben sind. Oder: wenn wir in
Wahrheit an den Menschen in uns glauben und uns zu einer
echten menschlichen Ethik bekennen, dann sagen wir: wir
bestrafen den Verbrecher, dem allgemeinen Wohl zu nützen,
weil wir ihn besser oder zumindest unschädlich machen wollen.
Beides kann, ohne die Todesstrafe anzuwenden, erreicht werden.

Gegen diese empört sich unsere ganze Menschlichkeit.
So alt auch die Todesstrafe ist, so alt mögen auch die

Bemühungen sein, sie abzuschaffen. Wir begegnen ihnen in China
Jahrhunderte vor der christlichen Zeitrechnung, in Griechenland,

in Rom, wo wir einen heissen Verfechter in Cicero
fanden, der behauptete, für den Römer sei nicht nur die Todesstrafe,

sondern schon ihr Vorhandensein allein eine erniedrigende

Tatsache. Das christliche Europa machte sich Jahrhunderte

lang darüber gar keine 'Skrupel. Erst in neuerer Zeit hat
ein Teil Europas den Weg zu seinem Menschtum gefunden —
ein Teil erst. Im übrigen von christlichem Geist beseelten
Europa herrscht noch immer das rachefreie ethisch erhebende
Aug-um-Aug-Prinzip der Wilden. Fürs allgemeine Wohl! Eine
Schande, wie sie nicht schändlicher gedacht werden kann. Wo
die zu finden ist, kann es noch wundern, dass in einer solchen
Gesellschaft ein halbes Hundert Menschen bereitwillig ist,
Henkerdienst zu tun? Das ist die grössere Schande: der
Henker.

Der Priester als Staatslenker.
„Tue! Tue!" (Töte! Töte!)
Karl XII. in der Bartholomäusnacht.

Sieben Jahre der Regierung des katholischen Priesters Seipel

haben wir in Oesterreich hinter uns. Das Ergebnis ist ausser

seiner »Sanierung«, die den »Abbau« und die
Arbeitslosigkeit von 100,000 Existenzen im Gefolge hatte, ausser der
gewissenslosen Vergeudung von 200 Millionen Schilling
Staatsgeldern, das in der Weltgeschichte der letzten Jahrhunderte

beispiellose Verbrechen vom 15. Juli 1927, von jenem
Blutfreitag, den eine künstlich mit Lügenmärchen in
Raserei versetzte Polizei angerichtet hat: gegen wehrlose, nichts¬

ahnende Demonstranten und Passanten, Neugierige, Fliehende
'wurde am 15. Juli 1927 von 1 Uhr Mittag bis 6 Uhr Nachmittag
ein Rachef eld zug der Polizei veranstaltet, weil es nämlich
der Polizei nicht gelungen war, die Brandlegung des
Justizpalastes um 10 Uhr vormittags zu verhindern, den törichte
Hitzköpfe aus Empörung über die österreichische Klassenjustiz
unternommen hatten, nachdem um 9 Uhr vormittags eine
provozierende Reiterattacke der Polizei die Massen hocherbittert
hatte.

»Gott sei Dank«, sagte Bundeskanzler Prälat Seipel im
Parlament, >dass die Polizei ihre Pflicht getan hat!« »Gott sei Dank«
sagt dieser harte Priester, wenn 500 Verwundete in grässlichen
Schmerzen stöhnen! »Gott sei Dank!« wenn 100 Unschuldige
zu Tode getroffen wurden, von Scheibenschiessmunition
zerfetzt, die jene verheerende Dumdumwirkung hat. »Gott sei
Dank!« wenn seine verhetzte Polizei (die nur 3 Todesopfer
hatte, die der Menge zum Opfer fielen) hundert Mitbürger

schuldlos gemordet hat. Der Priester und Kanzler
warnte dabei vor jeder Milde, lehnte jede parlamentarische
Untersuchung dieses christlichen Staats- und Polizeiverbrechen?
ab und dankt Gott. — Wer noch einen Funken Menschenliebe
in sich trägt, muss sich mit Abscheu von einer Kirche wenden,
die solche Priester als Staatslenker entsendet. In Oesterreich
ist eine mächtige Austrittsbewegung aus diesem Greuelfall
hervorgegangen. Und gerade echtfühlende Christen, die noch an
Nächstenliebe glauben, treten massenhaft aus der Kirche aus.

T.

Die Freiheit bestraft.
Im 20. Jahrhundert ist es in deutschen Landen möglich

geworden, dass ein Mann, der aus seiner langjährigen Praxis als

katholischer Seelsorger endlich einmal dem Volke die volle
Wahrheit gesagt hat, dafür zu einem Monat schweren
Kerkers, verschärft durch einmaliges hartes Lager mit Fasten,

vei urteilt worden ist. Dieses Schandurteil fällt das Schöffengericht

in Innsbruck gegen den ehemaligen katholischen Priester

Anton Krenn, der als Freidenkerreferent über die
Grenzen Oesterreichs hinaus bekannt geworden ist. Man staunt
aber über die Härte des Urteils umsomehr, wenn man bedenkt,
was lür harmlose Sätze aus einer Rede Krenns unter Anklage
gestellt worden sind. Die Anklageschrift weist folgende Sätze

auf: »Der Beschuldigte habe durch die Worte: Wo bleibt der

gerechte Gott? Wo bleibt der barmherzige Gott? Die Lehre
ist irrig, dass Gott, der die Menschen schon aus dem Paradies

vertrieben, die Kriegsgreuel aber zugelassen, das Gute
belohne und das Böse bestrafe — Gott gelästert; durch die

Worte: Nicht Gott hat die Menschen, sondern die Menschen
haben Gott gemacht — Unglauben zu verbreiten gesucht;
durch die Worte: Die Religion sei nichts anderes als eine

Zuchtrute für das Volk und die Priester deren Polizeigewalt —
öffentlich der Religion Verachtung gezeigt; durch die Worte:
Die Religion entbehre der Stütze einer wahren Göttlichkeit.
Es bestehe ein Preistarif für Messen, Taufen, Trauungen und
Beerdigungen. Das Heiligste werde besteuert. Was gelehrt
wird, habe meistens Wert in finanzieller Hinsicht — Lehren,
Gebräuche und Einrichtungen der katholischen Kirche
verspottet.

Wegen dieser Sätze, die zusammenhanglos aus einer Rede

herausgerissen worden waren, fällte das Gericht dieses
undemokratische Urteil. Paragraphe aus dem Jahre 1852 bilden
die Richtschnur für das Urteilschöpfen im Jahre 1927. Schöner
noch als das Urteil war das Frage- und Antwortspiel, das

Krenn mit dem Gerichte zu führen hatte. Er blieb ihm keine
Antwort schuldig. Er wies mit beissender Logik nach, dass
der Dogmengott allerorten glänzend versagte, dass ca. 400

Religionssekten um den richtigen Gottesbegriff zanken, dass
nachweislich erst von Theologen das erfunden wurde, was
heutzutage das gläubige Volk als Gott verehrt. Er zeigte, wie
die Religion tatsächlich dem Arbeitsvolke eine Zuchtrute sein
müsse, nachdem sie die Lohnforderungen und Existenzkämpfe
abzuschwächen suche mit dem Hinweis auf göttliche Belohnung

in der Ewigkeit. An der Hand konkreter Beispiele zeigte
Herr Krenn, wie die Kirche den Freiheitskampf der Arbeiter
unterbinde. Trotzdem Herr Krenn Punkt für Punkt aufdeckte,

*) Siehe die kurze Notiz in Nr. 15 d. Bl.


	Das Kapitel Todesstrafe

