
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 16

Artikel: Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (3.Teil)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


122 DER FREIDENKER Nr. 16

deskirche und deren seitherige Entwicklung für das gegenseitige

Verhältnis des Staates und der Landeskirche
herbeigeführt seien. Der Staat, der zur Zeit der Reformation die
äussere Verwaltung der von ihm umgestalteten Kirche
übernommen, habe dabei die Verpflichtung anerkannt, aus dem
von ihm eingezogenen kirchlichen Gute die Bedürfnisse' der
Landeskirche zu bestreiten und könne sich nunmehr dieser
Verpflichtung keineswegs mehr entziehen. Die Landeskirche,
d. h. die Gesamtheit der reformierten Kirchgemeinden, habe
das Recht, im Falle der Aufhebung ihres bisherigen
Verhältnisses zum Staate, von letzterem eine angemessene
Ausstattung zu verlangen.

Von diesen Annahmen ausgehend, suchte die Kommission
für den Fall, dass die Landeskirche trotzdem ihres bisherigen
Charakters entkleidet werden sollte, »einen den Bestand der
zürcherischen evangelischen Kirche nicht anzweifelnden und
sie eines begründeten Anspruches nicht beraubenden Weg zu
ermitteln«. Aus diesen Bestrebungen ging als eventueller
Antrag der Kommission derjenige hervor, den — wie bereits
erwähnt — Stadtrat Knus als zweiten Minderheitsantrag
gegen den Antrag Vögelin an den Kantonsrat einbrachte.

Auch hier liegt das Wesentlichste in den neu zu schaffenden

Artikeln 64 a und 64 b, die im Entwurf eines diesbezüglichen

Verfassungsgesetzes folgenden Wortlaut erhalten sollten

:

Art. 64 a. Für die zürcherische evangelisch-reformierte Kirche
(früher: Landeskirche) wird das erforderliche STäTut durch eine
konstituierende Synode entworfen.

Die Zusammensetzung und Wahlart dieser Synode, sowie die
Art und Weise der Abstimmung über das Statut werden durch ein
Gesetz geordnet.

Art. 64 b. Zum Zwecke der ökonomischen Ausscheidung
zwischen dem Staate und der zürcherischen evangelisch-reformierten
Kirche wird folgendes festgesetzt:

1. Die zürcherische evangelisch-reformierte Kirche, beziehungsweise

ihre Kirchgemeinden, übernehmen die bisherigen Leistungen
des Staates für das reformierte Kirchenwesen, soweit nicht das
Gesetz etwas Besonderes bestimmt.

2. Hiefür stattet der Staat die zürcherische evangelisch-reformierte
Kirche mit einer Summe von zehn Millionen Franken aus.

3. Der Staat tritt überdies den Kirchgemeinden die in seinem
Eigentum befindlichen, ihnen bisher zudienlichen Kirchengebäude,
beziehungsweise Teile von solchen, ferner die Pfarrwohnungen und
damit verbundenen Liegenschaften, vorbehalten die durch das
Gesetz festzustellenden Ausnahmen, unentgeltlich zu Eigentum ab.
Er beteiligt sich nicht mehr an deren Unterhalt.

Den Zeitpunkt der Ausscheidung und die Form der Vollziehung
bestimmt das Gesetz.

(Fortsetzung folgt.)

Religiöse und wissenschaftliche Welt=
ansieht.
(Fortsetzung.)

Religiös ist es ferner, an die Hoheit und Würde des
Menschen unter den Geschöpfen zu glauben. Ich sage Hoheit und

Literatur.
Ernst Hüchels gemeinverständliche Werke. Gesamtausgabe in 6

Bänden, über 3000 Seiten umfassend. Preis in Halbleinen M. 28.—
(statt bisher M. 45.— in Ganzleinen M. 33.— (statt bisher M. 57.—
in .Halbleder M. 38.— (statt bisher M. 72.—).

Die Akademische Buchhandlung R. Max Lippold in Leipzig macht
aut ein Sonderangebot für Mitglieder freidenkender

Organisationen aufmerksam, das wir jedem Freidenker
unü namentlich allen Häckel-Freunden warm empfehlen. Dadurch,
dass das Werk ohne jeden Aufschlag gegen monatliche Teilzahlungen

von 3—5 Mark bezogen werden kann, ist es auch dem weniger
Bemittelten möglich, sich die Gesamtausgabe zu verschaffen. Diese
wertvolle Sammlung wird jedem, der sich in die Gedankenwelt des
grossen Naturforschers, des kühnen Denkers und mutigen Kämpfers
vertiefen will, Stunden höchster Befriedigung bieten, sowohl für
Verstand als Gemüt.

Die Gesamtausgabe ist wie folgt zergliedert:
I. Band: Biographie und Geleitwort. Natürliche Schöpfungsgeschichte.

I. Teil. Allgemeine Entwicklungslehre.
II. Band: Natürliche Schöpfungsgeschichte. II. Teil (Allgemeine

Stammesgeschichte).
III. Band: Die Welträtsel. Gemeinverständliche Studien über

monistische Philosophie.
IV. Band: Die Lebenswunder. Gemeinverständliche Studien über

biologische Philosophie.

Würde. Glaubte man früher, der Mensch sei fix und fertig aus
Gottes Hand hervorgegangen, während man jetzt den
Menschen als Endprodukt einer langen Entwicklungsreihe betrachtet,

so ist das eine rein wissenschaftliche Frage, die mit
religiöser Weltansicht gar nichts zu tun hat. Hingegen ist es
religiös, die menschliche Seele nicht bloss als ein wertloses Atom
im Weltall anzusehen, sondern als einen Wert, dem an sich
Geltung zukomme. Als in der Welt das Wort gesprochen
wurde »Was hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewänne und nähme doch Schaden an seiner Seele«, in diesem
Augenblicke war die Menschenseele zu ihrer höchsten Vollendung

gekommen. Es gibt nur eine wichtige Frage im Dasein,
das ist die nach der Seele des Menschen. Ich betone auch,
wenn ich von der Hoheit und Würde des Menschen spreche,
die Gleichheit der Menschen. Es ist gewiss auch in Ihrem
Sinne, wenn ich es ablehne, dass die verschiedenen Menschenrassen

verschieden gewertet werden. Eine solche Anschauung
entspricht nicht der religiösen Auffassung. Es ist endlich
religiös, klar zu sehen, dass wir in einer zerrütteten und demoralisierten

Welt leben. Die Welt ist noch nicht ein Kosmos, eine
geordnete Welt, sondern ein Chaos. Darwin hat uns Christen
das Auge geöffnet für den Riss, der durch die Natur geht, aber
wir sind überzeugt, dass es zu den Plänen der Weltentwicklung

gehört, diesen Riss zu heilen. Das Reich Gottes ist das
Ziel der Weltentwicklung, ein Reich der befreiten Menschenseele,

ein Reich, das mit dem Frieden und der Befreiung der
Menschen auch die mit diesen auf Gedeih' und Verderb
verbundene Tier- und Pflanzenwelt umschliessen soll. Unter allen
Religionen der Welt reicht keine an den Erlösungsgedanken
des Christentums heran. Das Wesen christlicher Anschauungist

die Erlösung der Menschenseele und damit die Erlösung
der Welt. Das alles macht uns frei, froh und stark. Wer an
Gott gebunden ist, der ist ganz frei, der kennt keine Furcht.
Unsere christliche Weltansicht trägt daher den Charakter der
Freude. »Siehe, ich verkünde euch grosse Freude « Es
gibt wohl kein Buch der Welt, das das Wort Freude so oft
enthält wie das neue Testament. Das macht uns stark.

Man liest in Ihren Büchern vielfach: Der sozialistische
Mensch handelt, der religiöse Mensch betet. Das stimmt nicht.
Eine Persönlichkeit wie Paulus mag als Beweis genügen. Sein
Leben bestand nicht im Augenverdrehen, sondern es war eir>
Leben der Tat. Wenn ich selbst noch lange nicht so weit bin
wie meine Religion es von mir verlangt, so tröste ich mich'
mit dem Apostel: »Religiös sein heisst, in einem grossen Dienste

stehen.« In diesem Dienste fühle ich mich auch jetzt. Religiös

sein heisst, seine Seele still und vertrauend zurückzugeben

in die höhere Hand. So wie einstens vor vielen Jahren
meine junge erste Frau, als sie blühend und plötzlich starb,
sagte: »Herr, nimm mich auf!«

Religiöse Menschen sind auch Menschen der Tat. Ich trage
beides in mir, das wissenschaftliche und das religiöse Weltbild.

Die Wissenschaft allein kann die Rätsel des Lebens nicht

V. Band : Vorträge und Abhandlungen.
VI. Band: Reisen. Indische Reiseberichte. Aus Insulinde. Ma-

laische Reiseberichte.
Sonderprospekte dieses Angebotes sind "bei allen Ortsgruppen-

Vorständen der F. V. S. erhältlich.
Vom Liebes- und Sexualleben. Von Dr. med. Ludwig Frank ;

2 Bände, 827 Seiten. Preis geheftet M. 14.40, in Ganzleinen geb.
|M. 16.50. Verlag: Georg Thieme, Leipzig.

Es existiert über das Liebes- und Sexualleben der Menschen
wohl nicht manches Werk, das so tief aus der Praxis geschöpft ist,
wie dasjenige des bekannten Zürcher Nervenarztes Dr. med. Ludwig
Frank. In 295 kleinern und grössern Abschnitten schildert der
Verfasser in freier und bildhafter Weise die zahlreichen Leiden, welche
aut Störungen im Liebes- und Sexualleben zurückzuführen sind. Er
begnügt 'sich aber nicht damit, die mannigfachen Erscheinungsformen
dieser oft zu einem ernsten krankhaften Affektleben, zu Sexualkatastrophen

oder gar zum Wahnsinn führenden Leiden aufzuzählen,
sondern er ist auch väterlicher Berater und weist die Wege, welche
zur Heilung führen. Mit tiefem Verständnis, wahrem menschlichem
Mitempfinden und Zartgefühl sind all die Liebes- und Sexualkonflikte

»aufgedeckt und auf ihre Ursachen zurückgeführt.
Mit Recht bemerkt der Verfasser im Vorwort, dass es heute noch

Aerzte und Laien gebe, die über das Wesen der allgemein nervös
genannten Leiden wenig unterrichtet seien. Weil ihn die tägliche
Erfahrung lehrt, dass viele dieser Kranken schwer leiden, oft
unerkannt und unverstanden durchs Leben gehen, wendet er sich in
seinem vortrefflichen Werk vor allem an die Erzieher, Juristen und



Nr. 16 DER FREIDENKER

lösen. Von den Naturgesetzen, vom Wesen des Lebens, von
der Entstehung der Arten, vom Leibseeleproblem, von all diesen

Rätseln ist — trotz der gigantischen Arbeit der Wissenschaft

— keines gelöst. Das innerste Element ist und bleibt
das Uebernatürliche. Die heutige Naturwissenschaft ist sehr
bescheiden geworden. Früher war man schnell dabei, zu sagen:
Wir haben alle Rätsel gelöst. Ich sage: Kommt nur immer
recht viel weiter, dann wird die Welt immer grossartiger. Das
Bedürfnis nach Religion, nach einer tieferen Weltbegründung
lässt sich doch nicht unterdrücken. Selbst einer Ihrer Parteiführer,

Sollmann, sagte einmal: »Notwendig wäre für unsere
Partei mehr Duldsamkeit«. Und ein Freidenker sagte als Gast
auf einer religiösen Tagung in Spandau: »Der blosse Materialismus

genügt grossen Teilen der Arbeiterschaft nicht mehr.
Ein Suchen nach etwas Tieferem ist da. Sie nennen es Gott.
Wir wissen noch nicht, wie wir es nennen sollen.« Ich denke
oft an Bebels Wort :»Christentum und Sozialismus stehen
einander gegenüber wie Feuer und Wasser.« Wenn aber Feuer
und Wasser in der Welt zusammenwirken, entwickeln sich
bekanntlich die höchsten Energien. Darauf beruht die
Dampfmaschine. Das Feuer allein macht es nicht. Das zerstört bloss.
Vielleicht darf ich offenherzig reden. In der religiösen und der
wissenschaftlichen Weltansicht liegen Energien vor, die
zusammenwirken könnten. Sie leben in der Anschauung, dass
Sie das grosse Ideal der Erneuerung der Menschheit verwirklichen

können durch zusammengefasste eigene Kraft. Sie wollen

die Befreiung des Menschengeistes erreichen auf dem Wege
der Gewalt. Sie machen aber dann denselben Fehler, von dem
Jesus sagte: »Denkt daran, die weltlichen Fürsten und Gewalthaber

wollen herrschen durch Gewalt. Bei euch soll es aber
anders sein. Ihr werdet den Sieg auf einem andern Weg
erringen.« Die Weltreiche wurden aufgebaut auf Macht und
Gewalt. Auf diesem Wege sind aber die gewaltigsten Machthaber
an einen Punkt gestossen, wo sie sich den Kopf eingerannt
haben. Jesus hat auch ein Weltreich gegründet, aber er hat es

aufgebaut auf die Verkündung der Liebe.
Lassen Sie mich schliessen mit einem Wort aus Ihren

eigenen Reihen. In der »Volkszeitung« forderten Sie kürzlich die
Arbeitereltern auf, ihre Kinder von der Konfirmation fern zu
halten, um der vorwärtsstrebenden Arbeiterklasse den Weg zf,<

Licht und Wahrheit zu bahnen. Ich habe diese Worte mit
Bewegung gelesen. Wahrheit und Licht, das sind zwei schöne,
gute Worte. In der Menschenseele ist eine Lichtsehnsucht. Wir
wollen gemeinsam nach Licht und Wahrheit streben, und ich

sage Ihnen, es gibt ein Licht, in dem man ganz froh ist, und
es gibt eine Wahrheit, von der es heisst: »Ihr werdet die Wahrheit

erkennen, und die Wahrheit wird euch frei machen.«

Darauf ergreift Gesinnungsfreund Prof. Hartwig das Wort:

Genossen und Genossinnen! Zunächst danke ich euch für
euer Vertrauen, dass ich in eurem Namen sprechen darf. leb

benütze zugleich die Gelegenheit, dem Herrn Vorredner zu

danken, dass er sich uns zu einer Diskussion zur Verfügung-

gestellt hat. Wir müssen auch anerkennen, dass er uns in seinen
Ausführungen sehr entgegengekommen ist. Er macht gewisse
Konzessionen, die sonst die Kirche nicht zu machen bereit ist.
Andererseits zwingen uns aber seine Ausführungen, soferne
sie dem sozialistischen Gedanken widersprechen, unsere
Ansichten schärfer zu formulieren.

Es war ein deutscher Geschichtsschreiber, Ranke, der
keineswegs marxistisch eingestellt war, der gesagt hat: »Wa?
sich in der Welt bekämpft, besteht nicht sowohl in den
positiven Forderungen, die von der einen oder anderen Seite aufgestellt

werden, sondern darin, was denselben zugrunde liegt;
die Tendenzen bekämpfen einander.« Er meinte damit, dass
in der Geschichte sich nicht die Ideen einzelner Menschen
auswirken, sondern diese Ideen gehören Gemeinschaften an.
Marxistisch betrachtet wachsen diese Ideen aus den
Klassengebundenheiten heraus. Das Proletariat gelangt aus seiner
Klassenlage zu einer anderen Ideologie als jene Menschen, die der
besitzenden Klasse angehören oder im Dienste derselben
stehen. Die Ideologie ist ein Produkt der Verhältnisse, in der der
Mensch lebt. Infolgedessen bekämpfen sich auch hier in
diesem Saale nicht zwei Ansichten einzelner Menschen, sondern
die zwei Menschen, die da sprechen, sprechen jeder im Namen
eines Systems. Es bekämpfen sich nicht Personen, sondern
Systeme.

Als ich die Worte meines Vorredners vernahm, hätte ich
beinahe geglaubt, dass auch ich ein religiöser Mensen sei.
(Heiterkeit.) Ei hat nämlich die Religion in seiner Art definiert. Er
hat gesagt, dass in der Religion- das Empfinden lebe, im
Dienste einer grossen Sache zu wirken, im Dienste des
Erlösungsgedankens. Das tue ich auch. Ich stehe im Dienste des
Sozialismus. Und der Sozialismus enthält gewiss einen
Erlösungsgedanken. Ferner hat Karl Marx gesagt: Die Kritik der
Religion endet mit der Erkenntnis, dass nicht Gott das höchste
Wesen für den Menschen ist, sondern der Mensch ist das höchste

Wesen für den Menschen und daher ist es unsere Pflicht,
alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen dieses höchste Wesen,
der Mensch, erniedrigt, geknechtet und beleidigt ist. Wenrj
also die Anerkennung der Hoheit des Menschen Religion
bedeutet, dann wäre auch der Sozialismus Religion. Wir lehnen
aber diesen Titel ab, weil der Begriff Religion im Laufe der
Jahrhunderte zu sehr diskreditiert worden ist. Wenn der Herr
Vorredner meint, dass im religiösen Glauben auch die
Anerkennung der Gleichheit der Menschen liege, dann ist es nur
verwunderlich, da es angeblich so viele religiöse Menschen
geben soll, dass diese Gleichheit der Menschen nicht anerkannt
wird. Wir Sozialisten wissen aber, dass eine wahre Gleichheit
der Menschen erst in einer klassenlosen Gesellschaft möglich
sein wird.

In einem einzigen Punkte wären wir Sozialisten allerdings
nicht religiös, denn der Herr Vorredner versteht unter Religion
die Anerkennung höherer, gleichsam ausserweltlicher Kräfte.
Nehmen wir diese Definition an, so müssen wir aber fragen,

Laien. Für jeden Freidenker und besonders für die mit Psychoanalyse

sich Beschäftigenden wird das Werk unzweifelhaft reiche
Belehrung und Aufklärung über ein Forschungsgebiet bringen, dessen

Betrachtung, wie Dr. Frank ausführt, noch stark mit religiösen
Anschauungen verknüpft ist. W,

Aberglaube und Zauberei, von den ältesten Z.eiten bis in die

Gegenwart, von Prof. Alfred Lehmann.
Im Verlag von Ferdinand Enke in Stuttgart erschien vor zwei Jahren

die dritte deutsche Auflage eines Werkes, das in jeder Freidenker-
tibliothek enthalten sein sollte. Das 752 Seiten umfassende, reich
illustrierte Buch darf als ein eigentliches Handbuch des Okkultismus
bezeichnet werden. Seiner volkstümlichen Darstellung wegen hat es

den grossen Vorteil, nicht nur von Fachleuten, sondern auch von
gebildeten Laien ohne allzugrosse Mühe begriffen zu werden.

Einleitend behandelt der Verfasser (Lehmann war Direktor des

psychophysischen Laboratoriums an der Universität Kopenhagen) das

Verhältnis des Aberglaubens und der Magie zur Religion und Wissenschaft,

die Religion und Magie bei den Naturvölkern. In den folgenden

Abschnitten sind behandelt: Die Weisheit der Chaldäer und ihre

Entwicklung in Europa, die Geheimwissenschaften, der moderne
Spiritismus und Okkultismus, die magischen Geisteszustände. Einzelne

besonders aktuelle Kapitel sind seit dem im Jahre 1921 erfolgten
Tode des Verfassers vom deutschen Uebersetzer, Dr. med. Petersen,
bis in die Gegenwart fortgesetzt worden.

Mit einer seltenen Klarheit und Wissenschaftlichkeit ist das Werk
geschrieben. Unzweideutig und mit einem scharf kritischen Blick

rückt der Verfasser den Okkultisten und allen den auf dem Gebiet

von Mystizismus »arbeitenden« Scharlatanen zu Leibe. Vor allem
geht sein Bestreben dahin, jeden Wunderglauben zu zerstören und
Beweise zu erbringen, dass all die geheimnisvoll anmutenden
Erscheinungen und die einem regellosen Spiele der Phantasie entspringenden

Einbildungen und Vorstellungen leichtgläubiger Menschen auf
wohlbekannte natürliche und seelische Kräfte zurückzuführen sind.

Das Lehmannsche Werk »Aberglaube und Zauberei« darf als eines
der besten Erzeugnisse aut dem Gebiete der Geheimwissenschaften
wärmstens empfohlen werden. W.

Le Traducteur, französisch-deutsches Sprachlehr- und
Unterhaltungsblatt. Das in der Schule gelernte Franzosisch lebendig zu
machen unet das Lesen und Sprechen geläufig werden zu lassen, als ob

man da drüben gelebt und studiert hätte, erreicht man, wenn man
den »Traducteur« sich hält. Probehefte kostenlos durch den Verlag
des »Traducteur« in La Chaux-de-Fonds (Schweiz).

i i i i i i i i i i i i i i i i i i ¦ i i i

Gesinnungsfreund

Haben Sie dem „Freidenker" schon einen

neuen Abonnenten geworben



124 DER FREI DENKER Nr. 16

wieso es komme, dass die religiösen Menschen beten. Was
soll denn das Beten für einen Sinn haben? Zu überirdischen
Kräften, von denen wir gar keine Vorstellung haben, kann mau
doch nicht wie zu einem menschenähnlichen Wesen beten. Es

liegt also offenbar ein Widerspruch vor zwischen dem, wa?
der Vorredner als Religion bezeichnet und dem, was die Masse
der Gläubigen als Religion empfindet. Ich selbst habe die
Erfahrung gemacht, dass die meisten sogenannten gläubigen
Menschen in Wahrheit nur abergläubisch sind. Ich habe auch
sehr wenig Christentum unter den Christen entdeckt. In der
Praxis ist die Religion sehr weit von der Definition entfernt,
die mein Vorredner gegeben hat.

In seinen Ausführungen über die religiöse und
wissenschaftliche Weltansicht hat der Vorredner eigentlich nur von
der Naturwissenschaft gesprochen, und das ist sehr interessant.

Nicht nur, weil er selbst auf naturwissenschaftlichem
Gebiete ganz gut beschlagen ist, sondern weil er damit
zurückgegriffen hat auf eine Zeit, da die Freidenkerbewegung sich
noch der Waffe der Naturwissenschaft bedient hat. Es war
eine Freidenkerbewegung, die noch nicht in die Massen
gedrungen war. Es war eine rein bürgerliche Freidenkerbewegung,

und diese war die Begleiterscheinung eines politischen
Kampfes, nämlich der bürgerlichen Revolution. Der Herr
Vorredner wird entschuldigen, wenn ich politisch werde, aber
selbstverständlich ist in diesem Thema Politik enthalten. Die
ersten Freidenker als Kulturkämpfer tauchen auf in einer Zeit,
als das aufstrebende Bürgertum in der Politik den Kampf
gegen den absterbenden Feudalismus aufnimmt. Die Kirche jener
Zeit war der Bundesgenosse des Feudalismus. Es war eine
gut feudale Kirche, die das Vorrecht der Geburt durch
religiöse Vorstellungen bekräftigt hat. Aus jener Zeit stammt das
Wort vom »Herrscher von Gottes Gnaden«, das bis in die
jüngste Zeit herübergenommen wurde. Wer den »Herrn von
Geburt« bekämpfen wollte, musste auch dessen Bundesgenossen,

die Stellvertreter Gottes auf Erden bekämpfen. Die
bürgerlichen Freidenker haben die Kirche bekämpft, indem
sie die Religion unter die Lupe der Wissenschaft genommen
haben. Aus jener Zeit stammt der Kampf der Naturwissenschaft

gegen die Religion. Das ist nicht erst ein neuer Streit.
Im Gegenteil. Wir Sozialisten stehen auf einem ganz anderen
Standpunkt. Die bürgerlichen Freidenker haben die Ergebnisse
der Naturwissenschaft verwendet, um an den Fundamenten
.der Religion, an den Worten der heiligen Schrift zu rütteln;
sie haben gezeigt, dass Widersprüche in der Bibel enthalten
sind und haben damit den Boden gelockert, auf dem die
Religionskritik erwuchs. Aber der ganze Kampf der Wissenschaft
gegen die Religion jener Zeit trägt unverkennbar den Charakter

des bürgerlichen Kampfes gegen den Feudalismus. Denn
was bedeutet der Darwinismus? Er bedeutet eine Absage an
das Vorrecht der Geburt. Dieses Vorrecht stützte sich nämlich
auf einen Stammbaum. Wenn man aber den Stammbaum der
Menschen sozusagen bis zum Affen zurückverfolgen kann, dann
hat jede Ahnengalerie ihren Sinn verloren. Der Nimbus des
Feudalismus ist dahin, wenn wir alle vom Affen abstammen.
Man erkennt, dass der Darwinismus indirekt aus dem
Klasseninteresse des Bürgertums entspringt. (Fortsetzung folgt.)

Das Kapitel Todesstrafe.
Von Prof. Hermann Sternbach.

In irgend einem europäischen Staate — ich erinnere mich
nicht mehr in welchem — ist unlängst (zwanzigstes Jahrhundert)

der Henkerposten vakant geworden. Im Zusammenhang
damit meldete eine Zeitung, es hätten sich über ein halbes
Hundert Bittsteller um den freigewordenen Posten beworben,
darunter auch Studenten, ein Geistlicher und sogar eine Frau.

Zweierlei ist in dieser Meldung beschämend: Glaubt man
ihr, so erfasst einen mehr als Trauer und Jammer, wenn man
über die Zahl und die Bereitwilligkeit jener Bittsteller
nachsinnt, die ohne Zaudern Henker werden wollen. Entweder sind
sie durch die Not so tief heruntergekommen, dass sie nach
diesem »Amt« wie nach einer Erlösung sich umsehen, oder sie
sind durch das Ethos der Gesellschaft so sehr entmenscht worden,

dass sie das Henkertum für recht, ehrenwert und lohnend
finden. Glaubt man der Meldung nicht, so müsste man den

Zeitungsmann Spiessruten laufen lassen, wenn er, möglicherweise

einer »höheren« Anregung folgend, nur darauf bedacht

war, diesen; abscheulichsten, die Menschlichkeit in ihrem
tiefsten Wesen schändenden »Amt« Reklame zu machen, bange
darum, dass es unbesetzt bleiben könnte. Denn die Meldung
war in einem Tone abgefasst, dass man dem Zeitungsmann in
dem nicht weiter Gesagten leicht nachhören konnte, wie wenn
er ermuntern wollte: »Seht, es ist nicht so ganz wegzuwerfen,
dieses Amt, wenn Studenten, ein Geistlicher und eine Frau
sogar ihm nachlaufen. Es ist ein Amt wie jedes andere —
ehrenwert und dem allgemeinen Wohl nützend.« So etwa klang
es nach. Dem allgemeinen Wohl! Die Ethik wilder Urvölker
und nomadischer Stämme gestattete ihnen, Greise, Kinder,
überhaupt gebrechliche Stammesangehörige, als Hindernisse
auf ihren Raub- und Wanderzügen, kurzerhand zu beseitigen,
sie für die »Schuld« ihres Gebrests mit dem Tode zu bestrafen.
Aus einer weit späteren Zeit ist uns Aehnliches unter allen
griechischen Stämmen nur von den Spartanern überliefert. Ihr
Staatswahn hat sie so sehr entmenscht, dass sie körperlich
nicht besonders wohlgeratene Kinder vom Gipfel des Taygctus
in den Abgrund stürzten. Sicherlich eine »Herzensstärke«, deren
sich kein anderes Säugetier sonst rühmen kann. Sie taten es
aber zum allgemeinen Wohl. Seither sind Jahrtausende
vergangen aber die Todesstrafe lebt noch fort, ist ein Justizurteil,
anders in der Form als die Todesstrafen bei den Urvölkern,
aber gleichfalls mit dem allgemeinen Wohl begründet.

Es ist indessen stark zweifelhaft, ob heutzutage durch die
Hinrichtung eines Menschen jenes allgemeine Wohl, das man
so gern im Munde führt und als Schutzwand benützt, wenn
man den Einzelnen vernichten will, tatsächlich auch gefördert
oder gesteigert wird. Das Vorhandensein der Todesstrafe hat
nirgends weder die Zahl der Verbrecher noch die Grausamkeit
der Verbrechen zu mindern vermocht. In den Staaten, die an
der Todesstrafe wie an einem wunderwirkenden Amulett
festhalten, haben die Verbrechen — sofern sie nicht üppiger
aufschössen — nicht aufgehört. Die Todesstrafe aber, die der
Staat an dem Verurteilten vollstrecken lässt, ist gleichfalls Mord,
ist dasselbe Verbrechen, das der Verurteilte begangen hatte,
ein Verbrechen also, für das der Staat, wenn er eine Person
wäre, von einem etwa gedachten Ueberstaat gleichfalls mit
dem Tode bestraft werden müsste. Die Gesellschaft aber findet
es' in Ordnung und gerecht, wenn der Staat, Mord strafend,
selber mordet. Das Verbrechen des Staates ist sicherlich noch
um ein Quentchen schwerer als das des gewöhnlichen Mörders.

Mag dieser noch so abgefeimt sein, er tritt an sein Tun
niemals mit solcher Kühle heran, mit so weisem Vorbedacht,
wie der Staat durch die Person seines Henkers und durch die
»Parade«, die die Henkertat zu begleiten pflegt. Wird doch
auch der Geistliche herbeigeholt, ist dabei, um dem Mord in
diesem Fall, weil ihn der Staat begeht, den Anschein eines

gerechten, geheiligten und gottgewollten Tuns zu verleihen.
Der Geistliche sollte (wenn er es mit seiner Sendung ernst
meint), indem er dem verurteilten Mörder die letzte Tröstung
spendet, seinem (des Mörders) Mörder, der die Gesellschaft ist,
»Du sollst nicht töten« zurufen. Die Gegenwart des Geistlichen
bei oder vor der Vollstreckung eines Todesurteils — eine
schändlichere, die Menschheit mehr entwürdigende Groteske
lässt sich schwerlich denken. Eine ethische Förderung erfährt
das allgemeine Wohl von dieser Groteske nicht. Wer findet
aber die Worte für der Seele Pein und Tortur eines menschlichen

Wesens, das zwischen Verkündung und Vollstreckung
des Todesurteils steht?

Jedes Leben ist sakrosankt — sagt Popper-Lynkeus. Es

steht keinem das Recht zu, das Leben eines Mitmenschen

gegen dessen Willen zu opfern; kein Ideal ist hoch genug, ein
solches Opfer zu rechtfertigen. Auch das Ideal der Justiz nicht.
Das Leben ist das höchste menschliche Gut, nicht selten das

einzige, das er besitzt. Ihm dieses zu nehmen, hätte allein der
ein Recht, der es ihm wielder zu geben vermöchte. Das aber

vermag weder der Staat, noch der von ihm angestellte Henker.
Auch die Soldaten nicht, denen von Zeit zu Zeit Henkertat
aufgezwungen wird, wo es sich um einen »schöneren« Tod,
sozusagen um einen Tod erster Güte durch Erschiessen handelt.

Wen ficht da das in Krämpfen sich krümmende und
windende Menschtum dieser schiessenden Menschen an? Dieser
»Parade« sei nur beiläufig gedacht.

Europa ist ein christlicher Erdteil. Seine Staaten und
Menschen leben angeblich nach den evangelischen Lehren. Man

hört es in der Religionsstunde, bei Toasten und bei vielen


	Religiöse und wissenschaftliche Weltansichten : (3.Teil)

