
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Artikel: Augustin oder Sokrates?

Autor: Albin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 13 DER FREIDENKER 101

allem in die Schulfrage, einzumischen, haben wir keine
Ursache, unseren, Standpunkt aufzugeben, denn nur dann hat
der Staat die Möglichkeit, sich wirklich frei zu halten von
kirchlich-konfessionellen Einflüssen und Machtgelüsten, wenn
er der Kirche gegenüber in demselben Verhältnisse steht, wie
zu jedem anderen Verein, wie zu jeder anderen juristischen
Persönlichkeit — und schliesslich sollen diejenigen, die lieber

.glauben als denken, die für die eigene persönlich-geistige
Unzulänglichkeit ein jenseitiges Surrogat haben müssen, ihren
»Sport« auch selber bezahlen.

Augustin oder Sokrates?
Marginalien zu einem Buch *)

Von A. Albin.

Zu dem Interessantesten, das menschlicher Geist und
menschliches Gemüt erzeugt haben, gehört ohne Zweifel die
Religion, gleichviel ob man sie Heidentum, Offenbarung oder
Ketzerei benennen will. In sie webt der Mensch all die
Heimlichkeiten hinein, die er sonst nur in den Tiefen seines
Herzens verborgen hält; in ihr liegen beieinander Sein und Schein,
Wünsche und Gelüste, Hoffnungen und Aengste, Charakter
und Würdelosigkeit — liegt die Summe des menschlichen Ich,
von der kein Quentchen fehlt, liegt seine Gesinnung. Sie
enthüllt sich uns, wenn wir seinem Gottesbegriff nachspüren.

Bei tieferem Einblick in die Religionsgeschichte sowohl als
auch in die Geschichte der Religionen fällt uns auf, dass die
alten Religionen einen gewissen Aristokratismus innehatten,
in dem Sinne, dass sie niemals bestrebt waren, sich rühmend
anzubieten, anderen Bekennern sich aufzudrängen noch sie
irgendwie mit »Seligkeit« zu versehen, oder wie das Glück
heissen mochte, das sie zu vergeben hatten. Auch war keine
von ihnen darauf versessen, als die alleinzige Glückspenderin
angesehen und angepriesen zu werden. Keine erhob Anspruch
auf das Weltbeglückungsmonopol, auf die Wundermacht des
Alleinseligmachens. Nichts lag ihren Priestern und Bekennern
ferner, als ihren Glauben unter »Ungläubige« zu tragen, sie
zu bekehren. Der Grieche, der seine Götter verehrte, weil er
in ihnen und sie alle in ihm lebten, war noch immer frei
genug, auch für andere Götter und deren Verehrer Achtung
aufbringen zu können, und er hätte es nur als Entwertung und
Entwürdigung seiner Götter befunden, für sie Reklame zu
machen, für sie zu werben oder sie mit anderen Gottheiten
im Konkurrenzkampf begriffen zu wissen. Der Römer, der in
punkto Religion sehr genau, ja sogar ängstlich war, sah darin
kein Vergehen, wenn er sich neben seinen heimischen Göttern
auch noch einen auswärtigen beilegte; im Gegenteil: er dünkte
sich so nur noch mehr geschützt, und sein Gott nahm es gar
nicht übel, rechnete es ihm nicht als Sünde an und vertrug
sich mit dem auswärtigen Gesellschafter auf die friedlichste
Art. Keine von diesen Religionen legte sich eine besondere
Mission zu, weshalb auch keine an Bekehrungssucht krankte.
Keine kündete laut oder leise, sie wäre erster und ihre Schwester

zweiter Güte. Eine gönnte der anderen ihren guten Platz,
ihren guten Glauben, ihre Gläubigen und die Seligkeit nach
ihrer Fasson. Die Beweggründe all der Erscheinungen, die
Geschichte machen, sind in heidnischer Zeit in der Religion
nicht zu suchen. Das »Eintreten« für Gott und »Kämpfen« in
Gottes Namen beginnt erst mit dem Augenblick, da Gott sich

*) Der Geist der Antike und die christliche Welt. Von Walter F.
Otto, Bonn, Verlag Friedrich Cohen, 1923.

dass sie beinahe 2000 Jahre später Rache für die Opfer nehmen muss,
die sich aus eigenem, fanatischem Antrieb einer Lehre hingeop'fert
haben, die schliesslich ausartete und einer Organisation zum
Deckmantel diente, die mit Evangelium und Heiligkeit nichts mehr zu
tun hat?

Wäre der Fall von Guadalajara der Exzess einiger Fanatiker,
dann würden wir darüber schweigen. Aber er ist ein vorbedachter
Anschlag aut die mexikanische Regierung und auf das mexikanische
Volk, und deshalb kann man nicht stillschweigend darüber hinweggehen.

Die Auswüchse der religiösen Intoleranz müssen bekämpft
werden aber mit edleren und menschlich-würdigeren Mitteln als

sie die Kirche anwendet. Eine derartig brutale, beispiellos dastehende
Gewalttat, wie sie aUt das Geheiss entmenschter Priester in Mexiko
begangen worden ist, muss von allen anständig Denkenden mit
tiefster Entrüstung zurückgewiesen und der allgemeinen Verachtung
überliefert werden.

»geoffenbart« hatte. Mit der Offenbarung kommen Bekehrung
und Bekehrungseifer zur Geltung, stellt sich die seltsame
Erleuchtung ein, die es besser wissen will als du selbst, wessen
deine Seele zu ihrem Glück und Heil bedarf, die es dir
weismachen will, dass nur durch sie allein du erlöst werden kön:
nest, wenn es dich auch nach keiner »Erlösung« dürstet. Aber
sie weiss es besser. —

Das europäische Kultur- und Geistesleben fusst auf der
Antike und dem Christentum. Es ist eine Mischung, keine
Synthese. Denn eines ist in dem anderen niemals völlig
aufgegangen, konnte nicht aufgehen. Diese zwei Geistesrichtungen

sind Gegensätze, wie sie ikrasser nicht gedacht werden
können. Sie verhalten sich zueinander wie Ja und Nein. Vom
rein wissenschaftlichen, durch keinerlei Glauben oder Irrglauben

verfärbten Standpunkt diesen Erscheinungen beizukom-»

men, isi von mehreren versucht worden, um nur Feuerbach
und Kautsky zu nennen. Diesen reiht sich nun Walter F. Otto
an. Er stellt sich jenseits alles Glaubens und indem er von
einem anderen Sehwinkel aus mit der Freude und Offenheit
des Denkers an dieses Problem herantritt, eröffnen sich ihm
und uns völlig neue Gesichtspunkte.

Man glaubte bislang, der Antike besondere Ehre anzutun,
Wenn man behauptete, sie wäre in vielen Punkten den Idealen
des Christentums nahegekommen. Die Behauptung war
Gemeinplatz worden nicht minder als jene, die Menschheit habe
durch das Christentum viel gewonnen. Das alles wird gedankenlos,

nahezu dogmatisch nachgesprochen. Otto geht den
umgekehrten Weg. Er sagt, dass der christliche Geist die Werte
der antiken Welt- und Lebensauffassung nur deshalb verworfen

hätte, weil sie für ihn zu gross waren. Er fragt ferner,
was die Menschheit durch das Christentum verloren habe. Das
Christentum wurzelt in der Vergottung des menschlichen
Selbst. Ihm zuliebe hat es die ganze Welt der Gestalten in
Rauch und Schemen aufgelöst und Gott und Seele als deren
zwei Pole hingestellt. Vor dem Heiligenschein des Christentums

versinkt die Welt der Gestalt, zerrinnt die Wirklichkeit
ins Wertlose und Nichtige. Der Christ schaut nach innen. Seele
war indessen auch dem Griechen nicht fremd, aber bei ihm
war sie zur Gestalt berufen. Er findet das Göttliche in der
Gestalt, aussen. Seine Weltanschauung ist auf Natur und Geist
gerichtet und aus dem Grunde bleibt er von dem dem christlichen

Menschen innewohnenden und ihn zermarternden Zwiespalt

verschont. Es ist indessen irrig, nur von jüdischer oder
christlicher Religiosität zu sprechen und den Griechen eine
solche abzuerkennen. Denn der Mangel an Verständnis und
Neugierde für die Religiosität der Griechen unserseits
berechtigt noch nicht zur Verneinung dieser ihrer Religiosität
überhaupt. Die griechische Religiosität hatte etwas spezifisch
Eigentümliches, Erdgebundenes, Lebensfrohes, und nur weil
sie in ihren Aeusserungen von der jüdisch-christlichen abweicht,
wähnt man sich im Recht, sie streichen zu dürfen. Es ist nur
auf Eigendünkel zurückzuführen, auf ein Sichselbstbevorzugen,
wenn man sich als den Begnadeten und den anderen als
Verdammten hinstellt. Indessen sind nach Otto nicht Augustin
und Dante, sondern Homer und Sokrates die eigentlich
Begnadeten gewesen, »da die christlichen Vertreter durch dichtes
Dunkel gegangen, einen langen bösen Weg, auf dem sich Dinge
zugetragen haben müssen, die sich nie wieder gut machen
lassen, auch durch keine Seligkeit«. Indem der Christ Eines:
den Glauben an Gott gewonnen, hatte er ein Anderes,
Grösseres: den Glauben an sich selbst verloren, was ihn sich und
sein Daseinsrecht entwerten, sich für »schuldig« erkennen und
nur noch auf die »Gnade« angewiesen sein liess. Wer sich

schuldig erkennt, gibt seine Schlechtigkeit zu, hat letzten Endes
kein gutes Gewissen. Der Grieche hatte eines, denn er hatte
einen männlichen Rückhalt von Stolz in sich, eine natürliche
Frömmigkeit, die in einer heiteren Gebundenheit an Welt und
Wirklichkeit begründet war. Griechentum ist Wirklichkeitsreligion.

Der Gottesglaube des Griechen ist die religiöse
Interpretation der Wirklichkeit und als solche schliesst er jedes
Zerfallensein mit dem Leben und sich selbst aus. Der Christ
hingegen schwebt wie zwischen Abgründen ¦— es ist doch

schwer, ja unmöglich, von der Natur loszukommen, mag man
sie auch hassen — und darf sich nicht einmal zutrauen, selbst
im Guten aus freien Stücken, d. h. ohne Gottes Mittun und
Mithelfen, vorwärtszukommen. Der Grieche hingegen erbittet
von seiner Gottheit nur Glück; Weisheit aber und rechte Ge-



102 DER FREIDENKER Nr. 1 $

sinnung will er sich selbst verdanken. Die Vielgötterei hat die
Seele des griechischen Menschen gar nicht verunstaltet, ihr
das in natürlichem Sinn aufzufassende Göttliche gar nicht
entzogen. Im Gegenteil: der homerische Mensch streift mit jedem
Schritt, den er in seinem Dasein tut, an die Sphäre des
Göttlichen. Jeden Genuss, jede Kraftäusserung, jeden grossen
Gedanken, der in ihm erwacht, führt er auf einen Gott oder eine
Göttin zurück. Das Göttliche liegt für ihn in dem Menschlichen.
Mitten in dem Wirklichen sieht er sich von Grossem umgeben,
ohne dass dabei Wunder geschehen. Seine Götter mühen sich
auch um Wunder nicht; sie tun nicht mehr, als in der
Erfahrungswelt wirklich geschieht. Sie sind ihm auch ohne Wunder
gross genug, weil er sich selbst gross weiss, weil er sie in den
Aufwallungen seiner Kraft, in seiner leidenschaftlichen Glut,
im Blitz des Gedankens und Entschlusses erlebt. Ein quellendes
Ja lebt in Allem und Jedem. So ist denn auch nach griechU
scher Weltauffassung Frömmigkeit nichts anderes, als Bejahung
alles Lebenden und Wirklichen. Eine Weltauffassung, die den
Stürmen der Jahrtausende standzuhalten vermocht und in der
sich alle grossen Geister Geister bekennen, sobald sie, frei
von Tradition und Dogma, ihre eigene Stimme erheben durften.

Diese Weltauffassung und Religion hat dem Hellenen der
Sänger gegeben, nicht der visionäre Prophet oder extatische
Priester. Und das kam ihm umso leichter, als er gar nicht die
Absicht hatte, zu belehren, zu dogmatisieren oder zu katechj-
sieren. Den Gedichten Homers eignet eine natürliche
Frömmigkeit, wie sie der Mensch, der freidenkende Mensch im
Angesicht des Daseins und der Daseinsfülle im Bewusstsein des
ihm innewohnenden menschlichen Stolzes empfindet. Im
Christentum tritt an die Stelle der Erkenntnis und des mit ihr
zusammenhängenden Stolzes die Angst. Sie hat von der menschlichen

Seele Besitz genommen, den Geist eingeschnürt und
das dem Altertum völlig fremde Gefühl des Selbsthasses ge<-

schaffen. Das führte eine Um- und Entwertung der Gefühle
herbei. Das früher Geachtete stösst auf Verachtung, das früher
Verachtete wird auf den Schild gehoben. Sklavisches wird als
Herrliches gepriesen. Wusste der Hellene stets seine Würde
zu wahren und zu bewahren — erlebte er doch die Gottheit im
Hochgefühl des Daseins — so sucht der Christ seinen Gott im
Abscheu vor sich selbst, gefällt sich in seiner Unwürdigkeit und
rechnet es sich als Tugend an, diese Unwürdigkeit anzuerkennen,

mit ihr zu liebäugeln, sie als preiswerte Ware laut zu
Markte zu tragen. Ein würdevolles Verhältnis zur Gottheit kann
sich da nicht mehr ergeben, es sei denn, dass man Zerknirschung,

Zudringlichkeit und Preisgabe seiner selbst als
vornehme Verkehrsformen zwischen Gott und Mensch ansehen

will. Wie klein muss dieser Gott sein, wenn es ihm wohltut,
nur von »elenden Würmern« und Schuldbeladenen angebetet zu
werden Aber dieser Gott konnte nur auf Kosten menschlicher
und männlicher Würde gedeihen ; ihm zuliebe ward die
Wirklichkeit zum Schatten, die Welt leer, die Natur leblos. Dem
seiner Würde entblössten Menschen bleibt nichts anderes übrig
als dienender Gehorsam, weibliche Hingegebenheit und Durst
nach »Seligkeit« und Jenseits. Dem Griechen war diese Sehnsucht

fremd, er kannte keine Gier nach persönlicher Fortsetzung
des Daseins. So erfüllt war das Leben. Das Totenreich war der
Schatten des Lebens und der tote Achill wünscht sich, lieber
ein Knecht auf der Oberwelf'zu sein als der Schatten des
berühmten Achill im Reich des Düstern. (Aber auch dem
Gläubigen ist allem Glauben zum Trotz das Diesseits lieber als das

Jenseits!)
Der Christ brüstet sich mit seiner Schuld, tut sich was

darauf zugute, denn Stolz ist Sünde. Der mosaisch-christliche Gott
liebt es" den Menschen nur klein und winzig und voller Demut
vor ihm im Staube kriechen zu sehen. Sich selbst verachten,
hassen, anspeien — heisst man Demut. Echte Demut verträgt
sich sehr wohl mit Selbstachtung und Stolz. Die christliche
Demut indessen entspringt aus masslosen Ansprüchen, ist
geflissentliche Selbsterniedrigung, nicht der Selbsterniedrigung
wegen, sondern mit dem Hintergedanken, »erhöht zu werden«.
Wer sich selbst erniedrigt, will erhöht werden — so para-
phrasiert Nietzsche den evangelischen Spruch. Und Spinoza
trifft das Richtige, wenn er darauf bezugnehmend sagt, der sich
selbst Erniedrigende stehe dem Hochmütigen am nächsten. Um
der Grösse zu nahen, muss man aber selbst gross und stolz sein
und ein heiteres Bewusstsein in sich tragen. Das kennt die

^gläubige« Seele nicht. Daher die düstere Beklommenheit auf
den Stirnen christlicher Autoritäten im Gegensatz zum heiteren

Lichtschein auf denjenigen der Alten. Die Seligkeit des Lebendigen,

erfüllten Lebens, wie sie dem Hellenen eignete, hat der
Christ nicht, weil sein Leben arm und selbstmörderisch geworden

ist. Er hat das Lachen verloren. Daher das Beklemmende
der Kirchen. Aber auf den Tempeln der griechischen Götter
lag der Sonnenschein der Heiterkeit. Der Grieche fand in seiner
Religion Bestätigung, Ermutigung und Förderung seines ganzen

Wesens. Welche Hemmung die Besten in der christlichen
Welt erlitten, all die Geistbegabten, Ungenügsamen, Strebenden,

Wahrheitsuchenden, lehrt manches Blatt der Historie.
Mit der »christlichen Liebe«, die so viel Aufhebens von sich

macht, hat es sein eigenes Bewenden. Sie ist schon dadurch
eine besondere — sagt Feuerbach — dass sie christliche
ist, sich christliche nennt, da doch im Wesen der Liebe Universalität

liegt. Solange die christliche Liebe die Christlichkeifc
nicht aufgibt, nicht die Liebe schlechtweg zum obersten
Gesetze macht, so lange ist sie eine Liebe, die den Wahrheitssinn
beleidigt. Die christliche Liebe entstammt der Schwäche und
Haltlosigkeit der Seele im Gegensatz zur Güte. Gütig kann
man aus Schwachheit nicht sein. Und Liebe ohne Güte ist eine
leere Nuss. Kommt aber Güte in der christlichen Gesinnung
zum Vorschein? Die Sprache der berühmten Zeugen, Lehrer
und Vorkämpfer der christlichen Kirche — sagt Otto — ist
ohne Frage die ungütigste, die jemals von Vertretern einer
grossen Sache geführt worden ist. Sie gärt von offenem oder
geheimem Hass gegen alles, was der Sehnsucht nach dem
Heil der Seele nicht schmeichelt. Kreuzzüge, Inquisition,
Scheiterhaufen beweisen zur Genüge, wie diese Liebe sich auswirkte.
Dieser Hass und jene Liebe sind innig verwandt. Wo die Natur
als Natur im Prinzip gehasst wird, dort kann es keine Liebe
zum Menschen als Menschen geben. Besonders aber kommt
dieser Hass in Schwung, wo er sich gegen das freie Denken
richtet. Vulkanische Ausbrüche dieses Hasses gegen, jeden freien
Gedanken wimmeln in den Schriften der Männer, um deren
Haupt der Heiligenschein glänzt. Vernunft, Weisheit und freies
Denken sind der Offenbarung nicht willkommen. Umso
willkommener aber das Törichte, das der Vernunft zuwiderlaufende
Credo, quia absurdum. Ich glaube, weil es töricht ist. Die Ver:
nunft wird ausgeschaltet. Was bleibt? Nichts als Selbsterniedrigung,

Selbstzerstörung und Selbstanklage. Das sind die
neuen Tugenden, die das Christentum hervorgebracht hat. Man
muss sagen, dass sie weder dem neuen Gott noch dem neuen
Menschen zur Ehre gereichen. Der neue Gott ist zum allmächtigen

Herrn erhoben, »zu dem der neue Mensch nicht in
aufrechter Haltung spricht (wie es der Grieche hat), sondern
gebückt wie ein Knecht, der Prügel verdient hat«. Das
Emporkommen des Christentums bedeutet den Untergang für die
Vornehmheit menschlicher Gesinnung, bedeutet die Entehrung der
Seele.

Sicherlich ist das Christentum nicht das Letzte, das der
menschliche Geist zu sagen und zu vollbringen hat. Von
Menschen geschaffen, ist es der Zeit und Endlichkeit unterworfen,
wie alles, das vom Menschen herrührt. Der menschliche Geist
blickt schon heute darüber hinaus. Erdgebunden wird er wieder
die Erde in Besitz nehmen, sich am Kosmos entzücken und an
dessen Wundern sich freuen und genug haben. Bedarf es eines
grösseren Wunders als es die Natur ist und — der menschliche

Geist?

Vermischtes.
Aberglaube. Die Kirche ist noch immer bemüht, Aberglaube zu

verbreiten. Besonders wenn es gilt, neue Volksbildungsmittel beim
Volke anzuschwärzen, erklärt sie jene gerne als Teufelszeug. Man
wird nicht fehlgehen, wenn die Meinung polnischer Bauern, auch der
Radio sei ein Satanswerk, auf pfäffischen Einfluss zurückführt.
(Hierzulande ist man aut kirchlicher Seite klüger und nützt dieses
allgemeinste sprachliche Verkehrsmittel zu kirchlichen Zwecken aus.)
In Polen aber ging die Erbitterung gegen den Radio so weit, dass
eine Anzahl Bauern einen Lehrer erschlugen, der sich einen
Empfänger angeschafft hatte, weil sie des Glaubens waren, dieser sei
an den starken, die Ernte bedrohenden Regenfällen schuld.

Gott, der Gerechte. Die »Breslauer Zeitung« findet, das Mitgefühl

Deutschlands für die von den Mississippi-Ueberschwemmungen
Heimgesuchten könne nicht gar gross sein und erkennt in dem namenlosen

Elend, das über weite Länderstrecken gekommen ist, eine
Strafe des gerechten Gottes dafür, dass Amerika sich im
»masslosen Uebermut in Verblendung und barbarischer Kriegsgier in
den Weltkrieg eingemischt«, statt dass es sich um »die Eindeichung
des Mississippi mit seinen 245 Nebenflüssen bekümmert hat«.


	Augustin oder Sokrates?

