
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Rubrik: Feuilleton : (Schluss)

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<)8 DER FREIDENKER Nr. 13

rein geschichtlich erfassen und beurteilen. Aber gerade das
»ist die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem
Christentum, dass die Theologie stets modern (historisch-wissenschaftlich)

gewesen ist, das Christentum aber nie, aus keinem
andern Grunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte
hat haben wollen, hingegen selbst damit anfing, sich zu aller
Geschichte herauszustellen, und so lange es etwas bedeutete,
sich auch gegen sie gesperrt hat. In seiner heute erreichten
vollkommenen Verweltlichung muss es erliegen und kann ihm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dem
will, was das Christentum von jeher gewollt hat«. »Wir mit
unserm Urteil sind bei Tröste, aber die moderne (uns
umgebende) Welt ist es wohl nicht, die von modernem und
historischem Christentum als ernst zu nehmenden Dingen redet.«

»Wozu sind Theologen überhaupt gut? Zu Lehrern der
Moral taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der
Religion freilich nicht mehr. Offenbar dazu, um zwischen Moral
und Religion zu vermitteln. Zu dieser Vermittlung drängen sie
sich, was denn noch ihr bester Titel auf ein Bürgerrecht im
Zwischenreich zwischen Religion und Moral sein mag, so
zweifelhaft er ist. Die Theologen gelten für unentbehrlich,
und das ist nun einmal nahezu gleichviel, als ob sie es auch
wären.«

»Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, sie sind im günstigsten

Fall Unterhändler des Christentums mit dieser Weltb und
eben darum traut ihnen auch niemand recht über den Weg.«

»Das anmassliche Beginnen der Theologie als Fürsprecherin

der Religion rächt sich damit, dass sie mit ihrer immer
zunehmenden Unfähigkeit, die Blosse der Religion zu decken,
nur immer vollkommener auch die eigene Blosse, den Nihilismus

ihrer eigenen Grundlagen, aufdeckt.«
Vae victis!
Das Religionsproblem der Gegenwart.

»Solange eine Religion unter uns lebt, ist mit ihr eben auch alles
in Ordnung für uns, und sie wird auch gar nicht verteidigt,
weil sie der Verteidigung nicht bedarf. Ist sie aber einmal in
unsere Kultur übergegangen, so ist sie als Religion tot und
lebt nur vom Leben, das ihr die Kultur noch gönnt. Hat sie, die
Religion, dagegen bei ihrem Volke gar keine Zeit gefunden,
in den Stand einer Kultur überzugehen, so welkt sie wie eine
geknickte Blume ganz von selbst dahin Unser Christentum

ist längst unter uns Kultur geworden, aber unsere Kultur
fängt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis dafür,
dass wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als
unsere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns
Illusion solange als Geschenk eines Gottes oder überhaupt
einer Aussenwelt vorgestellt hat, sondern was wir uns in der
Welt selbst erworben zu haben bewusst sind.«

»Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als
Weitlenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte,
vorausgesetzt, diese sei die Geschichte der von Gott in die Welt ge-

Feuill eton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.
(Schluss.)

So hat denn der Teufel endlich wieder seine wohlverdiente
Würdigung gefunden, und, von der heiligen römisch-katholischen Kirche
offiziell anerkannt und protegiert, entfaltet er von neuem eine eifrige
Tätigkeit. Ueberall, wo frohe, freie Menschen sich tummeln, schlägt
er die Werbetrommel. Daneben aber hat er, wenn anders die lieben
Brüder in Christo genau unterrichtet sind, Sitz und Stimme in jeder
Gesellschaft, in jeder Arbeiter-Union usw., die nicht unter geistlicher
und kirchlicher Bevormundung steht, bei Streiks fungiert er im
Komitee und in sozialistischen Versammlungen führt er sogar den Vorsitz.

Und wir Freidenker — nun, wir sind des Teufels persönlichste
Trabanten. — Und dann, dass wir die Hauptsache nicht vergessen,
beschäftigt sich der Herr Satan ja auch noch immer mit den Mönchen

und Nonnen und Pfarrersköchinnen, welch letzteren er in
Gestalt ihres Beichtvaters zur Nachtzeit an das Bett hintreten und oft
sogar in dasselbe hineinschlüpfen soll. Und da es tausende von
Priestern una tausende von Priestersköchinnen gibt, ist also nicht
anzunehmen, dass der Teufel in absehbarer Zeit sich dem Heere der
Arbeitslosen wird anschliessen müssen. Und selbst, wenn es ihm
mit der Zeit an diesbezüglicher Beschäftigung fehlen sollte, hätte er
ja, nach der Lehre der Herren Geistlichen, ein Heim in jeder
Familie, »wo keine Bibel ist im Haus«, wo man nicht morgens mit
Gebet aufsteht und nicht abends mit Gebet zu Bette geht, wo man

setzten Religion des Christentums, und es werde demnach
angenommen, er habe ihre Geschichte gelenkt. Augenscheinlich

hat er dies nicht getan, in der Kirchengeschichte ist nichts
wunderbar, in ihr erscheint das Christentum der Welt so
unbedingt preisgegeben, wie nur irgend ein anderes Ding, das
in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem
Gebiet des geschichtlichen Lebens auch nicht
Eine der Korruptionen und Verirrungen erspart
geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hält die Kirchengeschichte keine Vorstellung

ferner als die eines besonderen, über der
Kirche waltenden Schutzes.«

»Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten
Testaments. In seiner reifen Jugend verkündeten Himmel und Erde
die Ehre dieses Gottes. Kein Wunder, dass er sich allmählich
zu einem Sultan auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit
vertrieb, eine Vasensammlung anzulegen und die ihm zusagenden

Töpfe durch Aufnahme in die Sammlung zu »ehren«, die
andern, die meisten, denn es gefielen ihm wenige, zu
zerschlagen. Diese Geschichte hat Gott, wie alle seines

Gleichen die ihrige, nur in den Köpfen seiner

Verehrer erlebt; man denke aber bei dieser
Geschichte an die der vielen kleinen Götter, die in den Köpfen
der Menschen gross werden, und was aus ihnen schliesslich
im Dunste des ihnen gespendeten Weihrauchs werden mag.«

»Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen
die Theologen, moderne namentlich, wie Kinder

mit ihren Puppen, mit derselben Sicherheit
in Hinsicht auf ihr Eigentums - und Verfügungsrecht

darüber, spielen. So werden denn diese Theologen

am besten darüber befragt werden, um zu erfahren, dass
sie darüber nichts wissen und auch nichts wissen können, aus
dem einfachen Grunde, weil kein Mensch etwas davon weiss,
Begriff und Ding in diesem Fall lediglich menschliche
Erfindungen sind.«

Persönliches. »Bedenke ich, was ich jetzt weiss und
zum Teil auch in meinen Papieren aufgespeichert weiss, so
fühle ich mich bisweilen nicht anders als zur Befreiung
der Kultur von der modernen Theologie berufen.

Und doch; trotz aller Vorbereitung,' bin ich nicht im
Besitz der Kräfte, über den Lärm, den ich hervorrufen würde,
noch Herr zu werden. Denn um etwas anderes wäre
es mir nicht zu tun als u^n den Nachweis des finis
Ch ris ti an i s m i a'm modernen Christentum. Das ist
für mich zu viel, zumal wenn ich bedenke, dass mir für die zu
übernehmende Aufgabe jeder Stachel eines ernsten Christenoder

Religionshasses fehlt. Es bleibt mir, soweit ich nach
Trost frage, immerhin der, dass ich im grossen Kampfe der
modernen Menschenwelt mit ihrer Religion nicht das erste
noch das letzte Opfer bin. Mit schwachen Kräften habe ich
wohl mitgestritten, aber den Sieg der mir verhüllten
sogenannten Wahrheit, so viel ich absehe, nirgends verstellt.«

keine Kirchensteuern zahlt, und wo man nicht ab und zu eine
chemische Seelenwäsche vornehmen lässt.

Zum Ueberfluss bleibt dem Herrn Teufel neben seiner irdischen
ja auch noch immer seine höllische Tätigkeit. Er muss dafür sorgen,
dass die Seelen aller Heiden, sowie aller anderen Leute, die nicht
kurz vor ihrem Tode dem Priester ein Oblatenfrühstück oder eine
letzte Oelung abkaufen, prompt abgeholt und der Hölle einverleibt
werden. Da nun von den rund hunderttausend Menschen, die
durchschnittlich jeden Tag aut dem weiten Erdenrund sterben, kaum der
zwanzigste Teil eine solche Eintrittskarte zum Himmel sich löst, so
hat der Teufel jede Minute durch ungefähr sechzig Schornsteine zu

fahren, um sich aus allen fünf Weltteilen seine Beute zusammenzuholen.

Ausserdem aber muss er die hunderte von Millionen, die
bereits in der Hölle schmoren, unter steter Aufsicht halten. Er muss
dafür sorgen, dass dort beständig Heulen und Zähneklappern herrscht,
und dass im »Reiche der Finsternis« das ewig brennende Feuer nicht
verlöscht. Man sollte denken, dass diese vielseitige Tätigkeit des

Teufels mindestens eine ebenso schwierige sein muss, wie diejenige
der heiligen Dreieinigkeit, die bekanntlich ' über die Haare aut dem

Kopfe jedes einzelnen Menschen Buch zu führen und dafür zu sorgen
hat, dass ohne den Willen Gottes keine Spatzen vom Dache fallen.

Wohl sagt auch Brors an einer Stelle: »Alle Teufelsgeschichten
glauben ist Aberglauben, aber alle Teufelswerke leugnen ist ein noch

viel gefährlicherer Irr- oder Unglaube«. Und wir — selbst wenn wir
Freidenker sind — wollen uns dieses Irr- und Unglaubens doch auch

nicht schuldig machen. Denn es ist unzweifelhaft, dass es zum
mindesten einen Teufel gibt. Ich selber wenigstens bin ihm schon oft

genug begegnet, ja, ich begegne ihm noch jeden Tag auf Schritt und



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

Schlussbemerkung. Ich möchte dem Eindruck dieses
wuchtigen Verdammungsurteils gegen die moderne Theologie
aus dem Munde eines der gelehrtesten und tüchtigsten Theologen

selbst durch keinerlei Nachträge und Bemerkungen
Abbruch tun und setze nur zum Schluss einen Passus aus einem
Brief Peter Gasts an Overbeck hin (Brief vom 25. Sept. 1883) :

».Nietzsche kämpft direkt gegen das Christentum : damit ist
er unabsichtlich ein Erhalter desselben. In Ihre Hand ist es
gegeben — ohne dem Christentum wehe zu tun, ohne es zu
Gegenwirkungen zu reizen — es mit der Zeit unmöglich zu
machen, indem Sie das Protokoll seiner Vergangenheit
aufnehmen.«

Diese prophetischen Worte gehen ihrer Erfüllung entgegen.
Overbecks Gedanken leben und weben in der heute viel
diskutierten Theologie Karl Barths, und hier werden sie machtvoll

im Sinne unserer Bestrebungen wirken; darüber später
mehr. Dr. E. Ht

Die Trennung von Staat und Kirche
jm Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Ruckblick, von E. E. Kluge, Zürich.

(Schluss.)

Die Diskussionen, die sich im Anschluss an die Lex-Fon-
tana entsponnen hatten, bildeten den Ausgangspunkt zu einem
Entwurf, den der Staatsrat Henri Fazy dem Staatsrat am
14. September 1906 unterbreitete, und den dieser in seiner
Sitzung vom 25. September eingehend behandelte. Am 9.
Oktober bereits genehmigte der Staatsrat den endgültigen Text
des Entwurfes Fazy, und im wesentlichen auf seiner Grundlage
beruhte das Gesetz, das am 30. Juni 1907 dem Volke zur
Abstimmung vorgelegt wurde, nachdem sich der Grosse Rat in
der Zeit vom 13. Oktober 1906 bis zum 15. Juni 1907 in drei
langen Debatten sehr eingehend damit befasst und alle
Argumente für und wider die Trennung genau erwogen hatte.

Die national-kirchlichen Kreise, namentlich die reformierte
kirchliche Oberbehörde, haben sich von allem Anfang an gegen
die Trennung ausgesprochen. Im Gegensatz hiezü haben 17
Pfarrer der reformierten Landeskirche zugunstender Trennung

einen Aufruf erlassen, dessen freier, fortschrittlicher
Geist vom sonstigen Lamentieren dieser Kreise über
»Religionsgefahr« und »Sittenverfall« erfreulich abstach und
deshalb alle Beachtung verdient. Wir entnehmen dem interessan-
Dokument folgende Stelle:

»Warum sollte unsere Kirche ohne staatliches Kultusbudget

nicht protestantisch, national und für alle offen bleiben,

welche freiwillig ihr angehören wollen? Wir leugnen
nicht die ruhmvolle Vergangenheit unserer Genfer Kirche;
aber wir glauben, dass sie ihre ruhmvolle Vergangenheit
dem Schutze Gottes und defm Gehorsam unserer Väter
verdankt und nicht* der finanziellen Unterstützung des Staates.

Tritt. Aber er trägt treilich keine Hörner auf dem Kopfe, und er hat
auch keinen Schwanz und keine Gänse- oder Pferdefüsse, wie der
biblische. Nein, er geht herum Tn Menschengestalt, oft nach der
Mode gekleidet, oft auch im Arbeitskittel und öfter noch in der Kutte
des Geistlichen. In allen Ständen und Kreisen ist er zu finden. Ich
meine den Teufel, »gegen den die Götter selbst vergeblich kämpfen«
— den Teufel der Dummheit, der Heuchelei — den Teufel der Dummheit,

der sich jedem Fortschritt, jedem freien Forschen entgegenstemmt,

der die Menschheit auf das geistige Niveau des Hottentotten
und des Buschnegers zurückschrauben möchte ; den Teufel der
Heuchelei, der für ein fettes Jahresgehalt die Augen gen Himmel
verdreht unu jeden verdammt und verflucht, der nicht m i t ihm die
Augen verdreht, und der, im Dienste der Mächtigen stehend und mit
ihrem Gelde bezahlt, den Menschen unablässig zuruft: »Darbet,
schindet, schuftet, so viel ihr könnt, glaubet, gehorchet und zahlet
ohne zu denken, ohne zu mucken, und ihr werdet im Himmel
tausendfältig dafür belohnt werden!« — Dieser Teufel, der Teufel der
Dummheit, der Heuchelei ist der einzige, den wir Freidenker kennen,
und ihn wollen wir bekämpfen, wo immer er sich blicken lässt! —
nicht mit Gebeten oder Rosenkränzen, nicht mit Weihrauch und
Kirchenliedern, nicht mit Bibelsprüchen und Kreuzeszeichen, sondern
mit dem Lichte der Aufklärung, mit den scharfen Waffen des gesunden

Menschenverstandes

„Sonntagsandacht !"
Der schweizer-argentinische Journalist Alfred Cahn schreibt

im »Argentinischen Tageblatt« vom 24. April 1927:
Mexikanische Geistliche haben in der Osterwoche eines der gröss-

Wir gehen noch weiter. Wir wagen zu behaupten, dass
die Trennung unserer Kirche nicht nur erlauben werde, das
begonnene Werk fortzusetzen, sondern auch neue Fortschritte
anzubahnen und eine ausgedehntere Tätigkeit zu entwickeln.
Eine Kirche, die an den guten Willen aller derjenigen sich
wendet, die in freier Weise sich geeinigt haben, um am
Reiche Gottes mitzuarbeiten, wird eine Schule starker
Ueberzeugungen und edler Opferwilligkeit werden, die dem ganzen

Lande zum Nutzen gereichen wird. Wir haben hinlänglich
Vertrauen in die Kraft des Evangeliums und in das gute

Einvernehmen, das gegenwärtig unter uns herrscht, um
darauf zu zählen, dass die neue Kirche eine grosse und schöne,
nationale und christliche Kirche sein wird1, deren Ehrgeiz
darin besteht, am moralischen Wohle des Vaterlandes
mitzuarbeiten. Bei dieser Erneuerung der Kirche haben ihre
Mitglieder allein mitzureden. Die Leitung der Kirche
wird künftig den Eingriffen derer, die sich ihr nicht an-
schliessen oder die andern Konfessionen angehören, wie
Freidenker oder Katholiken, entzogen sein Die
protestantische Kirche gehört den Protestanten! Das ist es, was
wir wollen.

Wir stellen uns nicht auf einen politischen Standpunkt.

Wir empfehlen euch das vom Grossen Rate vorgelegte

Trennungsprojekt, weil es uns hinsichtlich der Interessen

der Kirche liberaler und gerechter erscheint, als was
wir sonst für die Zukunft erhoffen könnten «

(»Zürcher Anzeiger«, Nr. 26 vom 29. Juni 1907.)

Auch von den Radikalen wurde entschieden für die Trennung

eingetreten und auf einer Parteiversammlung einstimmig
folgende Resolution gefasst:

».In Anbetracht, dass es den elementarsten Forderungen
des Grundsatzes der Gerechtigkeit und Gleichheit
widerspricht, wenn der Staat einzelne Kultusformen unterhält und
ändere von seiner Unterstützung ausschliesst; in Anbetracht
weiterhin, dass in jeder Demokratie, welche dieses Namens
würdig ist, der Staat eine rein bürgerliche Institution ist, die
in das Gebiet der Religion und des Gewissens nur eingreift,
um Recht und Freiheit eines jeden zu wahren, wird
beschlossen, das Gesetz über die Abschaffung des Kultusbudgets

vorbehaltlos anzunehmen, um den in der Verfassung
niedergelegten Prinzipien zum Siege zu verhelfen.«

Nicht weniger eifrig stellten sich auch die Katholiken
wiederum auf die Seite der Trennungsfreunde, und so ist denn
am 30. Juni 1907 das Trennungsgesetz bei zwar nicht einmal
öOprczentiger Stimmbeteiligung mit 7653 gegen 6823 Stimmen
vom Volke angenommen worden. Jedermann, auch die Freunde
der Trennung von Staat und Kirche, waren von diesem
Ergebnis, das tatsächlich nur mit der ausschlaggebenden Hilfe
der katholischen Landgemeinden erreicht wurde, überrascht.
Wir haben somit hier in Genf das famose Schauspiel, dass
sich die Katholiken mit den radikalen und sozialdemokratischen

Parteien verbündet haben, um die Trennung von Staat

ten Verbrechen begangen, von denen die Chronik des letzten
Jahrzehnts zu berichten weiss. Wir wollen den darauffolgenden Sonntag
nicht verstreichen lassen, ohne zu diesem Text die entsprechende
Predigt zu verfassen, weil wir befürchten, dass sich kein Geistlicher
bereit finden wird, diese »Tat« der Nächstenliebe gebührend zu
würdigen.

Die Ereignisse sind so jungen Datums, dass wir sie als bekannt
voraussetzen können. Eine Banditenhorde, angeführt von drei
verkleideten katholischen Geistlichen, überfiel auf der Linie von Guadalajara

nach Mexiko einen Eisenbahnzug, lieferte den ihn bewachenden
Soldaten eine kurze Schlacht und plünderte, nachdem sie den
militärischen Schutz umgebracht hatte, den Zug, nicht ohne gleichzeitig
die Mehrzahl der Passagiere zu töten oder schrecklich zu verwunden.
Frauen, Kinder und unbewaffnete Männer wurden erschossen oder
zusammen mit den Eisenbahnwagen verbrannt, während die Mörder
und Räuber den Ruf »Viva Christo Rey!« ausstiessen. Nachträglich
konnte festgestellt werden, dass die Bande auf Befehl der Kurie
»gearbeitet« hatte, die damit der Regierung Calles, bezw. die unter ihr
herrschenden Zustände diskreditieren wollte. Der Erfolg entsprach
indessen nicht den Erwartungen, denn der Plan wurde aufgedeckt
und die Schuld der Geistlichkeit nachgewiesen. Nicht die Regierung,
sondern die Organisation der Stellvertreterschaft Christi ist in
Misskredit gefallen.

Gelten nicht die Jesuiten, die Herren der Gesellschaft Jesu, als
ausserordentlich geschickte Ränkespieler und Politiker? Heisst es
nicht vielerorts, sie seien die Träger der Kultur, die Zivilisatoren
/Amerikas? Ist es nicht ihre Absicht, das Reich Christi zu verkünden
und seine Lehren zu verbreiten Sollen sie nicht Vorbild aufrich-



100 DER FREIDENKER Nr. 13

und Kirche zu verwirklichen, während sie das von denselben
Parteien in Frankreich durchgeführte und auch anderswo

angestrebte System der Trennung als mit den
katholischen Prinzipien unvereinbar auf das
entschiedenste bekämpfen und Verdammen! Es
erklärt sich dies einfach daraus, dass in Genf nicht die katholische

Kjrche vom Staate getrennt werden sollte — diese
Trennung bestand, wie erwähnt, bereits seit 1873 — sondern
es handelte sich eben darum, den andern Konfessionen
und Kulten ebenfalls die materielle Unterstützung des Staates

zu entziehen und sie auf diese Art in ihrer Stellung zu
schwächen.

Das. Trennungsgesetz trägt den Charakter eines Verfas-
fassungsgesetzes ; es ist betitelt: »Loi constitutionnelle sup-
primant le budget des cultes« und umfasst acht Artikel. Nach
ihm ergibt sich in kurzen Zügen folgende Rechtslage:

Jede Besoldung und Unterstützung der Kulte durch Staat
und Gemeinde wird aufgehoben und die besondere
Rechtsstellung der bisherigen anerkannten Kirchen ausdrücklich
beseitigt. Das vorhandene Kirchenvermögen verbleibt den neu
sich organisierenden Freikirchen, jedoch mit der Verpflichtung,

dass die Gebäude ihren Zweckbestimmungen erhalten
bleiben; auch die evangelisch-theologische Fakultät der
Universität bleibt bestehen. Die Organisation 'der Kirchen
vollzieht sich lediglich auf Grund des allgemeinen Vereinsrechts,
durch einfache Eintragung ins Handelsregister können die
Kirchen die juristische Persönlichkeit erwerben. Eine
Mindestzahl von Mitgliedern wird gesetzlich nicht gefordert, und
auch hinsichtlich der Vermögensansammlung und Vermögensverwaltung

besteht keinerlei Beschränkung oder Staatsaufsicht.
Der Religionsunterricht wird als fakultativer Lehrgegenstand
in den Schulen beibehalten und von den Geistlichen erteilt,
jedoch gänzlich auf Kosten der Kirchen.

Auf Grund dieses Gesetzes organisierte sich die bisherige
protestantische Landeskirche im Jahre 1908 neu als Freikirche.
Die von einem Verfassungsrat entworfene Verfassung wurde
von den protestantischen Stimmberechtigten am 27. September
1908 angenommen. Ihr gemäss ist jeder Bekenntniszwang,
auch für die Geistlichen, ausgeschlossen. Die neue Kirche
umfasst alle protestantischen Einwohner des Kantons, die nicht
die Zugehörigkeit ausdrücklich ablehnen; für die
Ausübung des Stimmrechtes ist individuelle Anmeldung erforderlich.

Die Organisation ist demokratisch. Die Organe der Kirche
bestehen aus dem »Konsistorium« — zusammengesetzt aus 40
Mitgliedern, wovon 9 Pfarrer und 31 Laien, die von den
protestantischen Stimmberechtigten gewählt werden — aus den
Gemeindekirchenpflegen und der »Compagnie des pasteurs«.
Die Finanzen beruhen völlig auf freiwilligen Beiträgen: »Jedes
Mitglied der Kirche ist moralisch angehalten, die Zentralkasse
durch eine freiwillige »Kontribution« zu unterstützen«, heisst es
in Artikel 50 der Kirchenverfassung, und das Konsistorium.
appelliert ausserdem jährlich ein- oder zweimal durch einen

tigen, gottgefälligen Menschenwandels sein? Bereitet die katholische
Kirche nicht den gläubigen Menschen auf die Herrlichkeiten vor, die
ihn im Himmel erwarten Predigt sie nicht das Evangelium der
Liebe? Sagt sie nicht, Christus hätte die Leiden der Menschen auf
sich genommen? Wird sie nicht vom unfehlbaren Papst geführt und
geleitet?

Die Politik und Ränkespielerei der Kurie hat in Mexiko jämmerlich

versagt. Der' Geistlichenstreik vom August des letzten Jahres hat
bis heute noch nicht die geringste Frucht gezeitigt. Das Land ist
nicht untergegangen, weil seinen Bewohnern römi'scTie Ritualge-
fcräuche abgehen. Im Gegenteil, das Prestige des Landes ist in den
letzten Monaten ausserordentlich gestiegen, un(d in der Welt hat
man vielfach eine Revision der Meinung über Mexiko vorgenommen
und sich überzeugt, dass dem Land Unrecht geschieht, wenn man es
als eine Banditenkolonie betrachtet. Die Klerikalen aber haben
bewiesen, dass sie ebensowenig geschickte Politiker als Träger der
amerikanischen Kultur sind, für die sie sich so gerne ausgeben. Erst
seit Calles dem Werk seiner Vorgänger die Krone aufgesetzt und
dem Lande dazu verholfen hat, dass seine Gesetze von allen Kreisen
respektiert werden, .ist der kulturellen Entwicklung in -Mexiko das
letzte Hindernis aus dem Wege geräumt worden. Was nun aber gar
die religiösen Pflichten und Absichten, die Lehren und Beispiele
anbetrifft, deren Träger der mexikanische Klerus zu sein vorgibt, so
kann mau sich ein krasseres Zerrbild nicht vorstellen. Das Verbrechen

von Guadalajara ist denkbar »vielseitig«, denn es bedeutet Mord,
Brandschatzung, Raub und Landesverrat zur gleichen Zeit. Gerade
diese Seite ist wichtig. Rom antwortete auf eine verfassungsmässige,
durchaus gerechtfertigte Massnahme der mexikanischen Regierung

Aufruf an die Gebefreudigkeit der Mitglieder, Trotzdem hat
die neu organisierte Freikirche, wie den Berichten des
Sekretariates für die Jahre 1907—10 und 1911—15 zu entnehmen ist,
fortwährend mit finanziellen Sorgen zu kämpfen — ein
Zeichen, dass sie früher nur mit Hilfe des Staates, d. h. der Mittel,
die audi aus den Steuern und Abgaben von Andersgläubigen
und Andersdenkenden aufgebracht worden sind, ihre Stellung
hat erhalten können. Die Trennung hat hier also durchaus
Klarheit und Gerechtigkeit geschaffen, und schliesslich hat die
Kirche im allgemeinen keinen Grund zu klagen, da ihr für
gewöhnlich weit eher Vermächtnisse, Legate und Vergabungen
zugute kommen, als es z. B. für wissenschaftliche und soziale
Zwecke der Fall ist. Aber auch von rein kirchlich-religiösem
Standpunkte aus scheint der neue Zustand keine Enttäuschungen

gebracht zu haben, und von einer »Gefahr für die
Religion«, einem »Zerfall der Sitte und Moral«, wie sie von den
Trennungsfeinden gewöhnlich als Folge der Trennung dem
gläubigen Volke zur Abschreckung ausgemalt werden, ist nichts
zu spüren. So lesen wir z. B. in einer Schrift — Alexander
Nüesch, Trennung von Kirche und Staat — eine Reihe von
Urteilen, die das bestätigen. »Infolge der Separation haben wir
keine Abnahme im Besuche der Gottesdienste und der
religiösen Vorträge, die in Genf immer zahlreich waren, konstatiert,

aber es wäre unrichtig, von einem beträchtlichen
Fortschritte in dieser Hinsicht zu reden. Immerhin kann man sagen,
dass eine grössere Anzahl von Laien als früher aktiven Anteil
nimmt an den Verhandlungen in den Gemeindekirchenpflegen
und Wohltätigkeitskommissionen.« Ein anderer Berichterstatter
fügt hinzu, das religiöse Leben in den einzelnen Pfarreien habe
besonders durch die praktische Teilnahme der Frauen und
Töchter an kirchlichen und sozialen Bestrebungen gewonnen
— ein Resultat des Frauenstimmrechtes, das grosse Freude
bereitet und den Eifer der Frauen geweckt hat. — Ein Dritter
schreibt: »Ich glaube versichern zu dürfen, dass das religiöse
Leben intensiver geworden ist. Man interessiert sich mehr als
vorher für kirchliche Fragen und die Laien arbeiten mehr mit
der Kirche als für die Kirche.« Ein Vierter endlich äussert sich:
»Mein Eindruck ist im Allgemeinen, dass seit der Trennung
keine grosse Aenderung im religiösen Leben Genfs eingetreten

ist. Es mag sogar sein, dass sich die Jugend noch
weniger um die Kirche interessiert; das ist die grosse Gefahr,
welche ich in der Trennung sehe, für welche ich aber dennoch
votiert habe.«

Angesichts dieser Urteile, die allgemein ein Anwachsen
religiös-kirchlichen Lebens feststellen, könnten wir Freidenker
uns vielleicht fragen, was es denn für Zweck habe und ob es

klug sei, für die Trennung einzutreten, wo sie doch eher eine

Stärkung jener Institutionen im Gefolge hat, die wir als Hemmschuhe

geistiger Freiheit, geistigen Fortschrittes bekämpfen.
In der Erkenntnis jedoch, dass die Kirche als Staatskirche.
mehr oder weniger immer und immer wieder die Möglichkeit
besitzt, sich in das gesellschaftliche und staatliche Leben, vor

nicht etwa mit einer politischen Gegenmassnahme, sondern mit
Landesverrat; denn der Versuch, die Regierung Calles und damit das

Land vor den Augen der ganzen Welt zu diskreditieren, kann nicht
anders als Landesverrat bezeichnet werden, da die Schuldigen Priester
sind, die zwar in den Diensten Roms stehen, aber, um in Mexiko
amtieren zu können, Söhne des Landes sein müssen. Dass der Landesverrat

noch von Mord und Brandschatzung begleitet ist, gereicht der
katholischen Kirche, in deren Einverständnis alles vor sich gegangen
ist, nicht zur Ehre. Sie, die die Liebe predigt, die Menschen davor
warnt, Böses zu tun, und von sich behauptet, das Erbe des Erlösers

zu verwalten, zeigt mit ihrem neuen Streich nur, dass si: entweder
ejne schlechte Verwalterin oder aber dieses Erbe nicht das ist, was
wir unter moralischem, ehrbarem Lebenswandel verstehen. Von
Nächstenliebe gar nicht zu sprechen, denn diese wird verleugnet im

Augenblicke, wo sich die Kirche nicht scheut, gegen eine Regierung
vorzugehen, deren höchstes Prinzip in der Anerkennung aller
Glaubensbekenntnisse besteht, einer der heute anerkanntesten Forderungen
der Nächstenliebe. Was ist Nächstenliebe, wenn nicht Respekt vor
dem Glauben und der Weltanschauung des anderen?

Wie gedenkt der »unfehlbare« Papst das Vorgehen seiner

Vollzugsorgane in Mexiko zu rechtfertigen? Glaubt er etwa, dass auch

solche Mittel die Zwecke heiligen, über deren frommen Sinn

berechtigte Zweifer bestehen? Darf die »liebe Mutter Kirche« Kinder,
Frauen und Männer, über hundert Menschenleben als Opfer für
sich verlangen, um »höheren Zwecken« zu dienen? Gibt eine
Glaubenslehre irgendwie und irgendwo eine Handhabe zu solcher

Auffassung? Die ersten Christen haben sich ihrem Glauben geopfert.
Glaubt die Kirche heute, dass sie gleiches mit gleichem vergelten,



Nr. 13 DER FREIDENKER 101

allem in die Schulfrage, einzumischen, haben wir keine
Ursache, unseren, Standpunkt aufzugeben, denn nur dann hat
der Staat die Möglichkeit, sich wirklich frei zu halten von
kirchlich-konfessionellen Einflüssen und Machtgelüsten, wenn
er der Kirche gegenüber in demselben Verhältnisse steht, wie
zu jedem anderen Verein, wie zu jeder anderen juristischen
Persönlichkeit — und schliesslich sollen diejenigen, die lieber

.glauben als denken, die für die eigene persönlich-geistige
Unzulänglichkeit ein jenseitiges Surrogat haben müssen, ihren
»Sport« auch selber bezahlen.

Augustin oder Sokrates?
Marginalien zu einem Buch *)

Von A. Albin.

Zu dem Interessantesten, das menschlicher Geist und
menschliches Gemüt erzeugt haben, gehört ohne Zweifel die
Religion, gleichviel ob man sie Heidentum, Offenbarung oder
Ketzerei benennen will. In sie webt der Mensch all die
Heimlichkeiten hinein, die er sonst nur in den Tiefen seines
Herzens verborgen hält; in ihr liegen beieinander Sein und Schein,
Wünsche und Gelüste, Hoffnungen und Aengste, Charakter
und Würdelosigkeit — liegt die Summe des menschlichen Ich,
von der kein Quentchen fehlt, liegt seine Gesinnung. Sie
enthüllt sich uns, wenn wir seinem Gottesbegriff nachspüren.

Bei tieferem Einblick in die Religionsgeschichte sowohl als
auch in die Geschichte der Religionen fällt uns auf, dass die
alten Religionen einen gewissen Aristokratismus innehatten,
in dem Sinne, dass sie niemals bestrebt waren, sich rühmend
anzubieten, anderen Bekennern sich aufzudrängen noch sie
irgendwie mit »Seligkeit« zu versehen, oder wie das Glück
heissen mochte, das sie zu vergeben hatten. Auch war keine
von ihnen darauf versessen, als die alleinzige Glückspenderin
angesehen und angepriesen zu werden. Keine erhob Anspruch
auf das Weltbeglückungsmonopol, auf die Wundermacht des
Alleinseligmachens. Nichts lag ihren Priestern und Bekennern
ferner, als ihren Glauben unter »Ungläubige« zu tragen, sie
zu bekehren. Der Grieche, der seine Götter verehrte, weil er
in ihnen und sie alle in ihm lebten, war noch immer frei
genug, auch für andere Götter und deren Verehrer Achtung
aufbringen zu können, und er hätte es nur als Entwertung und
Entwürdigung seiner Götter befunden, für sie Reklame zu
machen, für sie zu werben oder sie mit anderen Gottheiten
im Konkurrenzkampf begriffen zu wissen. Der Römer, der in
punkto Religion sehr genau, ja sogar ängstlich war, sah darin
kein Vergehen, wenn er sich neben seinen heimischen Göttern
auch noch einen auswärtigen beilegte; im Gegenteil: er dünkte
sich so nur noch mehr geschützt, und sein Gott nahm es gar
nicht übel, rechnete es ihm nicht als Sünde an und vertrug
sich mit dem auswärtigen Gesellschafter auf die friedlichste
Art. Keine von diesen Religionen legte sich eine besondere
Mission zu, weshalb auch keine an Bekehrungssucht krankte.
Keine kündete laut oder leise, sie wäre erster und ihre Schwester

zweiter Güte. Eine gönnte der anderen ihren guten Platz,
ihren guten Glauben, ihre Gläubigen und die Seligkeit nach
ihrer Fasson. Die Beweggründe all der Erscheinungen, die
Geschichte machen, sind in heidnischer Zeit in der Religion
nicht zu suchen. Das »Eintreten« für Gott und »Kämpfen« in
Gottes Namen beginnt erst mit dem Augenblick, da Gott sich

*) Der Geist der Antike und die christliche Welt. Von Walter F.
Otto, Bonn, Verlag Friedrich Cohen, 1923.

dass sie beinahe 2000 Jahre später Rache für die Opfer nehmen muss,
die sich aus eigenem, fanatischem Antrieb einer Lehre hingeop'fert
haben, die schliesslich ausartete und einer Organisation zum
Deckmantel diente, die mit Evangelium und Heiligkeit nichts mehr zu
tun hat?

Wäre der Fall von Guadalajara der Exzess einiger Fanatiker,
dann würden wir darüber schweigen. Aber er ist ein vorbedachter
Anschlag aut die mexikanische Regierung und auf das mexikanische
Volk, und deshalb kann man nicht stillschweigend darüber hinweggehen.

Die Auswüchse der religiösen Intoleranz müssen bekämpft
werden aber mit edleren und menschlich-würdigeren Mitteln als

sie die Kirche anwendet. Eine derartig brutale, beispiellos dastehende
Gewalttat, wie sie aUt das Geheiss entmenschter Priester in Mexiko
begangen worden ist, muss von allen anständig Denkenden mit
tiefster Entrüstung zurückgewiesen und der allgemeinen Verachtung
überliefert werden.

»geoffenbart« hatte. Mit der Offenbarung kommen Bekehrung
und Bekehrungseifer zur Geltung, stellt sich die seltsame
Erleuchtung ein, die es besser wissen will als du selbst, wessen
deine Seele zu ihrem Glück und Heil bedarf, die es dir
weismachen will, dass nur durch sie allein du erlöst werden kön:
nest, wenn es dich auch nach keiner »Erlösung« dürstet. Aber
sie weiss es besser. —

Das europäische Kultur- und Geistesleben fusst auf der
Antike und dem Christentum. Es ist eine Mischung, keine
Synthese. Denn eines ist in dem anderen niemals völlig
aufgegangen, konnte nicht aufgehen. Diese zwei Geistesrichtungen

sind Gegensätze, wie sie ikrasser nicht gedacht werden
können. Sie verhalten sich zueinander wie Ja und Nein. Vom
rein wissenschaftlichen, durch keinerlei Glauben oder Irrglauben

verfärbten Standpunkt diesen Erscheinungen beizukom-»

men, isi von mehreren versucht worden, um nur Feuerbach
und Kautsky zu nennen. Diesen reiht sich nun Walter F. Otto
an. Er stellt sich jenseits alles Glaubens und indem er von
einem anderen Sehwinkel aus mit der Freude und Offenheit
des Denkers an dieses Problem herantritt, eröffnen sich ihm
und uns völlig neue Gesichtspunkte.

Man glaubte bislang, der Antike besondere Ehre anzutun,
Wenn man behauptete, sie wäre in vielen Punkten den Idealen
des Christentums nahegekommen. Die Behauptung war
Gemeinplatz worden nicht minder als jene, die Menschheit habe
durch das Christentum viel gewonnen. Das alles wird gedankenlos,

nahezu dogmatisch nachgesprochen. Otto geht den
umgekehrten Weg. Er sagt, dass der christliche Geist die Werte
der antiken Welt- und Lebensauffassung nur deshalb verworfen

hätte, weil sie für ihn zu gross waren. Er fragt ferner,
was die Menschheit durch das Christentum verloren habe. Das
Christentum wurzelt in der Vergottung des menschlichen
Selbst. Ihm zuliebe hat es die ganze Welt der Gestalten in
Rauch und Schemen aufgelöst und Gott und Seele als deren
zwei Pole hingestellt. Vor dem Heiligenschein des Christentums

versinkt die Welt der Gestalt, zerrinnt die Wirklichkeit
ins Wertlose und Nichtige. Der Christ schaut nach innen. Seele
war indessen auch dem Griechen nicht fremd, aber bei ihm
war sie zur Gestalt berufen. Er findet das Göttliche in der
Gestalt, aussen. Seine Weltanschauung ist auf Natur und Geist
gerichtet und aus dem Grunde bleibt er von dem dem christlichen

Menschen innewohnenden und ihn zermarternden Zwiespalt

verschont. Es ist indessen irrig, nur von jüdischer oder
christlicher Religiosität zu sprechen und den Griechen eine
solche abzuerkennen. Denn der Mangel an Verständnis und
Neugierde für die Religiosität der Griechen unserseits
berechtigt noch nicht zur Verneinung dieser ihrer Religiosität
überhaupt. Die griechische Religiosität hatte etwas spezifisch
Eigentümliches, Erdgebundenes, Lebensfrohes, und nur weil
sie in ihren Aeusserungen von der jüdisch-christlichen abweicht,
wähnt man sich im Recht, sie streichen zu dürfen. Es ist nur
auf Eigendünkel zurückzuführen, auf ein Sichselbstbevorzugen,
wenn man sich als den Begnadeten und den anderen als
Verdammten hinstellt. Indessen sind nach Otto nicht Augustin
und Dante, sondern Homer und Sokrates die eigentlich
Begnadeten gewesen, »da die christlichen Vertreter durch dichtes
Dunkel gegangen, einen langen bösen Weg, auf dem sich Dinge
zugetragen haben müssen, die sich nie wieder gut machen
lassen, auch durch keine Seligkeit«. Indem der Christ Eines:
den Glauben an Gott gewonnen, hatte er ein Anderes,
Grösseres: den Glauben an sich selbst verloren, was ihn sich und
sein Daseinsrecht entwerten, sich für »schuldig« erkennen und
nur noch auf die »Gnade« angewiesen sein liess. Wer sich

schuldig erkennt, gibt seine Schlechtigkeit zu, hat letzten Endes
kein gutes Gewissen. Der Grieche hatte eines, denn er hatte
einen männlichen Rückhalt von Stolz in sich, eine natürliche
Frömmigkeit, die in einer heiteren Gebundenheit an Welt und
Wirklichkeit begründet war. Griechentum ist Wirklichkeitsreligion.

Der Gottesglaube des Griechen ist die religiöse
Interpretation der Wirklichkeit und als solche schliesst er jedes
Zerfallensein mit dem Leben und sich selbst aus. Der Christ
hingegen schwebt wie zwischen Abgründen ¦— es ist doch

schwer, ja unmöglich, von der Natur loszukommen, mag man
sie auch hassen — und darf sich nicht einmal zutrauen, selbst
im Guten aus freien Stücken, d. h. ohne Gottes Mittun und
Mithelfen, vorwärtszukommen. Der Grieche hingegen erbittet
von seiner Gottheit nur Glück; Weisheit aber und rechte Ge-


	Feuilleton : (Schluss)

