Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Rubrik: Feuilleton : (Schluss)
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 , DER FREIDENKER

Nr. 13

rein geschichtlich erfassen und beurteilen. Aber gerade das
»ist die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem Chri-
stentum. dass die Theologie stets modern (historisch-wissen-
schaftlich) gewesen ist, das Christentum aber nie, aus keinem
andern QGrunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte
hat haben wollen, hingegen selbst damit anfing, sich zu aller
QGeschichte herauszustellen, und so lange es etwas bedeutete,
sich auch gegen sie gesperrt hat. In seiner heute erreichten
vollkommenen Verweltlichung muss es erliegen und kann ihm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dém
will, was das Christentum von jeher gewollt hat« »Wir mit
unserrn Urteil sind bei Troste, aber die moderne (uns um-
gebende) Welt ist es wohl nicht, die von modernem und histo-
rischem Christentum als ernst zu nehmenden Dingen redet.«

»Wozu sind Theologen iiberhaupt gut? Zu Lehrern der
Moral taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der Reli-
gion freilich nicht mehr, Offenbar dazu, um zwischen Moral
und Religion zu vermitteln. Zu dieser Vermittlung dringen sie
sich, was denn noch ihr bester Titel auf ein Biirgerrecht im
Zwischenreich zwischen Religion und Moral sein mag, so
zweifelhaft er ist. Die Theologen gelten fiir unentbehrlich,
und das ist nun einmal nahezu gleichviel, als ob sie es auch
wiren.« )

»Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, ...... sie sind im giinstig-
sten Fall Unterhindler des Christentums mit dieser Welt,. und
eben darum traut ihnen auch niemand recht iiber den Weg.«

»Das anmassliche Beginnen der Theologie - als Fiirspre-
cherin der Religion richt sich damit, dass sie mit ihrer immer
zuiichmenaen Unfihigkeit, die Blosse der Religion zu decken,
nur immer vollkommener auch die eigene Blésse, den Nihilis-
mus ihrer eigenen Grundlagen, aufdeckt.«

Vae victis! )

Das Religionsproblem der Gegenwart »So-
lange eine Religion unter uns lebt, ist mit ihr eben auch alles
in Ordnung fiir uns, und sie wird auch gar nicht verteidigt,
weil sie der Verteidigung nicht bedarf. Ist sie aber einmal in
unsere Kultur iibergegangen, so ist sie als Religion tot und
lebt nur vom Leben, das ihr die Kultur noch génnt. Hat sie, die
Religion, dagegen bei ihrem Volke gar keine Zeit gefunden,
in den Stand einer Kultur iiberzugehen, so welkt sie wie eine
geknickte Blume ganz von selbst dahin. ..... Unser Christen-
tum ist lingst unter uns Kultur geworden, aber unsere Kultur
fingt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis dafiir,
dass wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als un-
sere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns
Illusion solange als Geschenk eines Gottes oder iiberhaupt
einer Aussenwelt vorgestellt hat, sondern was wir uns in der
Welt selbst erworben zu haben bewusst sind.«

»Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als
Weltlenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte, voraus-
gesetzt. diese sei die Geschichte der von Gott in die Welt ge-

setzten Religion des Christentums, und es werde demnach
angenommen, er habe ihre Geschichte gelenkt, Augenschein-
lich hat er dies nicht getan, in der Kirchengeschichte ist nichts
wunderbar, in ihr erscheint das Christentum der Welt so un-
bedingt preisgegeben, wie nur irgend ein anderes Ding, das
in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem Ge-
biet des geschichtlichen Lebens auch nicht
Eine der Korruptionen und Verirrungen erspart
geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hdlt die Kirchengeschichte keine Vorstel-
lung ferner als die eines besonderen, iiber der
Kirche waltenden Schutzes.«

»Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten Testa-
ments. In seiner reifen Jugend verkiindeten Himmel und Erde
die Ehre dieses Gottes. Kein Wunder, dass er sich allmihlich
zu einem Sultan auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit
vertrieb, eine Vasensammlung anzulegen und die ihm zusagen-
den Toépfe durch Aufnahme in die Sammlung zu »ehreng, die
andern, die meisten, denn es gefielen ihm wenige, zu zer-
schlagen. Diese Geschichte hat Gott, wie alle sei-
nes Gleichen die ihrige, nur in den Képfen sei-
ner- Verehrer erlebt; man denke aber bei dieser. Ge-
schichte an die der vielen kleinen Gotter, die in den Kopfen
der Menschen gross werden, und was aus ihnen schliesslich
im Dunste des ihnen gespendeten Weihrauchs werden mag.«

»Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen
die Theologen, moderne namentlich, wie Kin-
der mit ihren Puppen, mit derselben Sicherheit
in Hinsicht auf ihr Eigentums- und Verfiigungs-
recht darfiber, spielen. So werden denn diese Theo-
logen am besten dariiber befragt werden, um zu erfahren, dass
sie dariiber nichts wissen und auch nichts wissen kénnen, aus
dem einfachen Grunde, weil kein Mensch etwas davon weiss,
Begriff und Ding in diesem Fall lediglich men'schliche
Erfindungen sind. «

Personliches. »Bedenke ich, was ich jetzt weiss und
zum Teil auch in meinen Papieren aufgespeichert weiss, so
fithle ich mich bisweilen nicht anders als zur Befreiung
der Kultur von der modernen Theologie beru-
fe n. Und doch; trotz aller Viorbereitung, bin ich nicht: im; Be-
sitz der Krifte, iiber den Ldrm, den ich hervorrufen wiirde,
noch Herr zu werden. Denn um etwas anderes wire
es mir nicht zu tun als uim den Nachweis des finis
Christianismi am modernen Christentum. Das ist
fiir mich zu viel, zumal wenn ich bedenke, dass mir fiir die zu
iibernehmende Aufgabe jeder Stachel eines ernsten Christen-
oder Religionshasses fehlt. Es bleibt mir, soweit ich nach
Trost frage, immerhin der, dass ich im grossen Kampfe der
modernen Menschenwelt mit ihrer Religion nicht das erste
noch das letzte Opfer bin. Mit schwachen Kriften habe ich
wohl mitgestritten, aber den Sieg der mir verhiillten soge-
nannten Wahrheit, so viel ich abisehe, nirgends verstellt.«

Feuilleton.
_—
Zur Naturgeschichte des Teufels.
Kleine Bosheiten von E. E. Kluge,

(Schluss.)

So hat denn der Teufel endlich wieder seine wohlverdiente Wiir-
digung gefunden, und, von der heiligen rémisch-katholischen Kirche
offiziell anerkannt und protegiert, entfaltet er von neuem eine eifrige
Titigkeit. Ueberall, wo frohe, freie Menschen sich tummeln, schlagt
er die Werbetrommel. Daneben aber hat er, wenn anders die lieben
Briider in Christo genau unterrichtet sind, Sitz und Stimme in jeder
Gesellschaft, in jeder Arbeiter-Union usw., die nicht unter geistlicher
und kirchlicher Bevormundung steht, bei Streiks fungiert er im Ko-
mitee und in sozialistischen Versammlungen fiithrt er sogar den Vor-
sitz. Und wir Freidenker — nun, wir sind des Teufels persénlichste
Trabanten. — Und dann, dass wir die Hauptsache nicht vergessen,
beschiftigt sich der Herr Satan ja auch noch immer mit den Mon-
chen und Nonnen wund Pfarrerskéchinnen, welch letzteren er in Ge-
stalt ihres Beichtvaters zur Nachtzeit an das Bett hintreten und oft
sogar in dasselbe hineinschliipfen soll. Und da es tausende von Prie-
stern una tausende von Priesterskéchinnen gibt, ist also nicht anzu-
nehmen, dass der Teufel in absehbarer Zeit sich dem Heere der
Arbeitslosen wird anschliessen miissen. Und selbst, wenn es ihm
mit der Zeit an diesbeziiglicher Beschiftigung fehlen sollte, hitte er
ja, nach der Lehre der Herren Geistlichen, ein Heim in jeder Fﬂ'-
milie, »wo keine Bibel ist im Haus¢, wo man nicht morgens mit
Gebet aufsteht und nicht abends mit Gebet zu Bette geht, wo man

keine Kirchensteuern zahlt, und wo man nicht ab und zu eine che-
mische Seelenwische vornehmen ldsst.

Zum Ueberfluss bleibt dem Herrn Teufel neben seiner irdischen
ja auch noch immer seine héllische Titigkeit. Er muss dafiir sorgen,
dass die Seelen aller Heiden, sowie aller anderen Leute, die nicht
kurz vor ihrem Tode dem Priester ein Oblatenfrithstiick oder eine
letzte Oelung abkauten, prompt abgeholt und der Hélle einverleibt
werden. Da nun von den rund hunderttausend Menschen, die durch-
schnittlich jeden Tag aut dem weiten Erdenrund sterben, kaum der
zwanzigste Teil eine solche Eintrittskarte zum Himmel sich 18st, so
hat der Teufel jede Minute durch ungefihr sechzig Schornsteine zu
fahren, um sich aus allen fiinf Weltteilen seine Beute zusammenzu-
holen. Ausserdem aber muss er die hunderte von Millionen, die
bereits in der Holle schmoren, unter steter Aufsicht halten. Er muss
dafiir sorgen, dass dort bestindig Heulen und Zihneklappern herrscht,
und dass im »Reiche der Finsternis« das ewig brennende Feuer nicht
verléscht. Man sollte denken, dass diese vielseitige Titigkeit des
Teufels mindestens eine ebenso schwierige sein muss, wie diejenige
der heiligen Dreieinigkeit, die bekanntlich iiber die Haare aut dem
Kopfe jedes einzelnen Menschen Buch zu fithren und dafiir zu sorgen
hat, dass ohne den Willen Gottes keine Spatzen vom Dache fallen.

Wohl sagt auch Brors an einer Stelle: »Alle Teufelsgeschichten
glauben ist Aberglauben, aber alle Teufelswerke leugnen ist ein noch
viel gefihrlicherer Irr- oder Unglaube«. Und wir — selbst wenn wir
Freidenker sind — wollen uns dieses Irr- und Unglaubens doch auch
nicht schuldig machen. Denn es ist unzweifelhaft, dass es zum min-
desten einen Teufel gibt. Ich selber wenigstens bin ihm schon oft
genug begegnet, ja, ich begegne ihm noch jeden Tag auf Schritt und



Nr. 13

DER FREIDENKER 99

Schlussbemerkung. Ich mochte dem Eindruck dieses
wuchtigen Verdammungsurteils gegen die moderne Theologie
aus dem Munde eines der gelehrtesten und tiichtigsten Theo-
logen selbst durch keinerlei Nachtrige und Bemerkungen Ab-
bruch tun und setze nur zum Schluss einen Passus aus einem
Brief Peter Gasts an Overbeck hin (Brief vom 25. Sept. 1883):

»Nietzsche kampft direkt gegen das Christentum: damit ist
er unabsichtlich ein Erhalter desselben, In Ihre Hand ist es
gegeben — ohne dem Christentum wehe zu tun, ohne és zu
Gegenwirkungen zu reizen — es mit der Zeit unmdglich zu
machen, indem Sie das Protokoll seiner Vergangenheit auf-
nehmen.«

Diese prophetischen Worte gehen ihrer Erfiillung entgegen.
Overbecks Gedanken leben und weben in der heute viel dis-
kutierten Theologie Karl Barths, und hier werden sie macht-
voll im Sinne unserer Bestrebungen wirken; dariiber spater
mehr, Dr. E. H.

Die Trennung von Staat und Kirche
im Kanton Genf.
Ein geschichtlicher Riickblick, von E. E. Kluge, Ziirich.
(Schluss.)

Die Diskussionen, die sich im Anschluss an die Lex-Fon-
tana entsponnen hatten, bildeten den Ausgangspunkt zu einem
Entwurf, den der Staatsrat Henri Fazy dem Staatsrat am
14. September 1906 unterbreitete, und den dieser in seiner
Sitzung vom 25. September eingehend behandelte. Am 9. Ok-
tober bereits genehmigte der Staatsrat den endgiiltigen Text
des Entwurfes Fazy, und im wesentlichen auf seiner Grundlage
beruhte das Gesetz, das am 30. Juni 1907 dem Volke zur Ab-
stimmung vorgelegt wurde, nachdem sich der Grosse Rat in
der Zeit vom 13. Oktober 1906 bis zum 15. Juni 1907 in drei
langen Debatten sehr eingehend damit befasst und alle Argu-
mente fiir und wider die Trennung genau erwogen hatte,

Die national-kirchlichen Kreise, namentlich die reformierte
kirchliche Oberbehérde, haben-sich von allem' Anfang an gegen
die Trennung ausgesprochen. Im Gegensatz hiezu haben 17
Pfarrer der reformierten Landeskirche zugunstender Tren-
nung einen Aufruf erlassen, dessen freier, fortschrittlicher
Geist vom sonstigen Lamentieren dieser Kreise iiber »Reli-
gionsgefahr« und »Sittenverfall« erfreulich abstach und des-
halb alle Beachtung verdient. Wir entnehmen dem interessan-
Dokument folgende Stelle:

sWarum sollte unsere Kirche ohne staatliches Kultus-
budget nicht protestantisch, national und fiir alle offen blei-
ben, welche freiwillig ihr angehéren wollen? Wir leugnen
nicht die ruhmvolle Vergangenheit unserer Genfer Kirche;
aber wir glauben, dass sie ihre ruhmvolle Vergangenheit
dem Schutze Gottes und dém Gehorsam unserer Viter ver-
dankt und nicht"der finanziellen Unterstiitzung des Staates.

Wir gehen noch weiter. Wir wagen zu behaupten, dass
die Trennung unserer Kirche nicht nur erlauben werde, das
begonnene Werk fortzusetzen, sondern auch neue Fortschritte
anzubahnen und eine ausgedehntere Titigkeit zu entwickeln.
Eine Kirche, die an den guten Willen aller derjenigen sich
wendet, die in freier Weise sich geeinigt haben, um am
Reiche Gottes mitzuarbeiten, wird eine Schule starker Ueber-
zeugungen und edler Opferwilligkeit werden, die dem gan-
zen Lande zum Nutzen gereichen wird. Wir haben hinldng-
lich Vertrauen in die Kraft des Evangeliums und in das gute
Einvernehmen, das gegenwirtig unter uns herrscht, um da-
rauf zu zidhlen, dass die neue Kirche eine grosse und schéne,
nationale und christliche Kirche sein wird, deren Ehrgeiz

- darin besteht, am -moralischen -Wohle des Vaterlandes mit-
zuarbeiten. Bei dieser Erneuerung der Kirche haben ihre
Mitglieder allein mitzureden. Die Leitung der Kirche
wird kiinftig den Eingriffen derer, die sich ihr nicht an-
schliessen oder die andern Konfessionen angehoren, wie
Freidenker oder Katholiken, entzogen sein...... Die prote-
stantische Kirche gehort den Protestanten! Das ist es, was
wir wollen,

...... Wir stellen uns nicht auf einen politischen Stand-
punkt. Wir empfehlen euch das vom Grossen Rate vorge-
legte Trennungsprojekt, weil es uns hinsichtlich der Inter-
essen der Kirche liberaler und gerechter erscheint, als was
wir sonst fiir die Zukunft erhoffen kénnten..... «

(»Ziircher Anzeiger«, Nr. 26 vom 29. Juni 1907.)

“ Auch von den Radikalen wurde entschieden fiir die Tren-
nung eingetreten und auf einer Parteiversammlung einstimmig
folgende Resolution gefasst:

»In Anbetracht, dass es den elementarsten Forderungen
des Grundsatzes der Gerechtigkeit und Gleichheit wider-
spricht, wenn der Staat einzelne Kultusformen unterhilt und
andere von seiner Unterstiitzung ausschliesst; in Anbetracht
weiterhin, dass in jeder Demokratie, welche dieses Namens
wiirdig ist, der Staat eine rein biirgerliche Institution ist, die
in das Gebiet der Religion und des Gewissens nur eingreift,
um Recht und Freiheit eines jeden zu wahren, wird -be-
schlossen, das Gesetz iiber die Abschaffung des Kultusbud-
gets vorbehaltlos anzunehmen, um den in der Verfassung
niedergelegten Prinzipien zum Siege zu verhelfen.«

Nicht weniger eifrig stellten sich auch die Katholiken wie-
derum auf die Seite der Trennungsfreunde, und so ist denn
am 30. Juni 1907 das Trennungsgesetz bei zwar nicht einmal
60prczentiger Stimmbeteiligung mit 7653 gegen 6823 Stimmen
vom Volke angenommen worden. Jedermann, auch die Freunde
der Trennung von Staat und Kirche, waren von diesem Er-
gebnis, das tatsdchlich nur mit der ausschlaggebenden Hilfe
der katholischen Landgemeinden erreicht wurde, iiberrascht.
Wir haben somit hier in Genf das famose Schauspiel, dass
sich die Katholiken mit den radikalen und sozialdemokrati-
schen Parteien verbiindet haben, um die Trennung von Staat

Tritt. Aber er trigt treilich keine Horner auf dem Kopfe, und er hat
auch keinen Schwanz und keine Ginse- oder Pferdefiisse, wie der
biblische. Nein, er geht herum in Menschengestalt, oft nach der
Mode gekleidet, oft auch im Arbeitskittel und 6iter noch in der Kutte
des Geistlichen. In allen Stinden und Kreisen ist er zu finden, Ich
meine den Teufel, »gegen den die Gotter selbst vergeblich kdmpfenc
— den Teufer der Dummbheit, der Heuchelei — den Teufel der Dumm-
heit, der sich jedem Fortschritt, jedem freiem Forschen entgegen-
stemmt, der die Menschheit aut-das geistige Niveau des Hottentotten
und des Buschnegers zuriickschrauben mochte; den Teufel der Heu-
chelei, der fiir ein fettes Jahresgehalt die Augen gen Himmel ver-
dreht una jeden verdammt und verflucht, der nicht mit ihm die
Augen verdreht, und der, im Dienste der Maichtigen stehend und mit
ihrem Gelde bezahlt, den Menschen unablissig zuruft: »Darbet,
schindet, schuftet, so viel ihr kénnt, glaubet, gehorchet und zahlet
ohne zu denken, ohne zu mucken, und ihr werdet im Himmel tau-
sendfilltig dafiir belohnt werden!« — Dieser Teufel, der Teufel der
Dummheit, der Heuchelei ist der einzige, den wir Freidenker kennen,
und ihn wollen wir bekimpfen, wo immer er sich blicken Idsst! —
nicht mit Gebeten oder Rosenkrinzen, nicht mit Weihrauch und Kir-
chenliedern, nicht mit Bibelspriichen und Kreuzeszeichen, sondern
mit dem Lichte der Aufklirung, mit den scharfen Waffen des gesun-
den Menschenverstandes!

s Sonntagsandacht {¢
Der schweizer-argentinische Journalist Alfred Cahn schreibt
im »Argentinischen Tageblatt« vom 24. April 1927:
Mexikanische Geistliche haben in der Osterwoche eines der gross-

ten Verbrechen begangen, von denen die Chronik des letzten Jahr-
zehnts zu berichten weiss. Wir wollen den darauffolgenden Sonntag
nicht verstreichen lassen, ohne zu diesem Text die entsprechende
Predigt zu verfassen, weil wir befiirchten, dass sich kein Geistlicher
bereit finden wird, diese »Tat« der Nachstenliebe gebiihrend zu
wiirdigen.

Die Ereignisse sind so jungen Datums, dass wir sie als bekannt
voraussetzen konnen. Eine Banditenhorde, angefithrt von drei ver-
kleideten katholischen Geistlichen, iiberfiel auf der Linie von Guada-
lajara nach Mexiko einen Eisenbahnzug, lieferte den ihn bewachenden
Soldaten eine kurze Schlacht und plinderte, nachdem sie den mili-
tirischen Schutz umgebracht hatte, den Zug, nicht ohne gleichzeitig
die Mehrzahl der Passagiere zu toten oder schrecklich zu verwunden.
Frauen, Kinder und unbewaffnete Minner wurden erschossen oder
zusammen mit den Eisenbahnwagen verbrannt, wihrend die Morder
und Riuber den Ruf »Viva Christo Rey!« ausstiessen. Nachtriglich
konnte festgestellt werden, dass die Bande aui Befehl der Kurie »ge-
arbeitet« hatte, die damit der Regierung Calles, bezw. die unter ihr
herrschenden Zustinde diskreditieren wollte. Der Erfolg entsprach
indessen nicht den Erwartungen, denn der Plan wurde aufgedeckt
und die Schuld der Geistlichkeit nachgewiesen. Nicht die Regierung,
sondern die Organisation der Stellvertreterschaft Christi ist in Miss-
kredit gefallen.

Gelten nicht die Jesuiten, die Herren der Gesellschaft Jesu, als
ausserordentlich geschickte Rankespieler und Politiker? Heisst es
nicht vielerorts, sie seien die Triager der Kultur, die Zivilisatoren
/Amerikas? Ist es nicht ihre Absicht, das Reich Christi zu verkiinden
und seine Lehren zu verbreiten? Sollen sie nicht Vorbild aufrich-



100 ' DER FREIDENKER

Nr. 13

und Kirche zu verwirklichen, wihrend sie das von densel-
ben Parteien in Frankreich durchgefiihrte und auch anders-
wo angestrebte System der Trennung als mit den katho-
lischen Prinzipien unvereinbar auf das ent-
schiedenste bekidmpfen und verdammen! Es er-
klart sich dies einfach daraus, dass in Genf nicht die katho-
lische Kirche vom Staate getrennt werden sollte — diese
Trennung bestand, wie erwihnt, bereits seit 1873 — sondern
es handelte sich eben darum, den andern Konfessionen
und Kulten ebenfalls die materielle Unterstiitzung des Staa-
tes zu entziehen und sie auf diese Art in ihrer Stellung zu
schwichen.

Das Trennungsgesetz trigt den Charakter eines Verfas-
fassungsgesetzes; es ist betitelt: »Loi constitutionnelle sup-
primant le budget des cultes« und umfasst acht Artikel. Nach
ihm ergibt sich in kurzen Ziigen folgende Rechtslage:

Jede Besoldung und Unterstiitzung der Kulte durch Staat
und Gemeinde wird aufgehoben und die besondere Rechts-
stellung der bisherigen anerkannten Kirchen ausdriicklich be-
seitigt. Das vorhandene Kirchenvermégen verbleibt den neu
sich organisierenden Freikirchen, jedoch mit der Verpflich-
tung, dass die Gebdude ijhren Zweckbestimmungen erhalten
bleiben; auch die evangelisch-theologische Fakultit der Uni-
versitidt bleibt bestehen. Die Organisation "der Kirchen voll-
zieht sich lediglich auf Grund des allgemeinen Vereinsrechts,
durch einfache Eintragung ins Handelsregister kénnen die
Kirchen die juristische Persénlichkeit erwerben. Eine Min-
destzahl von Mitgliedern wird gesetzlich nicht gefordert, und
auch hinsichtlich der Vermdégensansammlung und Vermogens-
verwaltung besteht keinerlei Beschrinkung oder Staatsaufsicht.
Der Religionsunterricht wird als fakultativer Lehrgegenstand
in den Schulen beibehalten und von den Geistlichen erteilt,
jedoch ginzlich auf Kosten der Kirchen.

Auf Grund dieses Gesetzes organisierte sich die bisherige
protestantische Landeskirche im Jahre 1908 neu als Freikirche,
Die von einem Verfassungsrat entworfene Verfassung wurde
von den protestantischen Stimmberechtigten am 27. September
1908 angenommen. Ihr gemiss ist jeder Bekenntniszwang,
auch fiir die Geistlichen, ausgeschlossen. Die neue Kirche um-
fasst alle protestantischen Einwohner des Kantons, die nicht
die Zugehorigkeit ausdriicklich ablehnen; fiir die Aus-
iibung des Stimmrechtes ist individuelle Anmeldung erforder-
lich. Die Organisation ist demokratisch. Die Organe der Kirche
bestehen aus dem »Konsistorium« — zusammengesetzt aus 40
Mitgliedern, wovon 9 Pfarrer und 31 Laien, die von den pro-
testantischen Stimmberechtigten gewihlt werden — aus den
Gemeindekirchenpflegen und der »Compagnie des pasteursc.
Die Finanzen beruhen vollig auf freiwilligen Beitrigen: »Jedes
Mitglied der Kirche ist moralisch angehalten, die Zentralkasse
durch eine freiwillige »Kontribution« zu unterstiitzenc, heisst es
in Artikel 50 der Kirchenverfassung, und das Konsistorium
appelliert ausserdem jdhrlich ein- oder zweimal durch einen

Aufruf an die Gebefrendigkeit der Mitglieder. - Trotzdem hat
die neu organisierte Freikirche, wie den Berichten des Sekre-
tariates fiir die Jahre 1907—10 und 1911—15 zu entnehmen ist,
fortwahrend mit finanziellen Sorgen zu kimpfen — ein Zei-
chen, dass sie frither nur mit Hilfe des Staates, d. h, der Mittel,
die auch aus den Steuern und Abgaben von Andersglaubigen
und Andersdenkenden aufgebracht worden sind, ihre Stellung
hat erhalten kénnen. Die Trennung hat hier also durchaus
Klarheit und Gerechtigkeit geschaffen, und schliesslich hat die
Kirche im allgemeinen keinen Grund zu klagen, da ihr fiir ge-
wohnlich weit eher Vermichtnisse, Legate und Vergabungen
zugute kommen, als es z. B. fiir wissenschaftliche und soziale
Zwecke der Fall ist. Aber auch von rein kirchlich-religisem
Standpunkte aus scheint der neue Zustand keine Enttiuschun-
gen gebracht zu haben, und von einer »Gefahr fiir die Reli-
gion¢, einem »Zerfall der Sitte und Moral¢, wie sie von den
Trennungsfeinden gewdhnlich als Folge der Trennung dem
glaubigen Volke zur Abschreckung ausgemalt werden, ist nichts
zu spiiren. So lesen wir z. B, in einer Schrift — Alexander
Niiesch, Trennung von Kirche und Staat — eine Reihe von
Urteilen. die das bestéitigen. »Infolge der Separation haben wir
keine Abnahme im Besuche der Gottesdienste und der reli-
giosen Vortrige, die in Genf immer zahlreich waren, konsta-
tiert, aber es wire unrichtig, von einem betrichtlichen Fort-
schritte in dieser Hinsicht zu reden. Immerhin kann man sagen,
dass eine grossere Anzahl von Laien als frither aktiven Anteil
nimmt an den Verhandlungen in den Gemeindekirchenpflegen
und Wohltéitigkeitskommissionen.« Ein anderer Berichterstatter
fiigt hinzu, das religiése Leben in den einzelnen Pfarreien habe
besonders durch  die praktische Teilnahme der Frauen und
Tochter an kirchlichen und sozialen Bestrebungen gewonnen
— ein Resultat des Frauenstimmrechtes, das grosse Freude
bereitet und den Eifer der Frauen geweckt hat. — Ein Dritter
schreibt: »Ich glaube versichern zu diirfen, dass das religiose
Leben intensiver geworden ist. Man interessiert sich mehr als
vorher fiir kirchliche Fragen und die Laien arbeiten mehr mit
der Kirche als fiir die Kirche.« Ein Vierter endlich dussert sich:
»Mein Eindruck ist im Allgemeinen, dass seit der Trennung
keine grosse Aenderung im religiosen Leben Genfs einge-
treten ist. Es mag sogar sein, dass sich die Jugend noch we-
niger um die Kirche interessiert; das ist die grosse Gefahr,
welche ich in der Trennung sehe, fiir welche ich aber dennoch
votiert habe.«

Angesichts dieser Urteile, die allgemein ein Anwachsen
religios-kirchlichen Lebens feststellen, konnten wir Freidenker
uns vielleicht fragen, was es denn fiir Zweck habe und ob es
klug sei, fiir die Trennung einzutreten, wo sie doch echer eine
Stirkung jener Institutionen im Gefolge hat, die wir als Hemm-
schuhe geistiger Freiheit, geistigen Fortschrittes bekdmpfen.
In der Erkenntnis jedoch, dass die Kirche als Staatskirche
mehr oder weniger immer und immer wieder die Moglichkeit
besitzt, sich in das gesellschaftliche und staatliche Leben, vor

tigen, gottgefilligen Menschenwandels sein? Bereitet die katholische
Kirche nicht den gliubigen Menschen auf die Herrlichkeiten vor, die
ihn im Himmel erwarten? Predigt sie nicht das Evangelium der
Liebe? Sagt sie nicht, Christus hitte die Leiden der Menschen auf
sich genommen? Wird sie nicht vom unfehlbaren Papst gefiihrt und
geleitet?

Die Politik und Réankespielerei der Kurie hat in Mexiko jimmer-
lich versagt. Der Geistlichenstreik vom August des letzten Jahres hat
bis heute noch nicht die geringste Frucht gezeitigt. Das Land ist
nicht untergegangen, weil seinen Bewohnern romrsche Ritualge-
briuche abgehen. Im Gegenteil, das Prestige des Landes ist-in den
letzten Monaten ausserordentlich gestiegen, und in der Welt hat
man vielfach eine Revision der Meinung iiber Mexiko vorgenommen
und sich iiberzeugt, dass dem Land Unrecht geschieht, wenn man es
als eine Banditenkolonie betrachtet. Die Klerikalen aber haben be-
wiesen, dass sie ebensowenig geschickte Politiker als Tréger der
amerikanischen Kultur sind, fiir die sie sich so gerne ausgeben. Erst
seit Calles dem Werk seiner Vorginger die Krone aufgesetzt und
dem Lande dazu verholfen hat, dass seine Gesetze von dllen Kreisen
respektiert werden,. ist der kulturellen Entwicklung in* Mexiko das
letzte Hindernis aus dem Wege geriumt worden. Was nun aber gar
die religiosen Pflichten und ‘Absichten, die Lehren und Beispiele an-
betrifft, deren Triger der mexikanische Klerus zu sein vorgibt, so
kann man sich ein krasseres Zerrbild nicht vorstellen. Das Verbre-
chen von Guadalajara ist denkbar »vielseitige, denn es bedeutet Mord,
Brandschatzung, Raub und Landesverrat zur gleichen Zeit. _Gergde
diese Seite ist wichtig. Rom antwortete auf eine verfassungsmassige,
durchaus gerechtfertigte Massnahme der mexikanischen Regierung

nicht etwa mit einer politischen Gegenmassnahme, sondern mit Lan-
desverrat; denn der Versuch, die Regierung Calles und damit das
Land vor den Augen der ganzen Welt zu diskreditieren, kann nicht
anders als Landesverrat bezeichnet werden, da die Schuldigen Priester
sind, die zwar in den Diensten Roms stehen, aber, um in Mexiko
amtieren zu konnen, Sohne des Landes sein miissen. Dass der Landes-
verrat noch von Mord und Brandschatzung begleitet ist, gereicht der
katholischen Kirche, in deren Einverstindnis alles vor sich gegangen
ist, nicht zur Ehre. Sie, die die Liebe predigt, die Menschen davor
warnt, Boses zu tun, und von sich behauptet, das Erbe des Erlosers
zu verwalten, zeigt mit ihrem neuen Streich nur, dass siz entweder
eine schlechte Verwalterin oder aber dieses Erbe nicht das ist, was
wir unter moralischem, ehrbarem Lebenswandel verstehen. Von Nich-
stenliebe gar nicht zu sprechen, denn diese wird verleugnet im
Augenblicke, wo sich die Kirche nicht scheut, gegen eine Regierung
vorzugehen, deren héchstes Prinzip in der Anerkennung aller Glau-
bensbekenntnisse besteht, einer der heute anerkanntesten Forderungen
der Nichstenliebe. Was ist Nichstenliebe, wenn nicht Respekt vor
dem Glauben und der Weltanschauung des anderen?

Wie gedenkt der »unfehlbare« Papst das Vorgehen seiner Voll-
zugsorgane in Mexiko zu rechtfertigen? Glaubt er etwa, dass auch
solche Mittel die Zwecke heiligen, iiber deren frommen Sinn be-
rechtigte Zweifel bestehen? Darf die »liebe Mutter Kirche« Kinder,
Frauen und Minner, iber hundert Menschenleben als Opfer fir
sich verlangen, um »hoheren Zwecken« zu dienen? Gibt eine Glau-
benslehre irgendwie und irgendwo eine Handhabe zu solcher Auf-
fassung? Die ersten Christen haben sich ihrem G[auben geopfert.
Glaubt die Kirche heute, dass sie gleiches mit gleichem vergelten,



Nr.13

DER FREIDENKER 101

allem in die Schulfrage, einzumischen, haben wir keine Ur-
sache, unseren. Standpunkt aufzugeben, denn nur dann hat
der Staat die Moglichkeit, sich wirklich frei zu halten von
kirchlich-konfessionellen Einfliissen und Machtgeliisten, wenn
er der Kirche gegeniiber in demselben Verhiltnisse steht, wie
zu jedem anderen Verein, wie zu jeder anderen juristischen
Personlichkeit — und schliesslich sollen diejenigen, die lieber
glauben als denken, die fiir die eigene personlich-geistige Un-
zuldnglichkeit ein jenseitiges Surrogat haben miissen, ihren
»Sport« auch selber bezahlen,

Augustin oder Sokrates?
Marginalien zu einem Buch *)
Von A. Albin.

Zu dem Interessantesten, das menschlicher Geist und
menschliches Gemiit erzeugt haben, gehért ohne Zweifel die
Religion, gleichviel ob man sie Heidentum, Offenbarung oder
Ketzerei benennen will. In sie webt der Mensch all di¢ Heim-
lichkeiten hinein, die er sonst nur in den Tiefen seines Her-
zens verborgen hilt; in ihr liegen beieinander Sein und Schein,
Wiinsche und Geliiste, Hoffnungen und Aengste, Charakter
und Wiirdelosigkeit — liegt die Summe des menschlichen Ich,
von der kein Quentchen fehlt, liegt seine Gesinnung. Sie ent-
hiillt sich uns, wenn wir seinem Gottesbegriff nachspiiren.

Bei tieferem Einblick in die Religionsgeschichte sowohl als
auch in die Geschichte der Religionen fillt uns auf, dass die
alten Religionen einen gewissen Aristokratismus innehatten,
in dem Sinne, dass sie niemals bestrebt waren, sich rithmend
anzubieten, anderen Bekennern sich aufzudringen noch sie
irgendwie mit »Seligkeit« zu versehen, oder wie das Gliick
heissen mochte, das sie zu vergeben hatten. Auch war keine
von ihnen darauf versessen, als die alleinzige Gliickspenderin
angesehen und angepriesen zu werden. Keine erhob Anspruch
auf das Weltbegliickungsmonopol, auf die Wundermacht des
Alleinseligmachens. Nichts lag ihren Priestern und Bekennern
ferner, als ihren Glauben unter »Ungliubige« zu tragen, sie
zu bekehren. Der Grieche, der seine Gotter verehrte, weil er
in ihnen und sie alle in ihm lebten, war noch immer frei ge-
nug, auch fiir andere Gétter und deren Verehrer Achtung auf-
bringen zu koénnen, und er hitte es nur als Entwertung und
Entwiirdigung seiner Gotter befunden, fiir sie Reklame zu
machen, fiir sie zu werben oder sie mit anderen Gottheiten
im Konkurrenzkampf begriffen zu wissen. Der Romer, der in
punkto Religion sehr genau, ja sogar dngstlich war, sah darin
kein Vergehen, wenn er sich neben seinen héimischen Gottern
auch noch einen auswirtigen beilegte; im Gegenteil: er diinkte
sich so nur noch mehr geschiitzt, und sein Gott nahm es gar
nicht iibel, rechnete es ihm njcht als Siinde an und vertrug
sich mit dem auswirtigen Gesellschafter auf die friedlichste
Art. Keine von diesen Religionen legte sich eine besondere
Mission zu, weshalb auch keine an Bekehrungssucht krankte.
Keine kiindete laut oder leise, sie wire érster und ihre Schwe-
ster zweiter Giite. Eine gonnte der anderen ihren guten Platz,
ihren guten Glauben, ihre Gliaubigen und die Seligkeit nach
ihrer Fasson. Die Beweggriinde all der Erscheinungen, die
Geschichte machen, sind in heidnischer Zeit in der Religion
nicht zu suchen. Das »Eintreten« fiir Gott und »Kdmpfen« in
Gottes Namen beginnt erst mit dem Augenblick, da Gott sich

d'r"‘») Der Geist der Antike und die christliche Welt. Von Walter F.
Otto, Bonn, Verlag Friedrich Cohen, 1923.

dass sie beinahe 2000 Jahre spiter Rache fiir die Opfer nehmen muss,
die sich aus eigenem, fanatischem Antrieb einer Lehre hingeopfert
haben, die schliesslich ausartete und einer Organisation zum Deck-
mantel diente, die mit Evangelium und Heiligkeit nichts mehr zu
tun hat?

Wire der Fall von Guadalajara der Exzess einiger Fanatiker,
dann wiirden wir dariiber schweigen. Aber er ist ein vorbedachter
Anschlag aut die mexikanische Regierung und auf das mexikanische
Volk, und deshalb kann man nicht stillschweigend “dariiber hir}‘\\'eg-
gehen. Die Auswiichse der religidsen Intoleranz miissen bekdmpft
werden —. aber mit edleren - und menschlich-wiirdigeren ‘Mitteln als
sie die Kirche anwendet. Eine derartig brutale, beispiellos dastehende
Gewalttat, wie sie aut das Geheiss entmenschter Priester in Mexiko
begangen worden ist, muss von allen anstindig Denkenden mit
tietster Entriistung zuriickgewiesen und der allgemeinen Verachtung
iiberliefert “werden.

»geoffenbart« hatte. Mit der Offenbarung kommen Bekehrung
und Bekehrungsgifer zur Geltung, stellt sich' die seltsame Er-
leuchtung ein, die es besser wissen will als du selbst, wessen
deine Seele zu ihrem Gliick und Heil bedarf, die es dir weis=
machen will, dass nur durch sie allein du erlést werden kon-
nest, wenn es dich auch nach keiner »Erlésung« diirstet. Aber
sie weiss es besser, — : )

Das europiische Kultur- und Geistesleben fusst auf der
Antike und dem Christentum. Es ist eine Mischung, keine
Synthese. Denn eines ist in dem anderen niemals vollig auf-
gegangen, konnte nicht aufgehen. Diese zwei Geistesrichtun-
gen sind Gegensitze, wie sie krasser siicht gedacht werden
kénnen. Sie verhaltén sich zueinander wie Ja und Nein. Vom
rein wissenschaftlichen, durch keinerlei Glauben oder Irrglau-
ben verfirbten Standpunkt diesen Erscheinungen beizukom4
men, ist von mehreren versucht worden, um nur Feuerbach
und Kautsky zu nennen. Diesen reiht sich nun Walter F. Otto
an, Er stellt sich jenseits alles Glaubens und indem er von
einem anderen Sehwinkel aus mit der Freude und Offenheit
des Denkers an dieses Problem herantritt, eréffnen sich ihm
und uns vollig neue Gesichtspunkte,

Man glaubte bislang, der Antike besondere Ehre anzutun,
wenn man behauptete, sie wire in vielen Punkten den Idealen
des Christentums nahegekommen. Die Behauptung war Ge-
meinplatz worden nicht minder als jene, die Menschheit habe
durch das Christentum viel gewonnen, Das alles wird gedanken-
los, nahezu dogmatisch nachgesprochen. Otto geht den um-
gekehrten Weg. Er sagt, dass der christliche Geist die Werte
der antiken Welt- und Lebensauffassung nur deshalb verwor--
fen hitte, weil sie fiir ihn zu gross waren, Er fragt ferner,
was die Menschheit durch das Christentum verloren habe, Das
Christentum wurzelt in der Vergottung des menschlichen
Selbst. Ihm zuliebe hat es die ganze Welt der Gestalten in
Rauch und Schemen aufgelost und Gott und Seele als deren
zwei Pole hingestellt. Vor dem Heiligenschein des Christen-
tums versinkt die Welt der Gestalt, zerrinnt die Wirklichkeit
ins Wertlose und Nichtige, Der Christ schaut nach innen. Seele
war indessen auch dem Griechen nicht fremd, aber bei ihm
war sie zur Gestalt berufen. Er findet das Gottliche in der Ge-
stalt, aussen. Seine Weltanschauung ist auf Natur und Geist
gerichtet und aus dem Grunde bleibt er von dem dem christ-
lichen Menschen innewohnenden und ihn zermarternden Zwie-
spalt verschont, Es ist indessen irrig, nur von jiidischer oder
christlicher Religiositit zu sprechen und den Griechen eine
solche abzuerkennen, Denn der Mangel an Verstindnis und
Neugierde fiir die Religiositit der Griechen unserseits ‘be-
rechtigt noch nicht zur Verneinung dieser ihrer Religiositit
iiberbaupt. Die griechische Religiositit hatte etwas spezifisch
Eigentiimliches, Erdgebundenes, Lebensfrohes, und nur weil
sie in ihren Aeusserungen von der jitdisch-christlichen abweicht,
wihnt man sich im Recht, sie streichen zu diirfen. Es ist nur
auf Eigendiinkel zuriickzufithren, auf ein Sichselbstbevorzugen,
wenn man sich als den Begnadeten und den anderen als Ver-
dammten hinstellt. Indessen sind nach Otto nicht Augustin
und Dante, sondern Homer und Sokrates die eigentlich Be-
gnadeten gewesen, »da die christlichen Vertreter durch dichtes
Dunkel gegangen, einen langen bosen Weg, auf dem sich Dinge
zugetragen haben miissen, die sich nie wieder gut machen
lassen, auch durch keine Seligkeit«. Indem der Christ Eines:
den Glauben an Gott gewonnen, hatte er ein Anderes, Gros-
seres: den Glauben an sich selbst verloren, was ihn sich und
sein Daseinsrecht entwerten, sich fiir »schuldig« erkennen und
nur noch auf die »Gnade« angewiesen sein liess. Wer sich
schuldig erkennt, gibt seine Schlechtigkeit zu, hat letzten Endes
kein gutes Gewissen, Der Grieche hatte eines, denn ér hatte
einen minnlichén Riickhalt von Stolz in sich, eine natiirliche
Frommigkeit, die in einer heiteren Gebundenheit an Welt und
Wirklichkeit begriindet war. Griechentum ist Wirklichkeitsreli-
gion. Der Gottésglaube des Griechen ist die religiose Inter-
pretation der Wirklichkeit und als solche schliesst er jedes
Zerfallensein mit dem Leben und sich selbst aus. Der Christ
hingegen schwebt wie zwischen Abgriinden — es ist doch
schwer, ja unméglich, von der Natur loszukommen, mag man
sie auch hassen — und darf sich nicht einmal zutrauen, selbst
im Guten aus freien Stiicken, d. h. ohne Gottes Mittun und
Mithelfen, vorwirtszukommen. Der Grieche hingegen erbittet
von seiner Gottheit nur Gliick; Weisheit aber und rechte Ge-



	Feuilleton : (Schluss)

