
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Artikel: Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : 3. Teil

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juli 1927. Nr. 13 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

'

Postfach Basel 5 1

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Den Feind, den wir am tiefsten hassen,
Der uns umlagert schwarz und dicht,
Das ist der Unverstand der Massen,
Den nur des Geistes Schwert durchbricht.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 14a

Feldereinteilung '/sa, 716> V» S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

III. »Christentum und Kultur«.
In der »Christlichkeit der Theologie« glaubte Overbeck die

äussere Gemeinschaft, die ihn noch mit den Theologen
verband, nicht zerreissen zu dürfen, obschon ihm innerlich
sowohl Theologie als auch Christentum längst abgestorben waren.

Darum war auch dort noch seine Sprache wenn auch
scharf, so doch noch nicht verletzend. Jetzt, nach seinem
Rücktritt, liess er sich etwas freier gehen und machte aus
seinen Sentiments und Ressentiments kein Hehl mehr. Wir
haben allen Anlass zu der Vermutung, dass die Gottesgelehrten

aller Richtungen ihrem Kollegen C. A. Bernoulli für die
Sammlung und posthume Veröffentlichung dieser Aufsätze
nicht viel Dank wissen werden.

Stellung zur Religion. Overbecks heftige Angriffe
richten sich nicht so sehr gegen die Religion als vielmehr
gegen die Theologie; er sucht sie daher vor seinen eigenen
Invektiven gegen die Theologie sicher zu stellen. Er lässt ihr
ihr Gutes; nimmt aber weiter nicht für sie Partei. »Meine
theologischen Kenntnisse haben aus mir keinen Religionshasser
werden lassen.« Er sieht ein sanftes Erlöschen des Christentums

voraus und wünscht es auch. Wissenschaft hält er für
das beste Friedensinstrument, und nichts war ihm widernatürlicher

auszudenken als ein erneutes Aufflammen des europäischen

Konfessionalismus.
Gott und Welt. In der entscheidenden Frage, die jetzt

besonders. von den modernen Theologen der Barthschen Richtung

mit aller Schärfe gestellt wird, in dem grossen Entweder
— Oder: Gott-oder-Welt, stellt sich Overbeck bewusst und
freudig auf die Seite der Welt. Gott hat in der Welt nichts zu
suchen; nur die Theologen rückten ihn mitten in die Welt.
»Sonst haben gerader Menschenverstand und höchste
Weltweisheit stets entgegengesetzt gedacht. Sie haben in dem Rat
an die Menschen übereingestimmt, mit Gott zu machen was
sie wollen, auch an ihn zu glauben, nur ihn in der Welt, die
ihn nichts angeht, aus dem Spiel zu lassen.« Liebe ist eine
Angelegenheit der Welt und nicht des Gottes. »Wir können
die Dinge lieben und deshalb uns darüber hinwegsetzen, dass
wir sie nicht verteidigen können. Aber allerdings Liebe ist da

nötig, und gibt es unter Menschen keine Weltliebe mehr, dann
ist es freilich mit der Welt unter ihnen vorbei. Pfaffen werden
vielleicht statt Liebe hier Religion zu setzen vorziehen.
Wogegen ich sage, es ist einfach nicht wahr, dass unter
Menschen die Liebe zu den Dingen aus der Religion stammt. Sie
hat ganz andere und vielfachere Grundlagen.«

Kampf dem Pestherd Idealismus! Overbeck
nimmt die Welt realistisch ernst, sie ist ihm harte und ernste
Wirklichkeil. Das Einzelindividuum hat sich ihr zu fügen, sich
in sie t'nzi-oidnen. »Für das Individuum ist die Welt nicirt
geschaffen, unter allen Umständen ist es nicht die Welt, die
sich um das Individuum zu kümmern hat. Das Individuum soll
sich in die Welt finden. Kommt es hier zu einem Konflikt, so
hat das Individuum die Kosten zu tragen.« Nun gibt es eine
philosophische Richtung, die das Primat des Individuums, des

Subjekts, gegenüber der Umwelt verkündet, es ist der Idealismus.

Ist doch für einige Idealisten die vorliegende Welt samt

allen ihren Lebewesen nur ein Erzeugnis der Sinnestätigkeit
des Subjekts. Gerade gegen diese idealistische Philosophie!
muss sich Overbeck aus seiner realistischen Ueberzeugung
heraus mit aller Schärfe wenden. »Die Idealisierung der Dinge
ist die subtilste Methode, die lebenssatte Menschen erfunden
haben, um den Dingen das Leben auszublasen, das Leben
auszusaugen, sie vom Leben zu entleeren.« »Soll der Idealismus

einmal aufhören, der Pestherd zu sein, von welchem aus
sich alle Unehrlichkeit und Konfusion verbreitet, so ist er mit
Rücksicht auf das Leben vor allem in seine Schranken zu
weisen und ihm demnach nicht zu gestatten, dass er sich über
eine so reale Grösse wegsetze, wie es im Leben der Tod ist.«
Trotzdem möchte Overbeck die verschiedenen idealistischen
Systeme, die gerade in Deutschland im 1. Drittel des 19.
Jahrhunderts wie Seifenblasen in die Luft stiegen, nicht vermissen.
Warum nicht? »An den Schiffbrüchen aller idealistischen
Systeme der Welterklärung hat der rationalistische Realismus
ein Erbauungsmittel, das für seine schwachen Stunden mehr
als hinreicht.«

Die Theologen. Mit ihnen beschäftigt sich der
Verfasser in diesem Buch ausgiebig und wenig liebevoll. In diesen
nach seinem Rücktritt geschriebenen Aufsätzen fällt die letzte
Maske, und unverhüllt tritt Overbeck als Gegner der protestantischen

Theologie hervor; eine Gemeinschaft mit theologischen
Kollegen bindet ihn hier nicht mehr, weder eine innere noch
eine äussere. Hinter den überaus scharfen, oft bis zur
Grausamkeit gesteigerten Urteilen zittert eine ' furchtbare Erbitterung,

die man dem stillen Gelehrten nicht zugetraut hätte. Hat
er die Theologie schon in seiner »Christlichkeit« den
»wertlosesten Wortkram« genannt, so ruft er sie hier vor den
Richterstuhl der Kultur und bezeichnet sie als Nichtigkeit. Er
spricht offen von ihrem Schädlingscharakter, er bezeichnet sie
als »Bildung mit schlechtem Gewissen« und sieht nicht ein,
weshalb ihr gegenüber Nachsicht und Anstand am Platze wären.

Diesem Verdammungsurteil liegt folgender Gedankengang
zu Grunde:

Kern und Wesen des ursprünglichen Christentums ist die
leidenschaftliche Ablehnung und Abwendung von der Welt,
das Abschütteln alles dessen, was nach Weltlichkeit riecht, um
rein und ganz sich Gott hingeben zu können; einzig dieser
Gedanke gibt dem Christentum in der Menschheit seine
Bedeutung. Was haben aber die Theologen aller Zeiten und aller
Schattierungen aus diesem christlichen Grundgedanken
gemacht? Sie haben ihn umgebogen und verwässert und
zerschwatzt, einzig und allein zu dem Zweck, das Christentum
den jeweils gerade herrschenden Kulturen annehmbar zu
machen, es ihnen aufdrängen zu können. Sie sind die »Totengräber

der Religion«. Sie sind auch »die feigen Anbeter jeder
Macht und jeden Einflusses«. Diese Gestalten, die zwischen
Professor und Priester haltlos hin- und herschwanken, diese
»Jesuiten des Protestantismus«, sie bringen es wahrhaftig fertig,

heutzutage modern und Christ zugleich zu sein. Es gibt
gewisse Urwahrheiten, ein kostbarer Besitz der Menschheit,
»zu deren möglichster Niederhaltung die Theologen von den
Religionen angestellt sind«.

Erhebt Theologie auch nur den geringsten Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit, so muss sie dem Christentum gegenüber
sich auf den Standpunkt der Historie stellen, das Christentum



<)8 DER FREIDENKER Nr. 13

rein geschichtlich erfassen und beurteilen. Aber gerade das
»ist die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem
Christentum, dass die Theologie stets modern (historisch-wissenschaftlich)

gewesen ist, das Christentum aber nie, aus keinem
andern Grunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte
hat haben wollen, hingegen selbst damit anfing, sich zu aller
Geschichte herauszustellen, und so lange es etwas bedeutete,
sich auch gegen sie gesperrt hat. In seiner heute erreichten
vollkommenen Verweltlichung muss es erliegen und kann ihm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dem
will, was das Christentum von jeher gewollt hat«. »Wir mit
unserm Urteil sind bei Tröste, aber die moderne (uns
umgebende) Welt ist es wohl nicht, die von modernem und
historischem Christentum als ernst zu nehmenden Dingen redet.«

»Wozu sind Theologen überhaupt gut? Zu Lehrern der
Moral taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der
Religion freilich nicht mehr. Offenbar dazu, um zwischen Moral
und Religion zu vermitteln. Zu dieser Vermittlung drängen sie
sich, was denn noch ihr bester Titel auf ein Bürgerrecht im
Zwischenreich zwischen Religion und Moral sein mag, so
zweifelhaft er ist. Die Theologen gelten für unentbehrlich,
und das ist nun einmal nahezu gleichviel, als ob sie es auch
wären.«

»Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, sie sind im günstigsten

Fall Unterhändler des Christentums mit dieser Weltb und
eben darum traut ihnen auch niemand recht über den Weg.«

»Das anmassliche Beginnen der Theologie als Fürsprecherin

der Religion rächt sich damit, dass sie mit ihrer immer
zunehmenden Unfähigkeit, die Blosse der Religion zu decken,
nur immer vollkommener auch die eigene Blosse, den Nihilismus

ihrer eigenen Grundlagen, aufdeckt.«
Vae victis!
Das Religionsproblem der Gegenwart.

»Solange eine Religion unter uns lebt, ist mit ihr eben auch alles
in Ordnung für uns, und sie wird auch gar nicht verteidigt,
weil sie der Verteidigung nicht bedarf. Ist sie aber einmal in
unsere Kultur übergegangen, so ist sie als Religion tot und
lebt nur vom Leben, das ihr die Kultur noch gönnt. Hat sie, die
Religion, dagegen bei ihrem Volke gar keine Zeit gefunden,
in den Stand einer Kultur überzugehen, so welkt sie wie eine
geknickte Blume ganz von selbst dahin Unser Christentum

ist längst unter uns Kultur geworden, aber unsere Kultur
fängt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis dafür,
dass wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als
unsere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns
Illusion solange als Geschenk eines Gottes oder überhaupt
einer Aussenwelt vorgestellt hat, sondern was wir uns in der
Welt selbst erworben zu haben bewusst sind.«

»Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als
Weitlenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte,
vorausgesetzt, diese sei die Geschichte der von Gott in die Welt ge-

Feuill eton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.
(Schluss.)

So hat denn der Teufel endlich wieder seine wohlverdiente
Würdigung gefunden, und, von der heiligen römisch-katholischen Kirche
offiziell anerkannt und protegiert, entfaltet er von neuem eine eifrige
Tätigkeit. Ueberall, wo frohe, freie Menschen sich tummeln, schlägt
er die Werbetrommel. Daneben aber hat er, wenn anders die lieben
Brüder in Christo genau unterrichtet sind, Sitz und Stimme in jeder
Gesellschaft, in jeder Arbeiter-Union usw., die nicht unter geistlicher
und kirchlicher Bevormundung steht, bei Streiks fungiert er im
Komitee und in sozialistischen Versammlungen führt er sogar den Vorsitz.

Und wir Freidenker — nun, wir sind des Teufels persönlichste
Trabanten. — Und dann, dass wir die Hauptsache nicht vergessen,
beschäftigt sich der Herr Satan ja auch noch immer mit den Mönchen

und Nonnen und Pfarrersköchinnen, welch letzteren er in
Gestalt ihres Beichtvaters zur Nachtzeit an das Bett hintreten und oft
sogar in dasselbe hineinschlüpfen soll. Und da es tausende von
Priestern una tausende von Priestersköchinnen gibt, ist also nicht
anzunehmen, dass der Teufel in absehbarer Zeit sich dem Heere der
Arbeitslosen wird anschliessen müssen. Und selbst, wenn es ihm
mit der Zeit an diesbezüglicher Beschäftigung fehlen sollte, hätte er
ja, nach der Lehre der Herren Geistlichen, ein Heim in jeder
Familie, »wo keine Bibel ist im Haus«, wo man nicht morgens mit
Gebet aufsteht und nicht abends mit Gebet zu Bette geht, wo man

setzten Religion des Christentums, und es werde demnach
angenommen, er habe ihre Geschichte gelenkt. Augenscheinlich

hat er dies nicht getan, in der Kirchengeschichte ist nichts
wunderbar, in ihr erscheint das Christentum der Welt so
unbedingt preisgegeben, wie nur irgend ein anderes Ding, das
in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem
Gebiet des geschichtlichen Lebens auch nicht
Eine der Korruptionen und Verirrungen erspart
geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hält die Kirchengeschichte keine Vorstellung

ferner als die eines besonderen, über der
Kirche waltenden Schutzes.«

»Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten
Testaments. In seiner reifen Jugend verkündeten Himmel und Erde
die Ehre dieses Gottes. Kein Wunder, dass er sich allmählich
zu einem Sultan auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit
vertrieb, eine Vasensammlung anzulegen und die ihm zusagenden

Töpfe durch Aufnahme in die Sammlung zu »ehren«, die
andern, die meisten, denn es gefielen ihm wenige, zu
zerschlagen. Diese Geschichte hat Gott, wie alle seines

Gleichen die ihrige, nur in den Köpfen seiner

Verehrer erlebt; man denke aber bei dieser
Geschichte an die der vielen kleinen Götter, die in den Köpfen
der Menschen gross werden, und was aus ihnen schliesslich
im Dunste des ihnen gespendeten Weihrauchs werden mag.«

»Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen
die Theologen, moderne namentlich, wie Kinder

mit ihren Puppen, mit derselben Sicherheit
in Hinsicht auf ihr Eigentums - und Verfügungsrecht

darüber, spielen. So werden denn diese Theologen

am besten darüber befragt werden, um zu erfahren, dass
sie darüber nichts wissen und auch nichts wissen können, aus
dem einfachen Grunde, weil kein Mensch etwas davon weiss,
Begriff und Ding in diesem Fall lediglich menschliche
Erfindungen sind.«

Persönliches. »Bedenke ich, was ich jetzt weiss und
zum Teil auch in meinen Papieren aufgespeichert weiss, so
fühle ich mich bisweilen nicht anders als zur Befreiung
der Kultur von der modernen Theologie berufen.

Und doch; trotz aller Vorbereitung,' bin ich nicht im
Besitz der Kräfte, über den Lärm, den ich hervorrufen würde,
noch Herr zu werden. Denn um etwas anderes wäre
es mir nicht zu tun als u^n den Nachweis des finis
Ch ris ti an i s m i a'm modernen Christentum. Das ist
für mich zu viel, zumal wenn ich bedenke, dass mir für die zu
übernehmende Aufgabe jeder Stachel eines ernsten Christenoder

Religionshasses fehlt. Es bleibt mir, soweit ich nach
Trost frage, immerhin der, dass ich im grossen Kampfe der
modernen Menschenwelt mit ihrer Religion nicht das erste
noch das letzte Opfer bin. Mit schwachen Kräften habe ich
wohl mitgestritten, aber den Sieg der mir verhüllten
sogenannten Wahrheit, so viel ich absehe, nirgends verstellt.«

keine Kirchensteuern zahlt, und wo man nicht ab und zu eine
chemische Seelenwäsche vornehmen lässt.

Zum Ueberfluss bleibt dem Herrn Teufel neben seiner irdischen
ja auch noch immer seine höllische Tätigkeit. Er muss dafür sorgen,
dass die Seelen aller Heiden, sowie aller anderen Leute, die nicht
kurz vor ihrem Tode dem Priester ein Oblatenfrühstück oder eine
letzte Oelung abkaufen, prompt abgeholt und der Hölle einverleibt
werden. Da nun von den rund hunderttausend Menschen, die
durchschnittlich jeden Tag aut dem weiten Erdenrund sterben, kaum der
zwanzigste Teil eine solche Eintrittskarte zum Himmel sich löst, so
hat der Teufel jede Minute durch ungefähr sechzig Schornsteine zu

fahren, um sich aus allen fünf Weltteilen seine Beute zusammenzuholen.

Ausserdem aber muss er die hunderte von Millionen, die
bereits in der Hölle schmoren, unter steter Aufsicht halten. Er muss
dafür sorgen, dass dort beständig Heulen und Zähneklappern herrscht,
und dass im »Reiche der Finsternis« das ewig brennende Feuer nicht
verlöscht. Man sollte denken, dass diese vielseitige Tätigkeit des

Teufels mindestens eine ebenso schwierige sein muss, wie diejenige
der heiligen Dreieinigkeit, die bekanntlich ' über die Haare aut dem

Kopfe jedes einzelnen Menschen Buch zu führen und dafür zu sorgen
hat, dass ohne den Willen Gottes keine Spatzen vom Dache fallen.

Wohl sagt auch Brors an einer Stelle: »Alle Teufelsgeschichten
glauben ist Aberglauben, aber alle Teufelswerke leugnen ist ein noch

viel gefährlicherer Irr- oder Unglaube«. Und wir — selbst wenn wir
Freidenker sind — wollen uns dieses Irr- und Unglaubens doch auch

nicht schuldig machen. Denn es ist unzweifelhaft, dass es zum
mindesten einen Teufel gibt. Ich selber wenigstens bin ihm schon oft

genug begegnet, ja, ich begegne ihm noch jeden Tag auf Schritt und



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

Schlussbemerkung. Ich möchte dem Eindruck dieses
wuchtigen Verdammungsurteils gegen die moderne Theologie
aus dem Munde eines der gelehrtesten und tüchtigsten Theologen

selbst durch keinerlei Nachträge und Bemerkungen
Abbruch tun und setze nur zum Schluss einen Passus aus einem
Brief Peter Gasts an Overbeck hin (Brief vom 25. Sept. 1883) :

».Nietzsche kämpft direkt gegen das Christentum : damit ist
er unabsichtlich ein Erhalter desselben. In Ihre Hand ist es
gegeben — ohne dem Christentum wehe zu tun, ohne es zu
Gegenwirkungen zu reizen — es mit der Zeit unmöglich zu
machen, indem Sie das Protokoll seiner Vergangenheit
aufnehmen.«

Diese prophetischen Worte gehen ihrer Erfüllung entgegen.
Overbecks Gedanken leben und weben in der heute viel
diskutierten Theologie Karl Barths, und hier werden sie machtvoll

im Sinne unserer Bestrebungen wirken; darüber später
mehr. Dr. E. Ht

Die Trennung von Staat und Kirche
jm Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Ruckblick, von E. E. Kluge, Zürich.

(Schluss.)

Die Diskussionen, die sich im Anschluss an die Lex-Fon-
tana entsponnen hatten, bildeten den Ausgangspunkt zu einem
Entwurf, den der Staatsrat Henri Fazy dem Staatsrat am
14. September 1906 unterbreitete, und den dieser in seiner
Sitzung vom 25. September eingehend behandelte. Am 9.
Oktober bereits genehmigte der Staatsrat den endgültigen Text
des Entwurfes Fazy, und im wesentlichen auf seiner Grundlage
beruhte das Gesetz, das am 30. Juni 1907 dem Volke zur
Abstimmung vorgelegt wurde, nachdem sich der Grosse Rat in
der Zeit vom 13. Oktober 1906 bis zum 15. Juni 1907 in drei
langen Debatten sehr eingehend damit befasst und alle
Argumente für und wider die Trennung genau erwogen hatte.

Die national-kirchlichen Kreise, namentlich die reformierte
kirchliche Oberbehörde, haben sich von allem Anfang an gegen
die Trennung ausgesprochen. Im Gegensatz hiezü haben 17
Pfarrer der reformierten Landeskirche zugunstender Trennung

einen Aufruf erlassen, dessen freier, fortschrittlicher
Geist vom sonstigen Lamentieren dieser Kreise über
»Religionsgefahr« und »Sittenverfall« erfreulich abstach und
deshalb alle Beachtung verdient. Wir entnehmen dem interessan-
Dokument folgende Stelle:

»Warum sollte unsere Kirche ohne staatliches Kultusbudget

nicht protestantisch, national und für alle offen bleiben,

welche freiwillig ihr angehören wollen? Wir leugnen
nicht die ruhmvolle Vergangenheit unserer Genfer Kirche;
aber wir glauben, dass sie ihre ruhmvolle Vergangenheit
dem Schutze Gottes und defm Gehorsam unserer Väter
verdankt und nicht* der finanziellen Unterstützung des Staates.

Tritt. Aber er trägt treilich keine Hörner auf dem Kopfe, und er hat
auch keinen Schwanz und keine Gänse- oder Pferdefüsse, wie der
biblische. Nein, er geht herum Tn Menschengestalt, oft nach der
Mode gekleidet, oft auch im Arbeitskittel und öfter noch in der Kutte
des Geistlichen. In allen Ständen und Kreisen ist er zu finden. Ich
meine den Teufel, »gegen den die Götter selbst vergeblich kämpfen«
— den Teufel der Dummheit, der Heuchelei — den Teufel der Dummheit,

der sich jedem Fortschritt, jedem freien Forschen entgegenstemmt,

der die Menschheit auf das geistige Niveau des Hottentotten
und des Buschnegers zurückschrauben möchte ; den Teufel der
Heuchelei, der für ein fettes Jahresgehalt die Augen gen Himmel
verdreht unu jeden verdammt und verflucht, der nicht m i t ihm die
Augen verdreht, und der, im Dienste der Mächtigen stehend und mit
ihrem Gelde bezahlt, den Menschen unablässig zuruft: »Darbet,
schindet, schuftet, so viel ihr könnt, glaubet, gehorchet und zahlet
ohne zu denken, ohne zu mucken, und ihr werdet im Himmel
tausendfältig dafür belohnt werden!« — Dieser Teufel, der Teufel der
Dummheit, der Heuchelei ist der einzige, den wir Freidenker kennen,
und ihn wollen wir bekämpfen, wo immer er sich blicken lässt! —
nicht mit Gebeten oder Rosenkränzen, nicht mit Weihrauch und
Kirchenliedern, nicht mit Bibelsprüchen und Kreuzeszeichen, sondern
mit dem Lichte der Aufklärung, mit den scharfen Waffen des gesunden

Menschenverstandes

„Sonntagsandacht !"
Der schweizer-argentinische Journalist Alfred Cahn schreibt

im »Argentinischen Tageblatt« vom 24. April 1927:
Mexikanische Geistliche haben in der Osterwoche eines der gröss-

Wir gehen noch weiter. Wir wagen zu behaupten, dass
die Trennung unserer Kirche nicht nur erlauben werde, das
begonnene Werk fortzusetzen, sondern auch neue Fortschritte
anzubahnen und eine ausgedehntere Tätigkeit zu entwickeln.
Eine Kirche, die an den guten Willen aller derjenigen sich
wendet, die in freier Weise sich geeinigt haben, um am
Reiche Gottes mitzuarbeiten, wird eine Schule starker
Ueberzeugungen und edler Opferwilligkeit werden, die dem ganzen

Lande zum Nutzen gereichen wird. Wir haben hinlänglich
Vertrauen in die Kraft des Evangeliums und in das gute

Einvernehmen, das gegenwärtig unter uns herrscht, um
darauf zu zählen, dass die neue Kirche eine grosse und schöne,
nationale und christliche Kirche sein wird1, deren Ehrgeiz
darin besteht, am moralischen Wohle des Vaterlandes
mitzuarbeiten. Bei dieser Erneuerung der Kirche haben ihre
Mitglieder allein mitzureden. Die Leitung der Kirche
wird künftig den Eingriffen derer, die sich ihr nicht an-
schliessen oder die andern Konfessionen angehören, wie
Freidenker oder Katholiken, entzogen sein Die
protestantische Kirche gehört den Protestanten! Das ist es, was
wir wollen.

Wir stellen uns nicht auf einen politischen Standpunkt.

Wir empfehlen euch das vom Grossen Rate vorgelegte

Trennungsprojekt, weil es uns hinsichtlich der Interessen

der Kirche liberaler und gerechter erscheint, als was
wir sonst für die Zukunft erhoffen könnten «

(»Zürcher Anzeiger«, Nr. 26 vom 29. Juni 1907.)

Auch von den Radikalen wurde entschieden für die Trennung

eingetreten und auf einer Parteiversammlung einstimmig
folgende Resolution gefasst:

».In Anbetracht, dass es den elementarsten Forderungen
des Grundsatzes der Gerechtigkeit und Gleichheit
widerspricht, wenn der Staat einzelne Kultusformen unterhält und
ändere von seiner Unterstützung ausschliesst; in Anbetracht
weiterhin, dass in jeder Demokratie, welche dieses Namens
würdig ist, der Staat eine rein bürgerliche Institution ist, die
in das Gebiet der Religion und des Gewissens nur eingreift,
um Recht und Freiheit eines jeden zu wahren, wird
beschlossen, das Gesetz über die Abschaffung des Kultusbudgets

vorbehaltlos anzunehmen, um den in der Verfassung
niedergelegten Prinzipien zum Siege zu verhelfen.«

Nicht weniger eifrig stellten sich auch die Katholiken
wiederum auf die Seite der Trennungsfreunde, und so ist denn
am 30. Juni 1907 das Trennungsgesetz bei zwar nicht einmal
öOprczentiger Stimmbeteiligung mit 7653 gegen 6823 Stimmen
vom Volke angenommen worden. Jedermann, auch die Freunde
der Trennung von Staat und Kirche, waren von diesem
Ergebnis, das tatsächlich nur mit der ausschlaggebenden Hilfe
der katholischen Landgemeinden erreicht wurde, überrascht.
Wir haben somit hier in Genf das famose Schauspiel, dass
sich die Katholiken mit den radikalen und sozialdemokratischen

Parteien verbündet haben, um die Trennung von Staat

ten Verbrechen begangen, von denen die Chronik des letzten
Jahrzehnts zu berichten weiss. Wir wollen den darauffolgenden Sonntag
nicht verstreichen lassen, ohne zu diesem Text die entsprechende
Predigt zu verfassen, weil wir befürchten, dass sich kein Geistlicher
bereit finden wird, diese »Tat« der Nächstenliebe gebührend zu
würdigen.

Die Ereignisse sind so jungen Datums, dass wir sie als bekannt
voraussetzen können. Eine Banditenhorde, angeführt von drei
verkleideten katholischen Geistlichen, überfiel auf der Linie von Guadalajara

nach Mexiko einen Eisenbahnzug, lieferte den ihn bewachenden
Soldaten eine kurze Schlacht und plünderte, nachdem sie den
militärischen Schutz umgebracht hatte, den Zug, nicht ohne gleichzeitig
die Mehrzahl der Passagiere zu töten oder schrecklich zu verwunden.
Frauen, Kinder und unbewaffnete Männer wurden erschossen oder
zusammen mit den Eisenbahnwagen verbrannt, während die Mörder
und Räuber den Ruf »Viva Christo Rey!« ausstiessen. Nachträglich
konnte festgestellt werden, dass die Bande auf Befehl der Kurie
»gearbeitet« hatte, die damit der Regierung Calles, bezw. die unter ihr
herrschenden Zustände diskreditieren wollte. Der Erfolg entsprach
indessen nicht den Erwartungen, denn der Plan wurde aufgedeckt
und die Schuld der Geistlichkeit nachgewiesen. Nicht die Regierung,
sondern die Organisation der Stellvertreterschaft Christi ist in
Misskredit gefallen.

Gelten nicht die Jesuiten, die Herren der Gesellschaft Jesu, als
ausserordentlich geschickte Ränkespieler und Politiker? Heisst es
nicht vielerorts, sie seien die Träger der Kultur, die Zivilisatoren
/Amerikas? Ist es nicht ihre Absicht, das Reich Christi zu verkünden
und seine Lehren zu verbreiten Sollen sie nicht Vorbild aufrich-


	Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : 3. Teil

