Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Artikel: Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : 3. Teil
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. Juli 1927.

'DER

FREIDENKER

Nr. 13 = 10. Jahrgang.

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.

- Postfach Basel 5
Postcheck - Konto Nr. V. 6915

CLLLLLLLRREL TR T T

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

III. »Christentum und Kultur«,

In der »Christlichkeit der Theologie« glaubte Overbeck die
dussere Gemeinschaft, die ihn noch mit den Theologen ver-
band, nicht zerreissen zu diirfen, obschon ihm innerlich so-
wohl Theologie als auch Christentum lingst abgestorben wa-
ren. Darum war auch dort noch seine Sprache wenn auch
scharf, so doch noch nicht verletzend. Jetzt, nach seinem
Riicktritt, liess er sich etwas freier gehen und machte aus
seinen Sentiments und Ressentiments kein Hehl mehr. Wir
haben allen Anlass zu der Vermutung, dass die Gottesgelehr-
ten aller Richtungen ihrem Kollegen C. A. Bernoulli fiir die
Sammlung und posthume Verdffentlichung dieser Aufsitze
nicht viel Dank wissen werden.

Stellung zur Religion. Overbecks heftige Angriffe
richten sich nicht so sehr gegen die Religion als vielmehr
gegen die Theologie; er sucht sie daher vor seinen eigenen
Invektiven gegen die Theologie sicher zu stellen. Er ldsst ihr
ihr Gutes; nimmt aber weiter nicht fiir sie Partei. »Meine theo-
logischen Kenntnisse haben aus mir keinen Religionshasser
werden lassen.« Er sieht ein sanftes Erloschen des Christen-
tums voraus und wiinscht es auch. Wissenschaft hilt er fiir
das beste Friedensinstrument, und nichts war ihm widernatiir-
licher auszudenken als ein erneutes Aufflammen des europii-
schen Konfessionalismus.

Gott und Welt. In der entscheidenden Frage, die jetzt
besonders von den modernen Theologen der Barthschen Rich-
tung mit aller Schirfe gestellt wird, in dem grossen Entweder
—Oder: Gott-oder-Welt, stellt sich Overbeck bewusst und
freudig auf die Seite der Welt. Gott hat in der Welt nichts zu
suchen; nur die Theologen riickten ihn mitten in die Welt.
»Sonst haben gerader Menschenverstand und hochste Welt-
weisheit stets entgegengesetzt gedacht. Sie haben in dem. Rat
an die Menschen iibereingestimmt, mit Gott zu machen was
sie wollen, auch an ihn zu glauben, nur ihn in der Welt, die
ihn nichts angeht, aus dem Spiel zu lassen.« Liebe ist eine
Angelegenheit der Welt und nicht des Gottes. »Wir koénnen
die Dinge lieben und deshalb uns dariiber hinwegsetzen, dass
wir sie nicht verteidigen koénnen. Aber allerdings Liebe ist da
naiig, und gibt es unter Menschen keine Weltliebe mehr, dann
ist es freilich mit der Welt unter ihnen vorbei. Pfaffen werden
vielleicht statt' Liebe hier Religion zu setzen vorziehen. Wo-
gegen ich sage, es ist einfach nicht wahr, dass unter Men-
schen die Liebe zu den Dingen aus der Religion stammt. Sie
hat ganz andere und vielfachere Grundlagen.«

Kampf dem Pestherd Idealismus! Overbeck
nimmt die Welt realistisch ernst, sie ist ihm harte und ernste
Wirklichkeit. Das Einzelindividuum hat sich ihr zu fiigen, sich
in sic einzvoidnen. »Fiir das Individuum ist die Welt nicat

geschaffen, unter allen Umstinden ist es nicht die Welt, die’

sich um das Individuum zu kitmmern hat. Das Individuum soll
sich in die Welt finden. Kommt es hier zu einem Konflikt, so
hat das Individuum die Kosten zu tragen.« Nun gibt es eine
philosophische Richtung, die das Primat des Individuums, . des
Subjekts, gegeniiber der Umwelt verkiindet, es ist der Idealis-
mus. Ist doch fiir einige Idealisten die vorliegende Welt samt

Den Feind, den wir am tiefsten hassen,
Der uns umlagert schwarz und dicht,

Das ist der Unverstand der Massen,

Den nur des Geistes Schwert durchbricht.

2| Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.— '
(Mitglieder Fr. 5.—)
Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr.14a
Feldereinteilung /a2, }/1s, /s S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

allen ihren Lebewesen nur ein Erzeugnis der Sinnestitigkeit
des Subjekts. Gerade gegen diese idealistische Philosophie
muss sich Overbeck aus seiner realistischen Ueberzeugung
heraus mit aller Schirfe wenden. »Die Idealisierung der Dinge
ist die subtilste Methode, die lebenssatte Menschen erfundén
haben, um den Dingen das Leben auszublasen, das Leben
auszusaugen, sie vom Leben zu entleeren.« »Soll der Idealis-
mus einmal aufhoren, der Pestherd zu sein, von welchem aus
sich alle Unehrlichkeit und Konfusion verbreitet, so ist er mit
Riicksicht auf das Leben vor allem in seine Schranken zu
weisen und ihm demnach nicht zu gestatten, dass er sich iiber
eine so reale Grosse wegsetze, wie es im Leben der Tod ist.«
Trotzdem mochte Overbeck die verschiedenen idealistischen
Systeme, die gerade in Deutschland im 1. Drittel des 19, Jahr-
hunderts wie Seifenblasen in die Luft stiegen, nicht vermissen.
Warum nicht? »An den Schiffbriichen aller idealistischen Sy-
steme der Welterklirung hat der rationalistische Realismus
ein Erbauungsmittel, das fiir seine schwachen Stunden mehr
als hinreicht.«

Die Theologen. Mit ihnen beschiftigt sich der Ver-

- fasser in diesem Buch ausgiebig und wenig liebevoll. In diesen

nach seinem Riicktritt geschriebenen Aufsitzen fillt die letzte
Maske; und unverhiillt tritt Overbeck als Gegner der protestan-
tischen Theologie hervor; eine Gemeinschaft mit theologischen
Kollegen bindet ihn hier nicht mehr, weder eine innere noch
eine dussere. Hinter den iiberaus scharfen, oft bis zur Grau-
samkeit gesteigerten Urteilen zittert eine “furchtbare Erbitte-
rung, die man dem stillen Gelehrten nicht zugetraut hitte. Hat
er die Theologie schon in seiner »Christlichkeit« den »wert-
losesten Wortkram« genannt, so ruft er sie hier vor den Rich-
terstuhl der Kultur und bezeichnet sie als Nichtigkeit. Er
spricht offen von ihrem Schidlingscharakter, er bezeichnet sie
als »Bildung mit schlechtem Gewissen« und -sieht nicht ein,
weshalb ihr gegeniiber Nachsicht und Anstand am Platze wi-
ren. Diesem Verdammungsurteil liegt folgender Gedankengang
zu Grunde:

Kern und Wesen des urspriinglichen Christentums ist die
leidenschaftliche Ablehnung und Abwendung von der Welt,
das Abschiitteln alles dessen, was nach Weltlichkeit riecht, um
rein und ganz sich Gott hingeben zu koénnen; einzig. dieser
Gedanke gibt dem Christentum in der Menschheit seine Be-
deutung. Was haben aber die Theologen aller Zeiten und aller
Schattierungen aus diesem christlichen Grundgedanken ge-
macht? Sie haben ihn umgebogen und verwissert und zet-
schwatzt, einzig und allein zu dem Zweck, das Christentum
den jeweils gerade herrschenden Kulturen annehmbar zu ma-
chen, es ihnen aufdringen zu koénnen. Sie sind die »Toten-
griber der Religion«. Sie sind auch »die feigen Anbeter jeder
Macht und jeden Einflusses«. Diese Gestalten, die zwischen
Professor und Priester haltlos hin- und herschwanken, diese
»Jesuiten des Protestantismus«, sie bringen es wahrhaftig fer-
tig, heutzutage modern und Christ zugleich zu sein.- Es gibt.
gewisse Urwahrheiten, ein kostbarer Besitz der Menschheit,
»zu deren moglichster Niederhaltung die Theologen von den-
Religionen angestellt sinde.

Erhebt Theologie auch nur den geringsten Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit, so muss-sie dem Christentum gegeniiber
sich auf den Standpunkt der Historie stellen, das Christentum




98 , DER FREIDENKER

Nr. 13

rein geschichtlich erfassen und beurteilen. Aber gerade das
»ist die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem Chri-
stentum. dass die Theologie stets modern (historisch-wissen-
schaftlich) gewesen ist, das Christentum aber nie, aus keinem
andern QGrunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte
hat haben wollen, hingegen selbst damit anfing, sich zu aller
QGeschichte herauszustellen, und so lange es etwas bedeutete,
sich auch gegen sie gesperrt hat. In seiner heute erreichten
vollkommenen Verweltlichung muss es erliegen und kann ihm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dém
will, was das Christentum von jeher gewollt hat« »Wir mit
unserrn Urteil sind bei Troste, aber die moderne (uns um-
gebende) Welt ist es wohl nicht, die von modernem und histo-
rischem Christentum als ernst zu nehmenden Dingen redet.«

»Wozu sind Theologen iiberhaupt gut? Zu Lehrern der
Moral taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der Reli-
gion freilich nicht mehr, Offenbar dazu, um zwischen Moral
und Religion zu vermitteln. Zu dieser Vermittlung dringen sie
sich, was denn noch ihr bester Titel auf ein Biirgerrecht im
Zwischenreich zwischen Religion und Moral sein mag, so
zweifelhaft er ist. Die Theologen gelten fiir unentbehrlich,
und das ist nun einmal nahezu gleichviel, als ob sie es auch
wiren.« )

»Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, ...... sie sind im giinstig-
sten Fall Unterhindler des Christentums mit dieser Welt,. und
eben darum traut ihnen auch niemand recht iiber den Weg.«

»Das anmassliche Beginnen der Theologie - als Fiirspre-
cherin der Religion richt sich damit, dass sie mit ihrer immer
zuiichmenaen Unfihigkeit, die Blosse der Religion zu decken,
nur immer vollkommener auch die eigene Blésse, den Nihilis-
mus ihrer eigenen Grundlagen, aufdeckt.«

Vae victis! )

Das Religionsproblem der Gegenwart »So-
lange eine Religion unter uns lebt, ist mit ihr eben auch alles
in Ordnung fiir uns, und sie wird auch gar nicht verteidigt,
weil sie der Verteidigung nicht bedarf. Ist sie aber einmal in
unsere Kultur iibergegangen, so ist sie als Religion tot und
lebt nur vom Leben, das ihr die Kultur noch génnt. Hat sie, die
Religion, dagegen bei ihrem Volke gar keine Zeit gefunden,
in den Stand einer Kultur iiberzugehen, so welkt sie wie eine
geknickte Blume ganz von selbst dahin. ..... Unser Christen-
tum ist lingst unter uns Kultur geworden, aber unsere Kultur
fingt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis dafiir,
dass wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als un-
sere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns
Illusion solange als Geschenk eines Gottes oder iiberhaupt
einer Aussenwelt vorgestellt hat, sondern was wir uns in der
Welt selbst erworben zu haben bewusst sind.«

»Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als
Weltlenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte, voraus-
gesetzt. diese sei die Geschichte der von Gott in die Welt ge-

setzten Religion des Christentums, und es werde demnach
angenommen, er habe ihre Geschichte gelenkt, Augenschein-
lich hat er dies nicht getan, in der Kirchengeschichte ist nichts
wunderbar, in ihr erscheint das Christentum der Welt so un-
bedingt preisgegeben, wie nur irgend ein anderes Ding, das
in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem Ge-
biet des geschichtlichen Lebens auch nicht
Eine der Korruptionen und Verirrungen erspart
geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hdlt die Kirchengeschichte keine Vorstel-
lung ferner als die eines besonderen, iiber der
Kirche waltenden Schutzes.«

»Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten Testa-
ments. In seiner reifen Jugend verkiindeten Himmel und Erde
die Ehre dieses Gottes. Kein Wunder, dass er sich allmihlich
zu einem Sultan auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit
vertrieb, eine Vasensammlung anzulegen und die ihm zusagen-
den Toépfe durch Aufnahme in die Sammlung zu »ehreng, die
andern, die meisten, denn es gefielen ihm wenige, zu zer-
schlagen. Diese Geschichte hat Gott, wie alle sei-
nes Gleichen die ihrige, nur in den Képfen sei-
ner- Verehrer erlebt; man denke aber bei dieser. Ge-
schichte an die der vielen kleinen Gotter, die in den Kopfen
der Menschen gross werden, und was aus ihnen schliesslich
im Dunste des ihnen gespendeten Weihrauchs werden mag.«

»Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen
die Theologen, moderne namentlich, wie Kin-
der mit ihren Puppen, mit derselben Sicherheit
in Hinsicht auf ihr Eigentums- und Verfiigungs-
recht darfiber, spielen. So werden denn diese Theo-
logen am besten dariiber befragt werden, um zu erfahren, dass
sie dariiber nichts wissen und auch nichts wissen kénnen, aus
dem einfachen Grunde, weil kein Mensch etwas davon weiss,
Begriff und Ding in diesem Fall lediglich men'schliche
Erfindungen sind. «

Personliches. »Bedenke ich, was ich jetzt weiss und
zum Teil auch in meinen Papieren aufgespeichert weiss, so
fithle ich mich bisweilen nicht anders als zur Befreiung
der Kultur von der modernen Theologie beru-
fe n. Und doch; trotz aller Viorbereitung, bin ich nicht: im; Be-
sitz der Krifte, iiber den Ldrm, den ich hervorrufen wiirde,
noch Herr zu werden. Denn um etwas anderes wire
es mir nicht zu tun als uim den Nachweis des finis
Christianismi am modernen Christentum. Das ist
fiir mich zu viel, zumal wenn ich bedenke, dass mir fiir die zu
iibernehmende Aufgabe jeder Stachel eines ernsten Christen-
oder Religionshasses fehlt. Es bleibt mir, soweit ich nach
Trost frage, immerhin der, dass ich im grossen Kampfe der
modernen Menschenwelt mit ihrer Religion nicht das erste
noch das letzte Opfer bin. Mit schwachen Kriften habe ich
wohl mitgestritten, aber den Sieg der mir verhiillten soge-
nannten Wahrheit, so viel ich abisehe, nirgends verstellt.«

Feuilleton.
_—
Zur Naturgeschichte des Teufels.
Kleine Bosheiten von E. E. Kluge,

(Schluss.)

So hat denn der Teufel endlich wieder seine wohlverdiente Wiir-
digung gefunden, und, von der heiligen rémisch-katholischen Kirche
offiziell anerkannt und protegiert, entfaltet er von neuem eine eifrige
Titigkeit. Ueberall, wo frohe, freie Menschen sich tummeln, schlagt
er die Werbetrommel. Daneben aber hat er, wenn anders die lieben
Briider in Christo genau unterrichtet sind, Sitz und Stimme in jeder
Gesellschaft, in jeder Arbeiter-Union usw., die nicht unter geistlicher
und kirchlicher Bevormundung steht, bei Streiks fungiert er im Ko-
mitee und in sozialistischen Versammlungen fiithrt er sogar den Vor-
sitz. Und wir Freidenker — nun, wir sind des Teufels persénlichste
Trabanten. — Und dann, dass wir die Hauptsache nicht vergessen,
beschiftigt sich der Herr Satan ja auch noch immer mit den Mon-
chen und Nonnen wund Pfarrerskéchinnen, welch letzteren er in Ge-
stalt ihres Beichtvaters zur Nachtzeit an das Bett hintreten und oft
sogar in dasselbe hineinschliipfen soll. Und da es tausende von Prie-
stern una tausende von Priesterskéchinnen gibt, ist also nicht anzu-
nehmen, dass der Teufel in absehbarer Zeit sich dem Heere der
Arbeitslosen wird anschliessen miissen. Und selbst, wenn es ihm
mit der Zeit an diesbeziiglicher Beschiftigung fehlen sollte, hitte er
ja, nach der Lehre der Herren Geistlichen, ein Heim in jeder Fﬂ'-
milie, »wo keine Bibel ist im Haus¢, wo man nicht morgens mit
Gebet aufsteht und nicht abends mit Gebet zu Bette geht, wo man

keine Kirchensteuern zahlt, und wo man nicht ab und zu eine che-
mische Seelenwische vornehmen ldsst.

Zum Ueberfluss bleibt dem Herrn Teufel neben seiner irdischen
ja auch noch immer seine héllische Titigkeit. Er muss dafiir sorgen,
dass die Seelen aller Heiden, sowie aller anderen Leute, die nicht
kurz vor ihrem Tode dem Priester ein Oblatenfrithstiick oder eine
letzte Oelung abkauten, prompt abgeholt und der Hélle einverleibt
werden. Da nun von den rund hunderttausend Menschen, die durch-
schnittlich jeden Tag aut dem weiten Erdenrund sterben, kaum der
zwanzigste Teil eine solche Eintrittskarte zum Himmel sich 18st, so
hat der Teufel jede Minute durch ungefihr sechzig Schornsteine zu
fahren, um sich aus allen fiinf Weltteilen seine Beute zusammenzu-
holen. Ausserdem aber muss er die hunderte von Millionen, die
bereits in der Holle schmoren, unter steter Aufsicht halten. Er muss
dafiir sorgen, dass dort bestindig Heulen und Zihneklappern herrscht,
und dass im »Reiche der Finsternis« das ewig brennende Feuer nicht
verléscht. Man sollte denken, dass diese vielseitige Titigkeit des
Teufels mindestens eine ebenso schwierige sein muss, wie diejenige
der heiligen Dreieinigkeit, die bekanntlich iiber die Haare aut dem
Kopfe jedes einzelnen Menschen Buch zu fithren und dafiir zu sorgen
hat, dass ohne den Willen Gottes keine Spatzen vom Dache fallen.

Wohl sagt auch Brors an einer Stelle: »Alle Teufelsgeschichten
glauben ist Aberglauben, aber alle Teufelswerke leugnen ist ein noch
viel gefihrlicherer Irr- oder Unglaube«. Und wir — selbst wenn wir
Freidenker sind — wollen uns dieses Irr- und Unglaubens doch auch
nicht schuldig machen. Denn es ist unzweifelhaft, dass es zum min-
desten einen Teufel gibt. Ich selber wenigstens bin ihm schon oft
genug begegnet, ja, ich begegne ihm noch jeden Tag auf Schritt und



Nr. 13

DER FREIDENKER 99

Schlussbemerkung. Ich mochte dem Eindruck dieses
wuchtigen Verdammungsurteils gegen die moderne Theologie
aus dem Munde eines der gelehrtesten und tiichtigsten Theo-
logen selbst durch keinerlei Nachtrige und Bemerkungen Ab-
bruch tun und setze nur zum Schluss einen Passus aus einem
Brief Peter Gasts an Overbeck hin (Brief vom 25. Sept. 1883):

»Nietzsche kampft direkt gegen das Christentum: damit ist
er unabsichtlich ein Erhalter desselben, In Ihre Hand ist es
gegeben — ohne dem Christentum wehe zu tun, ohne és zu
Gegenwirkungen zu reizen — es mit der Zeit unmdglich zu
machen, indem Sie das Protokoll seiner Vergangenheit auf-
nehmen.«

Diese prophetischen Worte gehen ihrer Erfiillung entgegen.
Overbecks Gedanken leben und weben in der heute viel dis-
kutierten Theologie Karl Barths, und hier werden sie macht-
voll im Sinne unserer Bestrebungen wirken; dariiber spater
mehr, Dr. E. H.

Die Trennung von Staat und Kirche
im Kanton Genf.
Ein geschichtlicher Riickblick, von E. E. Kluge, Ziirich.
(Schluss.)

Die Diskussionen, die sich im Anschluss an die Lex-Fon-
tana entsponnen hatten, bildeten den Ausgangspunkt zu einem
Entwurf, den der Staatsrat Henri Fazy dem Staatsrat am
14. September 1906 unterbreitete, und den dieser in seiner
Sitzung vom 25. September eingehend behandelte. Am 9. Ok-
tober bereits genehmigte der Staatsrat den endgiiltigen Text
des Entwurfes Fazy, und im wesentlichen auf seiner Grundlage
beruhte das Gesetz, das am 30. Juni 1907 dem Volke zur Ab-
stimmung vorgelegt wurde, nachdem sich der Grosse Rat in
der Zeit vom 13. Oktober 1906 bis zum 15. Juni 1907 in drei
langen Debatten sehr eingehend damit befasst und alle Argu-
mente fiir und wider die Trennung genau erwogen hatte,

Die national-kirchlichen Kreise, namentlich die reformierte
kirchliche Oberbehérde, haben-sich von allem' Anfang an gegen
die Trennung ausgesprochen. Im Gegensatz hiezu haben 17
Pfarrer der reformierten Landeskirche zugunstender Tren-
nung einen Aufruf erlassen, dessen freier, fortschrittlicher
Geist vom sonstigen Lamentieren dieser Kreise iiber »Reli-
gionsgefahr« und »Sittenverfall« erfreulich abstach und des-
halb alle Beachtung verdient. Wir entnehmen dem interessan-
Dokument folgende Stelle:

sWarum sollte unsere Kirche ohne staatliches Kultus-
budget nicht protestantisch, national und fiir alle offen blei-
ben, welche freiwillig ihr angehéren wollen? Wir leugnen
nicht die ruhmvolle Vergangenheit unserer Genfer Kirche;
aber wir glauben, dass sie ihre ruhmvolle Vergangenheit
dem Schutze Gottes und dém Gehorsam unserer Viter ver-
dankt und nicht"der finanziellen Unterstiitzung des Staates.

Wir gehen noch weiter. Wir wagen zu behaupten, dass
die Trennung unserer Kirche nicht nur erlauben werde, das
begonnene Werk fortzusetzen, sondern auch neue Fortschritte
anzubahnen und eine ausgedehntere Titigkeit zu entwickeln.
Eine Kirche, die an den guten Willen aller derjenigen sich
wendet, die in freier Weise sich geeinigt haben, um am
Reiche Gottes mitzuarbeiten, wird eine Schule starker Ueber-
zeugungen und edler Opferwilligkeit werden, die dem gan-
zen Lande zum Nutzen gereichen wird. Wir haben hinldng-
lich Vertrauen in die Kraft des Evangeliums und in das gute
Einvernehmen, das gegenwirtig unter uns herrscht, um da-
rauf zu zidhlen, dass die neue Kirche eine grosse und schéne,
nationale und christliche Kirche sein wird, deren Ehrgeiz

- darin besteht, am -moralischen -Wohle des Vaterlandes mit-
zuarbeiten. Bei dieser Erneuerung der Kirche haben ihre
Mitglieder allein mitzureden. Die Leitung der Kirche
wird kiinftig den Eingriffen derer, die sich ihr nicht an-
schliessen oder die andern Konfessionen angehoren, wie
Freidenker oder Katholiken, entzogen sein...... Die prote-
stantische Kirche gehort den Protestanten! Das ist es, was
wir wollen,

...... Wir stellen uns nicht auf einen politischen Stand-
punkt. Wir empfehlen euch das vom Grossen Rate vorge-
legte Trennungsprojekt, weil es uns hinsichtlich der Inter-
essen der Kirche liberaler und gerechter erscheint, als was
wir sonst fiir die Zukunft erhoffen kénnten..... «

(»Ziircher Anzeiger«, Nr. 26 vom 29. Juni 1907.)

“ Auch von den Radikalen wurde entschieden fiir die Tren-
nung eingetreten und auf einer Parteiversammlung einstimmig
folgende Resolution gefasst:

»In Anbetracht, dass es den elementarsten Forderungen
des Grundsatzes der Gerechtigkeit und Gleichheit wider-
spricht, wenn der Staat einzelne Kultusformen unterhilt und
andere von seiner Unterstiitzung ausschliesst; in Anbetracht
weiterhin, dass in jeder Demokratie, welche dieses Namens
wiirdig ist, der Staat eine rein biirgerliche Institution ist, die
in das Gebiet der Religion und des Gewissens nur eingreift,
um Recht und Freiheit eines jeden zu wahren, wird -be-
schlossen, das Gesetz iiber die Abschaffung des Kultusbud-
gets vorbehaltlos anzunehmen, um den in der Verfassung
niedergelegten Prinzipien zum Siege zu verhelfen.«

Nicht weniger eifrig stellten sich auch die Katholiken wie-
derum auf die Seite der Trennungsfreunde, und so ist denn
am 30. Juni 1907 das Trennungsgesetz bei zwar nicht einmal
60prczentiger Stimmbeteiligung mit 7653 gegen 6823 Stimmen
vom Volke angenommen worden. Jedermann, auch die Freunde
der Trennung von Staat und Kirche, waren von diesem Er-
gebnis, das tatsdchlich nur mit der ausschlaggebenden Hilfe
der katholischen Landgemeinden erreicht wurde, iiberrascht.
Wir haben somit hier in Genf das famose Schauspiel, dass
sich die Katholiken mit den radikalen und sozialdemokrati-
schen Parteien verbiindet haben, um die Trennung von Staat

Tritt. Aber er trigt treilich keine Horner auf dem Kopfe, und er hat
auch keinen Schwanz und keine Ginse- oder Pferdefiisse, wie der
biblische. Nein, er geht herum in Menschengestalt, oft nach der
Mode gekleidet, oft auch im Arbeitskittel und 6iter noch in der Kutte
des Geistlichen. In allen Stinden und Kreisen ist er zu finden, Ich
meine den Teufel, »gegen den die Gotter selbst vergeblich kdmpfenc
— den Teufer der Dummbheit, der Heuchelei — den Teufel der Dumm-
heit, der sich jedem Fortschritt, jedem freiem Forschen entgegen-
stemmt, der die Menschheit aut-das geistige Niveau des Hottentotten
und des Buschnegers zuriickschrauben mochte; den Teufel der Heu-
chelei, der fiir ein fettes Jahresgehalt die Augen gen Himmel ver-
dreht una jeden verdammt und verflucht, der nicht mit ihm die
Augen verdreht, und der, im Dienste der Maichtigen stehend und mit
ihrem Gelde bezahlt, den Menschen unablissig zuruft: »Darbet,
schindet, schuftet, so viel ihr kénnt, glaubet, gehorchet und zahlet
ohne zu denken, ohne zu mucken, und ihr werdet im Himmel tau-
sendfilltig dafiir belohnt werden!« — Dieser Teufel, der Teufel der
Dummheit, der Heuchelei ist der einzige, den wir Freidenker kennen,
und ihn wollen wir bekimpfen, wo immer er sich blicken Idsst! —
nicht mit Gebeten oder Rosenkrinzen, nicht mit Weihrauch und Kir-
chenliedern, nicht mit Bibelspriichen und Kreuzeszeichen, sondern
mit dem Lichte der Aufklirung, mit den scharfen Waffen des gesun-
den Menschenverstandes!

s Sonntagsandacht {¢
Der schweizer-argentinische Journalist Alfred Cahn schreibt
im »Argentinischen Tageblatt« vom 24. April 1927:
Mexikanische Geistliche haben in der Osterwoche eines der gross-

ten Verbrechen begangen, von denen die Chronik des letzten Jahr-
zehnts zu berichten weiss. Wir wollen den darauffolgenden Sonntag
nicht verstreichen lassen, ohne zu diesem Text die entsprechende
Predigt zu verfassen, weil wir befiirchten, dass sich kein Geistlicher
bereit finden wird, diese »Tat« der Nachstenliebe gebiihrend zu
wiirdigen.

Die Ereignisse sind so jungen Datums, dass wir sie als bekannt
voraussetzen konnen. Eine Banditenhorde, angefithrt von drei ver-
kleideten katholischen Geistlichen, iiberfiel auf der Linie von Guada-
lajara nach Mexiko einen Eisenbahnzug, lieferte den ihn bewachenden
Soldaten eine kurze Schlacht und plinderte, nachdem sie den mili-
tirischen Schutz umgebracht hatte, den Zug, nicht ohne gleichzeitig
die Mehrzahl der Passagiere zu toten oder schrecklich zu verwunden.
Frauen, Kinder und unbewaffnete Minner wurden erschossen oder
zusammen mit den Eisenbahnwagen verbrannt, wihrend die Morder
und Riuber den Ruf »Viva Christo Rey!« ausstiessen. Nachtriglich
konnte festgestellt werden, dass die Bande aui Befehl der Kurie »ge-
arbeitet« hatte, die damit der Regierung Calles, bezw. die unter ihr
herrschenden Zustinde diskreditieren wollte. Der Erfolg entsprach
indessen nicht den Erwartungen, denn der Plan wurde aufgedeckt
und die Schuld der Geistlichkeit nachgewiesen. Nicht die Regierung,
sondern die Organisation der Stellvertreterschaft Christi ist in Miss-
kredit gefallen.

Gelten nicht die Jesuiten, die Herren der Gesellschaft Jesu, als
ausserordentlich geschickte Rankespieler und Politiker? Heisst es
nicht vielerorts, sie seien die Triager der Kultur, die Zivilisatoren
/Amerikas? Ist es nicht ihre Absicht, das Reich Christi zu verkiinden
und seine Lehren zu verbreiten? Sollen sie nicht Vorbild aufrich-



	Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : 3. Teil

