
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 13

Artikel: [s.n.]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juli 1927. Nr. 13 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

'

Postfach Basel 5 1

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Den Feind, den wir am tiefsten hassen,
Der uns umlagert schwarz und dicht,
Das ist der Unverstand der Massen,
Den nur des Geistes Schwert durchbricht.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. 14a

Feldereinteilung '/sa, 716> V» S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

III. »Christentum und Kultur«.
In der »Christlichkeit der Theologie« glaubte Overbeck die

äussere Gemeinschaft, die ihn noch mit den Theologen
verband, nicht zerreissen zu dürfen, obschon ihm innerlich
sowohl Theologie als auch Christentum längst abgestorben waren.

Darum war auch dort noch seine Sprache wenn auch
scharf, so doch noch nicht verletzend. Jetzt, nach seinem
Rücktritt, liess er sich etwas freier gehen und machte aus
seinen Sentiments und Ressentiments kein Hehl mehr. Wir
haben allen Anlass zu der Vermutung, dass die Gottesgelehrten

aller Richtungen ihrem Kollegen C. A. Bernoulli für die
Sammlung und posthume Veröffentlichung dieser Aufsätze
nicht viel Dank wissen werden.

Stellung zur Religion. Overbecks heftige Angriffe
richten sich nicht so sehr gegen die Religion als vielmehr
gegen die Theologie; er sucht sie daher vor seinen eigenen
Invektiven gegen die Theologie sicher zu stellen. Er lässt ihr
ihr Gutes; nimmt aber weiter nicht für sie Partei. »Meine
theologischen Kenntnisse haben aus mir keinen Religionshasser
werden lassen.« Er sieht ein sanftes Erlöschen des Christentums

voraus und wünscht es auch. Wissenschaft hält er für
das beste Friedensinstrument, und nichts war ihm widernatürlicher

auszudenken als ein erneutes Aufflammen des europäischen

Konfessionalismus.
Gott und Welt. In der entscheidenden Frage, die jetzt

besonders. von den modernen Theologen der Barthschen Richtung

mit aller Schärfe gestellt wird, in dem grossen Entweder
— Oder: Gott-oder-Welt, stellt sich Overbeck bewusst und
freudig auf die Seite der Welt. Gott hat in der Welt nichts zu
suchen; nur die Theologen rückten ihn mitten in die Welt.
»Sonst haben gerader Menschenverstand und höchste
Weltweisheit stets entgegengesetzt gedacht. Sie haben in dem Rat
an die Menschen übereingestimmt, mit Gott zu machen was
sie wollen, auch an ihn zu glauben, nur ihn in der Welt, die
ihn nichts angeht, aus dem Spiel zu lassen.« Liebe ist eine
Angelegenheit der Welt und nicht des Gottes. »Wir können
die Dinge lieben und deshalb uns darüber hinwegsetzen, dass
wir sie nicht verteidigen können. Aber allerdings Liebe ist da

nötig, und gibt es unter Menschen keine Weltliebe mehr, dann
ist es freilich mit der Welt unter ihnen vorbei. Pfaffen werden
vielleicht statt Liebe hier Religion zu setzen vorziehen.
Wogegen ich sage, es ist einfach nicht wahr, dass unter
Menschen die Liebe zu den Dingen aus der Religion stammt. Sie
hat ganz andere und vielfachere Grundlagen.«

Kampf dem Pestherd Idealismus! Overbeck
nimmt die Welt realistisch ernst, sie ist ihm harte und ernste
Wirklichkeil. Das Einzelindividuum hat sich ihr zu fügen, sich
in sie t'nzi-oidnen. »Für das Individuum ist die Welt nicirt
geschaffen, unter allen Umständen ist es nicht die Welt, die
sich um das Individuum zu kümmern hat. Das Individuum soll
sich in die Welt finden. Kommt es hier zu einem Konflikt, so
hat das Individuum die Kosten zu tragen.« Nun gibt es eine
philosophische Richtung, die das Primat des Individuums, des

Subjekts, gegenüber der Umwelt verkündet, es ist der Idealismus.

Ist doch für einige Idealisten die vorliegende Welt samt

allen ihren Lebewesen nur ein Erzeugnis der Sinnestätigkeit
des Subjekts. Gerade gegen diese idealistische Philosophie!
muss sich Overbeck aus seiner realistischen Ueberzeugung
heraus mit aller Schärfe wenden. »Die Idealisierung der Dinge
ist die subtilste Methode, die lebenssatte Menschen erfunden
haben, um den Dingen das Leben auszublasen, das Leben
auszusaugen, sie vom Leben zu entleeren.« »Soll der Idealismus

einmal aufhören, der Pestherd zu sein, von welchem aus
sich alle Unehrlichkeit und Konfusion verbreitet, so ist er mit
Rücksicht auf das Leben vor allem in seine Schranken zu
weisen und ihm demnach nicht zu gestatten, dass er sich über
eine so reale Grösse wegsetze, wie es im Leben der Tod ist.«
Trotzdem möchte Overbeck die verschiedenen idealistischen
Systeme, die gerade in Deutschland im 1. Drittel des 19.
Jahrhunderts wie Seifenblasen in die Luft stiegen, nicht vermissen.
Warum nicht? »An den Schiffbrüchen aller idealistischen
Systeme der Welterklärung hat der rationalistische Realismus
ein Erbauungsmittel, das für seine schwachen Stunden mehr
als hinreicht.«

Die Theologen. Mit ihnen beschäftigt sich der
Verfasser in diesem Buch ausgiebig und wenig liebevoll. In diesen
nach seinem Rücktritt geschriebenen Aufsätzen fällt die letzte
Maske, und unverhüllt tritt Overbeck als Gegner der protestantischen

Theologie hervor; eine Gemeinschaft mit theologischen
Kollegen bindet ihn hier nicht mehr, weder eine innere noch
eine äussere. Hinter den überaus scharfen, oft bis zur
Grausamkeit gesteigerten Urteilen zittert eine ' furchtbare Erbitterung,

die man dem stillen Gelehrten nicht zugetraut hätte. Hat
er die Theologie schon in seiner »Christlichkeit« den
»wertlosesten Wortkram« genannt, so ruft er sie hier vor den
Richterstuhl der Kultur und bezeichnet sie als Nichtigkeit. Er
spricht offen von ihrem Schädlingscharakter, er bezeichnet sie
als »Bildung mit schlechtem Gewissen« und sieht nicht ein,
weshalb ihr gegenüber Nachsicht und Anstand am Platze wären.

Diesem Verdammungsurteil liegt folgender Gedankengang
zu Grunde:

Kern und Wesen des ursprünglichen Christentums ist die
leidenschaftliche Ablehnung und Abwendung von der Welt,
das Abschütteln alles dessen, was nach Weltlichkeit riecht, um
rein und ganz sich Gott hingeben zu können; einzig dieser
Gedanke gibt dem Christentum in der Menschheit seine
Bedeutung. Was haben aber die Theologen aller Zeiten und aller
Schattierungen aus diesem christlichen Grundgedanken
gemacht? Sie haben ihn umgebogen und verwässert und
zerschwatzt, einzig und allein zu dem Zweck, das Christentum
den jeweils gerade herrschenden Kulturen annehmbar zu
machen, es ihnen aufdrängen zu können. Sie sind die »Totengräber

der Religion«. Sie sind auch »die feigen Anbeter jeder
Macht und jeden Einflusses«. Diese Gestalten, die zwischen
Professor und Priester haltlos hin- und herschwanken, diese
»Jesuiten des Protestantismus«, sie bringen es wahrhaftig fertig,

heutzutage modern und Christ zugleich zu sein. Es gibt
gewisse Urwahrheiten, ein kostbarer Besitz der Menschheit,
»zu deren möglichster Niederhaltung die Theologen von den
Religionen angestellt sind«.

Erhebt Theologie auch nur den geringsten Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit, so muss sie dem Christentum gegenüber
sich auf den Standpunkt der Historie stellen, das Christentum


	[s.n.]

