
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 12

Artikel: Die Trennung von Staat und Kirche im Kanton Genf : (2. Teil)

Autor: Kluge, E.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 DER FREIDENKER Nr. 12

hingewiesen zu haben, kann kaum überschätzt werden. Wir
werden in einer spätem Abhandlung auf die moderne Barth-
sche Theologie zu sprechen kämmen und dann zeigen müssen,
wie sehr hier Overbeck durch seine scharfe und unerbittliche
Fragestellung in aller Stille zur Klärung all' dieser
vielumstrittenen Fragen beigetragen hat.

2. Diese zweite Frage muss sich mit einer ganz kurzen
Darstellung begnügen. Overbeck, der geistig hochstehende Theologe

und Atheist, leidet an dieser innern Zerrissenheit
zwischen Amt und persönlicher Ueberzeugung. Er geht wohl
nicht fehl in der Annahme, dass viele Geistliche und Pfarrer
in ihrem Innern dieselbe blutende Wunde mit sich herumtragen.

Im Hinblick auf diese Leidensgenossen schlägt er nun
vor, dass die Behörden bei der Ordination eines Geistlichen
auf diese Verhältnisse in Zukunft Rücksicht zu nehmen hätten
und zwar so, dass der Geistliche durch sein Ordinationsgelübde
nur seine amtliche Stellung der Gemeinde gegenüber bindet,
im Uebrigen aber seine individuelle weltanschauliche
Ueberzeugung frei und unberührt behalten darf.

Mit diesem Vorschlag können wir uns durchaus nicht
einstanden erklären, läuft er doch letzten Endes auf die aus der
Jesuitenmoral bekannte reservatio mentalis hinaus. Auch so
wird das menschliche Innenleben wieder in zwei Hälften
auseinandergerissen, ein ungesunder persönlicher Dualismus, dem
wir auch an dieser Stelle die Forderung nach einem Monismus
der Persönlichkeit, des Menschen aus einem Guss, gegenüberstellen.

Interessant aber ist für den Aussenstehenden und speziell

für den Freidenker der Einblick in diese Kulissengeheimnisse
der modernen Theologie. Overbeck ist nicht der einzige,

der sich mit dieser Frage beschäftigt und eine Lösung
vorschlägt. D. Fr. Strauss schreibt 1860 an seinen Freund Rapp:
»Das Amt des Geistlichen ist zunächst unstreitig, der Gemeinde
ihren Glauben vorzutragen. Ist dieser Glaube auch der seinige,
desto besser; wo nicht, so soll er eher sich wehtun als ihr.
Er darf ihr kein Stück ihres Glaubens unterschlagen, von
keinem der vermeintlichen Edelsteine ihres heiligen Apparates
geradezu sagen: Das ist Glas, wenn es auch wirklich nichts
anderes ist.«

Gewiss, der Bekenntniszwang ist heute gefallen, das
dargestellte Problem für unsere Zeit nicht mehr so akut. Aber
genau besehen ist der Bekenntniszwang doch nur deswegen
gefallen, weil die Kirche den Mut nicht mehr aufbringt, ihn
beizubehalten und konsequent durchzuführen. Die Fundamente
des Glaubensgebäudes sind eben morsch.

Angesichts solch offenkundiger Symptome von Fäulnis und
Verwesung aber bleibt uns nichts anderes übrig als immer wieder

zu staunen über das zähe Beharrungsvermögen jahrtausendalter

Lehren, über die die Welt längst hinaus ist. Je besser es
dem unbestechlichen Drews und andern Vertretern der
Religionswissenschaft gelingt, die vorchristlichen, uralten heidnischen

Elemente im Christentum blosszustellen und klarzulegen,
desto klarer sehen wir ein, wie tief sich der Glaube an all' diese

Feuilleton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.

(Fortsetzung.)
Aber trotz alledem ist der Teufel selbst heute noch nicht

mattgesetzt. Er treibt im Gegenteil sein Unwesen stärker als je, und alle
Mühen und Anstrengungen der »heiligen Kirche«, der Stellvertreterin
des »allmächtigen Gottes« auf Erden, seiner Herr zu werden, waren
umsonst. Sie hat deshalb notgedrungen eine andere Taktik
einzuschlagen gesucht, und man kann sagen, dass sie sich sogar mit dem
Teufel in ein förmliches Einvernehmen gesetzt hat.

Nachdem, wie aus den vorangehenden Abschnitten deutlich
ersichtlich ist, insbesondere die katholische Kirche den Teufel
jahrhundertelang bekämpft und verfolgt hat, scheint dies in den letzten
achtzig Jahren gründlich anders geworden zu sein. Sie hat geradezu
einen Vertrag mit ihm geschlossen, in dem sie mit ihm schriftlich
vereinbart, wer ihm alles verfallen und ausgeliefert sein soll. Seine
päpstliche Unfehlbarkeit, Pius IX., hat die grosse Mühe auf sich
genommen, »kraft seines apostolischen Amtes« diesen Vertrag perfekt
zu machen, und in seinem SyUabus vom 8. Dezember 1864 die Punkte
zusammenzustellen, bei deren Uebertretung man dem Teufel verfällt.
Wer Glaubens- und Gewissensfreiheit, wer konfessionelle Toleranz,
wer staatliche Hoheit und staatliches Aufsichtsrecht über die Kirche
und ihre Diener, wer demokratisches Selbstbestimmungsrecht des
Volkes, wer Presstreiheit usw. anstrebt und verteidigt; wer selber,
ohne kirchliches Gängelband, denken und forschen will, wer der

überweltlichen Gestalten und Mächte ins Zentrum des
Menschen eingefressen hat. Die Religion ist, wie Jakob Burckhardt
sagt, eine »grosse Sache«, der Kampf gegen sie vorderhand
aussichtslos. Aber desto entschiedener muss der Kampf
geführt werden gegen alle die Positionen, die das Christentum
in heute nicht mehr zu rechtfertigender Weise in Staat, Gesellschaft

und Wissenschaft innehat. Dr. E. H.

Die Trennung; von Staat und Kirche
im Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Rückblick, von E. E. Kluge, Zürich.

(Fortsetzung.)

Die Trennungsfrage war — wie bereits erwähnt — schon
wiederholt aufgegriffen worden; der erste ernsthafte Versuch
jedoch wurde erst in den Jahren 1878—80 unternommen.

Am 2. Februar 1878 machte Henry Fazy im Grossen Rat
die Mitteilung, dass er eine Gesetzesvorlage über die
Unterdrückung des Budgets für Kultuszwecke eingereicht habe, doch
kam diese Vorlage erst in der Sitzung vom 18. Dezember zur
Behandlung. Die Hauptgrundsätze dieser Vorlage bestimmten,
dass weder der Staat noch die Gemeinden künftighin Geistliche

besolden dürften. Kirchen und Pfarrhäuser sollten
denjenigen Glaubensbekenntnissen, die sich in der betreffenden
Gemeinde in Mehrheit befinden, übergeben werden. Eine
Ausnahme sollte nur der Dom von St-Pierre bilden, dessen Eigentum

der Stadt Genf gewahrt bleiben sollte. Der Grosse Rat
könne religiösen Orden ihre Tätigkeit im Kanton Genf
gestatten. Kirchlichen Genossenschaften dürfe die Eigenschaft
von juristischen Personen erteilt werden.

In der Begründung seines Antrages, den Fazy mit weit
zurückgreifenden historischen Betrachtungen ergänzte, ging er
von der Ueberzeugung aus, dass die Nationalkirche nur einer
verschwindend kleinen Minderheit diene. Die orthodoxen
Protestanten, die Römisch-Katholiken, die Freidenker wollen nichts
von ihr wissen, und doch seien sie gehalten, durch ihre Steuern
die Nationalkirche indirekt zu unterstützen. Laut Bundesverfassung

dürfe jedoch niemand dazu angehalten werden, für
einen Kultus zu steuern, zu dem er sich nicht bekenne. Dieser
Steuerzwang werde aber dennoch ausgeübt, solange eine vom
Staate besoldete Kirche bestehe. Gegenüber der Befürchtung,
dass ein neues Bistum entstehen könnte, bilde die Bundesverfassung

hinreichend Garantie.
Es wurde eine Kommission ernannt, doch wurden die

Verhandlungen derart verschleppt, dass die Vorlage erst wieder
im Jahre 1880 in der Mai-Juni-Session des Grossen Rates zur
Behandlung gelangte, nachdem sie im Oktober 1879 vertagt
worden war. Und auch jetzt wieder sollte die Diskussion von
neuem auf die lange Bank geschoben werden, da die Tren-

Kirche das Recht, Gewaltmittel — als Inquisition, Folter, Scheiterhaufen

usw. — anzuwenden, bestreitet, und wer der Meinung ist,
dass der römische Papst sich mit dem Fortschritte und der modernen
Zivilisation vergleichen müsse — der ist verdammt, verflucht und als
gottlos dem Teufel verfallen. Und wer gar erst die unbefleckte
Empfängnis Maria oder die Unfehlbarkeit des Papstes bezweifelt, der
ist dem Teufel mit Chargebrief verschrieben! Natürlich bekam der
Teufel unter diesen Umständen alle Hände voll zu tun, und gerade
die Kreise, die am wildesten sich gebärdet hatten, um ihm das Handwerk

zu legen, gaben ihm nunmehr am meisten zu arbeiten und
verhalten ihm aut diese Art und Weise von neuem zu Macht und
Ansehen.

Aber damit hat sich die katholische Kirche nicht begnügt. Seitdem

sie einen offiziellen Zuhältervertrag mit ihm abgeschlossen hat,
sucht sie den Teufel auch sonst zu rehabilitieren. Ja, sie anerkennt
heutigen Tages nicht nur einen, sondern eine ganze Reihe von
Teufeln. Wohl ist bisher immer nur von einem Teufel die Rede
gewesen, und zwar deswegen, weil auch in der Bibef fast immer
nur von einem Teufel gesprochen wird. An einigen Stellen zwar
werden deren mehrere erwähnt. Als nämlich der allwissende Herr
Gott einmal einen Teufel nach seinem Namen fragt, antwortet
dieser, dass er Legion, d. h. »Sechstausend« heisse, »denn«, fügt er
hinzu, »unserer sind viele« (Markus 5, 9). Es scheint jedoch die
Frage nach der Anzahl der Teufel' noch nicht völlig abgeklärt zu
sein, und selbst in einem so gründlichen, ins Fach einschlagenden
Werke wie das famose Büchlein »Klipp und klar« von Fr. X. Brors
ist unter dem Titel »Teufel aut Seite -189 bald von einem, bald von
vielen Teufeln die Rede, doch hat diese Schrift wenigstens das Gute,



Nr. 12 DER FREIDENKER 91

nung, »welche einer Zerstörung der Nationalkirche gleich käme,
kein wirksames Mittel sei, um den Widerstreit zwischen
eifersüchtigen und unter sich verschiedenen Glaubensbekenntnissen
aufzuheben«. Nach langen, heftigen Diskussionen wurde die
Vorlage endlich am 9. Juni vom Grossen Rate mit 54 gegen 46
Stimmen angenommen und musste nun noch dem Volke
unterbreitet werden.

Obwohl die Vorlage Fazys auch in weiteren Kreisen auf
fruchtbaren Boden gefallen war und zahlreiche Anhänger
gefunden hatte, war doch die grosse Mehrheit des genferischen
Volkes noch nicht reif für diese Frage. Man befürchtete
allgemein, die Kirchengesetze des Jahres 1873 könnten umgestürzt

werden, da sich namentlich die Katholiken neben den
Sozialisten am eifrigsten für die Trennung einsetzten. Dass
man das Gesetz »Gesetz über die Abschaffung des Kultusbudgets«

statt »Gesetz über die Trennung von Kirche und Staat«
getauft hatte, sah man als Konzession und Liebedienerei den
Ultramontanen gegenüber an, da doch die Trennung im
Syllabus Pius IX. in Artikel 55 verdammt worden war. Die
Erbitterung über die klerikalen Anmassungen, wje sie in der
Zeit des Kulturkampfes zutage getreten waren, wirkten noch
{mächtig nach.

Ganz besonders kennzeichnend nicht nur für die mehrheitliche

Auffassung, sondern auch für die Mittel, zu denen die
;¦: Religion der Wahrheit und der Nächstenliebe« greifen musste,
um dem Volke die »Religionsgefahr« recht deutlich vor Augen
zu führen, ist jedoch ein Flugblatt der »Independenten«, das
eingehend das Auftreten der »roten und schwarzen Internationale«

bespricht, die sich »offenbar nicht aus reinem Zufall
allerorts zusammenfinden, in Frankreich, in Deutschland, in
Belgien, in der Schweiz und in Italien«. Wörtlich heisst es darin:

»Was wollen die Roten? Sie haben es uns im Grossen
Rate mit brutaler Offenheit rund herausgesagt: Sie wollen
jedes religiöse Gefühl zerstören, das Pflichtgefühl durch die
Eroberung materieller Genüsse ersetzen, mit unserer
ruhmvollen Vergangenheit aufräumen, das zerbrechen, was sie die
Kettenkugel Calvins nennen; sie wollen alles beseitigen, was
wir, die Kinder Genfs, als unsere gesundesten und
ruhmvollsten Ueberlieferungen betrachten. Was hoffen die Schwarzen?

Sie weichen der öffentlichen Besprechung der Frage
aus und begnügen sich damit, massenhaft zu stimmen,
indem sie sich eines Freidenkers als Fürsprecher bedienen;
?ie hoffen, das protestantische Rom zu vernichten, an den

Kirchengesetzen vom Jahre 1873 Rache zu nehmen und am
Tage nach dem 4. Juli zu rufen wie die Savoyarden in der
Nacht der Escalade: Gewonnene Stadt! Was ist in den

Augen der Roten die unausbleibliche Folge der Unterdrük-
kung des Budgets für Kultuszwecke? Nach der Zerstörung
einer toleranten Kirche wollen sie alle dem Unglauben
überliefern, die nach Licht verlangen und den Syllabus verwerfen.
Was ist nach der Meinung der Schwarzen aus der Zerstörung
der protestantischen Nationalkirche zu erwarten? Durch die
Macht der Autorität und der religiösen Einheit Alle in den

dass sie uns, die wir möglicherweise noch immer an der Existenz
des Teufels zu zweifeln uns herausnehmen, auf die Frage: »Gibt es

wirklich Teufel?« kurz und bündig die Antwort erteilt: »Ja — gewiss!«
und daran schliessen sich dann folgende, sachgemässe Ausführungen,
reffen deren Beweiskraft wir sicherlich nichts mehr zu Felde führen
können :

»Die heilige Schrift spricht vom ersten bis zum fetzten Buche

vom Teufel.« »Alle Evangelisten, alle Apostel, die geschrieben
haben, schreiben vom Teufel und vom Kampf gegen den Teufel.
Die Kirche zählt unter ihre Dogmen das Dasein der Teufel und
das Dasein der Hölle, des ewigen Feuers, »das 'dem Satan und
seinen Engeln ist bereitet worden.« »Alle Abschwächungs-
versuche dieser Lehre stammen aus dem gnaden- und wunderscheuen

Rationalismus. Der Teufel gehört unbedingt
ins Credo, in die katholische Glaubenslehre
hinein «

Und um diese Glaubenslehre nicht als blosse Behauptung den
Angriffen spottlustiger Zweifler auszusetzen, hat sich der erhabene
Geist der katholischen Wissenschaft der mühevollen Arbeit
unterzogen, dieselbe wissenschaftlich zu begründen und zu beweisen. Der
hochgclahrte, ausserordentliche Professor der Theologie an der weiland

königlichen Universität zu Münster, Dr. Joseph Bautz, hat
deshalb im Jahre 1905 mit kirchlicher Approbation in
zweiter Auflage in Mainz ein Buch herausgegeben, das den Titel
»Die Hölle« trägt. In diesem grundgelehrten, von profunder Weisheit
strotzenden Buche sind eingehend Dasein, Ort und Dauer
der Hölle ergründet, und Bautz — der dafür sicherlich einst
heilig gesprochen wird — kommt dabei zu dem Resultate, dass sie

Schoss der so betitelten alleinseligmachenden Kirche
zurückzuführen, welche ein zerfahrenes Sektenwesen anekelt.«
(»Bund«, Nr. 179 vom 30. Juni 1880.)

Auch der christkatholische Oberkirchenrat erliess einen Aufruf

zur Verwerfung der Trennung von Kirche und Staat; ein
gleiches Manifest verbreitete der Gemeinderat von Carouge,
und Versammlungen suchten diese Schriften erläuternd zu
ergänzen. Wohl wurde mit nicht geringerem Eifer auf der andern
Seite für die Trennung gearbeitet. Namentlich die Römisch-
Katboliken benützten freudig die Gelegenheit, gegen die
bevorzugte Stellung der Nationalkirchen vorzugehen. Ohne
jedoch offen Farbe zu bekennen, wurde von ihnen Losung und
Parole im Beichtstuhl ausgegeben. Aber gerade ihrer eifrigen
Befürwortung ist es wohl zuzuschreiben, dass die Trennungsfrage

in grossen Kreisen und Schichten den heftigsten Widerstand

gefunden hat. Die Furcht vor neuen katholisch-klerikalen
Intrigen und Uebergriffen, wie man sie zur Zeit des
Kulturkampfes zur Genüge gekostet hatte, war zu gross, und es war
deshalb vorauszusehen, dass die Vorlage keine Gnade finden
würde vor der Mehrheit des Volkes.

Und wirklich, das Gesetz unterlag denn auch bei der
Volksabstimmung am 4. Juli 1880 mit 9306 gegen 4044 Stimmen,
zur grossen Freude und Genugtuung aller Trennungsfeinde,
von denen dieses Ergebnis mit Glockengeläute und Kanonenschüssen,

mit Ansprachen und festlichen Aufzügen gefeiert
wurde.

* * *

Ein neuer Versuch wurde erst wieder im Jahre 1897
unternommen und zwar diesmal auf dem Wege der Volksinitiative.
Die Sozialdemokraten arbeiteten einen Gesetzesentwurf aus
über die Aufhebung der Staatsbeiträge für die beiden
Landeskirchen, im Wichtigsten folgenden Inhalts:

1. Die Kultusfreiheit ist gewährleistet. Der Staat bezahlt
und unterstützt keinen Kultus. Alle Konfessionen sind
verpflichtet, den allgemeinen Gesetzen und polizeilichen
Anordnungen bezüglich des äussern Kultus nachzukommen.

2. Die Summen, welche bisher auf das Jahresbudget
gesetzt wurden, um den Kultus und Religionsunterricht zu
bezahlen, sollen künftighin zur Errichtung und Unterhaltung
einer allgemeinen Altersversorgungskasse verwendet werden.

Mit 2519 Unterschriften versehen wurde diese Initiative am
5. Juni dem Grossen Rate eingereicht und von diesem in seiner
Sitzung vom 27. November 1897 behandelt. Sogar der
Berichterstatter der Kommissionsmehrheit, die für die Verwerfung der
Initiative eintrat, fand, die Idee der Trennung von Staat und
Kirche sei gesund und logisch, doch sei der Augenblick für
ihre Durchführung schlecht gewählt, und ungeschickt sei es
obendrein gewesen, die Frage der Trennung mit derjenigen
der Alterskasse zusammenzuhängen. — Die Kommissionsminderheit

empfahl die Trennung als eine Forderung der Demokratie;

sie sei umso mehr angebracht, als mehrere Kirchen im

im Innern unserer Erde liege. Aber das genügt dem kühnen Forscher
und Wahrheitssucher noch lange nicht. Ihn gelüstet nach höhern
Lorbeeren! Und dank dem unstillbaren Forscherdrang ist es ihm
gelungen, sogar eine Topographie der Hölle Testzustellen.
Es gibt vier unterirdische »reeeptacula« oder Behältnisse, von denen
die eigentliche Hölle am untersten liegt, während der »sinus Abra-
¦hae« »in höherer und würdigerer Lage sich befindet. Dafür spricht
auch der Umstand, dass der reiche Prasser, um den Lazarus zu
schauen, seine Augen aufhob. Der »limbus puerorum« liegt in der
Nähe des sinus Abrahae in einiger Entfernung von der eigentlichen
Hölle und wird wie letzterer von ihren Flammen nicht berührt. Das
Fegeteuer aber befindet sich wohl in unmittelbarer Nähe der Ge-
henna, weil viele Theologen mit dem hl. Thomas behaupten, das
Feuer des Purgatoriums sei mit dem der Hölle ganz identisch. Dazu
kommt, dass die unmittelbare Nähe der Hölle umso mehr zur
Betrübnis, Verdemütigung und Läuterung der armen Seelen gereichen
muss. Und mögen diese Seelen auch durch die Gnade den erbsündigen

Kindern an Würde überlegen sein, für die Zeit ihrer Läuterung

gebührt ihnen doch schärfere Züchtigung und deswegen auch
ein niederer Ort!«

Aber damit ist das Verdienst dieses würdigsten aller Gelehrten
noch nicht erschöpft. Ihm, dem geistvollen Höllentopographen, war
es vorbehalten, auch für die Vulkane eine überzeugende,
einfache, unwiderlegbare Erklärung zu finden : Sie sind — die Kamine
der Hölle! Damit ist denn auch diese Frage endlich gelöst, und
wenn wir die erhabensten Geister, die Leuchten der Wissenschaft
des zwanzigsten Jahrhunderts nennen, so dürfen wir Joseph Bautz
nicht vergessen!



92 DER FREIDENKER Nr. 12

Staate beständen. Das Altersversicherungsprojekt habe man
deshalb mit der Kultusbudgetfrage verknüpft, weil durch die
Streichung des Kultusbudgets die Mittel für dieses wohltätige
Werk gewonnen werden könnten, während, würde die
Altersversicherung für sich allein vorgebracht, es wiederum heissen
würde, man habe kein Geld.

Trotz dieser sicherlich gerechtfertigten Gründe lehnte der
Grosse Rat jedoch die Initiative mit 64 gegen 23 Stimmen ab
und beschloss mit 56 gegen 19 Stimmen, auch dem Volke
Verwerfung der Vorlage zu empfehlen. Um seinen Standpunkt zu
begründen, gab der Rat seiner Ablehnung auf Antrag Fazy's,
der — sonst ein eifriger Befürworter der Trennung — aus
»Opportunitätsgründen« gegen diese Vorlage auftrat, eine
ziemlich schwache und wenig stichhaltige Motivierung mit auf
den Weg:

»Der Grosse Rat, von der Erwägung ausgehend, dass es
nicht angeht, die Frage der Streichung des Kultusbudgets
mit derjenigen der Schaffung einer Altersversicherungskasse
zusammenzuhängen, beschliesst, das von der Initiative
vorgeschlagene Projekt abzulehnen.«

Damit half man sich ziemlich kläglich über die prinzipielle
Seite der Frage hinweg.

Am 19. Dezember daraufhin wurde die Initiative dem Volke
zur Abstimmung vorgelegt. Allgemein war man der Ansicht,
dass die Vorlage dem Volke nicht mit genügender Klarheit und
Deutlichkeit vorgelegt worden sei. Trotz rühriger Propaganda
war deshalb von allem Anfang an nicht anzunehmen, dass die
Sozialisten mit ihrem Antrage durchdringen würden. Wohl
hatten sich die Ultramontanen ihnen wiederum zugesellt, aber
den vereinten Widerstand der übrigen Parteien vermochten sie
nicht zu überwinden, und so ist denn das Gesetz mit 7178

gegen 3508 Stimmen vom Volke abermals verworfen worden.
Der Gedanke der Trennung als Notwendigkeit demokratischer

Gerechtigkeit kam aber damit keineswegs zur Ruhe.
Der nächste Anstoss zur Aenderung der kirchenrechtlichen

Verhältnisse ging von katholischer Seite aus. Am 13. September

1905 wurde durch den Führer der römisch-katholischen
Partei, Fontana, der Antrag auf Revision des Kultusgesetzes
gestellt, mit der durchaus gerechtfertigten Begründung, dass

Steuerpflichtige nur zu den Kultuszwecken der eigenen
Konfession beizutragen haben. Die protestantische und christkatholische

Kirche sollten zwar öffentlich-rechtliche Institutionen
bleiben, aber keine Zuschüsse mehr aus den allgemeinen, von
allen Konfessionen aufgebrachten Staatsmitteln erhalten.
Schliesslich sollten auch andere Kirchen Kultussteuern
öffentlich-rechtlichen Charakters erheben dürfen. Im Grossen Rate
war jedoch keine Stimmung für eine solche halbe Massregel.
Schon zehn Tage später, am 23. September, wies der Grosse
Rat diesen Antrag an eine Kommission, welche den Auftrag
erhielt, gleichzeitig die Frage der völligen Trennung von Staat
und Kirche zu prüfen. Am 3. März 1906 beschloss dann der
Grosse Rat, gestützt auf die Vorschläge der Kommissions-

Da es aber haarsträubenderweise sogenannte »aufgeklärte Geister
gibt, für welche Hölle und Teufel Märchen sind«, die sogar an
Bautzens Höllentheorie zu kritteln und zu spötteln wagen, muss er
ihnen gegenüber Stellung nehmen. Er tut dies in vornehmer
Sachlichkeit und bescheidener Würde: »Glücklicherweise gehören derartige
Intelligenzen«, sagt er, »nicht zu den Quellen, aus denen der katholische

Theologe zu schöpfen, auch nicht zu den Autoritäten, deren
Urteil für ihn irgend einen Wert "hat.« (Schluss folgt.)

Literatur.
— Im Pandora-Verlag, Leipzig, ist unter dem Titel » Z ü 1 1 i n -

ger und seine Zucht« von Konrad Loele ein Büchlein
erschienen, das an Groteske und grimmiger Satyre nichts zu wünschen
übrig lässt. Es ist eine Zukunftsphantasie, auch etwas Zukunftsphan-
tastik. Die Geschichte (wenn man es so nennen will) spielt im Jahre
1952 und in einem Zeitalter, in welchem Katholizismus, Nationalismus

und Kapitalismus unbeschränkte Herrscher in Deutschland sind
una in der Unterdrückung alles andern wahre Orgien feiern. Der
Leser wird finden, es sei etwas gar starker Tabak und dick
aufgetragen, sozusagen eine literarische Karrikatur. Immerhin ist die Idee
originell und der hinter all der grimmen Satyre steckende, in
unserem Sinne liegende Kern durchaus gut. W. A. Rn.

— Ein interessantes politisches Lebensbild von Sun Yat Sen,
dem grossen Befreier Chinas, erst aus starrer Autokratie eigenen
Gewächses, dann von auswärtigen christlich-imperialistischen
Einflüssen, bringt Heft 8 der »Urania«, kulturpolitische Monatshefte

mehrheit, Nichteintreten auf die sog. Lex-Fontana,
denn besonders die radikale und die sozialdemokratische Partei
verlangten eine prinzipielle Lösung der Frage, und da
inzwischen die Zahl der grundsätzlichen Trennungsfreunde sehr
gewachsen war, stand zu erwarten, dass der Trennungsgedanke
auf günstigeren Boden treffe, als dies jemals bei den früheren
Versuchen der Fall gewesen war. (Schluss folgt.)

Die „Privatsache" Religion.
Von E. E. Kluge, Zürich.

Ein Grundsatz des sozialistischen Parteiprogramms ist
bekanntlich der, die Religion sei Privatsache, was von weiten
Kreisen dahin ausgelegt und verstanden wird, dass die
sozialdemokratische Partei am besten tue, sich um Religion und
Kirche gar nicht zu bekümmern, da dies durchaus belanglose,
gleichgültige Dinge, Gefühlssachen, Anschauungsfragen seien,
mit denen jedermann einzeln, privatim sich abfinden möge.
Die Partei als solche habe wichtigere Dinge zu tun, als in
religiös-konfessionelle Streitigkeiten, die mit Politik und
Gesellschaftsleben nichts gemein haben, sich einzumischen. So
Vieles dieser Grundsatz auf den ersten Blick für sich hat, so
bestechend er in die Augen springen mag, so beruht er doch
auf einer tiefgreifenden Verkennung des Unterschiedes
zwischen der Religion als L e b e n s a ns ch a u u n g, d. h. dem
»innerlich-frommen« Leben des Einzelnen, und der Religion
als Kirche, d. h. der äusserlich-rechtlichen Organisation der
Gemeinschaft. Die Kirche ist immer etwas von dieser Welt, »ein
unter juristischen und finanziellen Gesichtspunkten geschaffenes

staatliches Gebilde« — und mit diesem haben wir es
in so ausgeprägtem Masse in unserem öffentlichen, in unserem
gesellschaftlichen und staatlichen Leben zu tun, dass Religion
und Kirche-Konfession für weite Kreise sozusagen identische
Begriffe sind.

Während also — eigentlich — die Religion aus dem
Zusammenhange des Staatlichen völlig hinausragt, ausserhalb von
Staat und Gesellschaft »ein Reich nicht von dieser Welt« zu
verwirklichen vorgibt, bleibt die Kirche im engeren Sinne
immer ein Stück des staatlich-rechtlichen Lebens, und ist mit
diesem auf das innigste verknüpft. Solange z. B. an Buss-,
Bet- und anderen kirchlichen Feiertagen die Kirchentüren für
den Gläubigen weit offen stehen, dagegen Theater, Museen
und weitere Bildungs- und Erbauungsstätten für den
Nichtgläubigen geschlossen sind — solange die Kirchen und ihre
Diener durch gesetzliche Normen den besonderen Schutz des
Staates, und als »heilige« Dinge eine ausgesprochene
Ausnahmestellung vor unliebsamer Kritik besitzen — solange die
Kirchen und ihre Diener aus den allgemeinen Staatsmitteln
erhalten und besoldet werden — solange sind wir noch weit
davon entfernt, die »Religion«, die Kirche als »Privatsache«
betrachten zu können. Alle Religionen, gleichviel, ob sie unter der

über Natur und Gesellschaft der Urania-Verlagsgesellschaft als
Leitartikel. K. A. Wittfogel, der auch ein Buch über den Begründer der
jetzt so viel genannten Kuo Min Tang (»Volkspartei«) verfasst hat,
zeigt uns einen Idealisten vom reinsten Wasser, der mit fabelhafter
Energie, Geschick und Scharfblick sein 450 Millionenvolk aus
jahrtausendelanger Erstarrung aufrüttelte, um es aus christlich-imperialistischen

Eisenklammern zu befreien. In einem instruktiven Aufsatz
»Insektenbeobachtungen im Garten« regt Prof. O. Schmitt zu eigenen
Beobachtungen an. H. Hoffmann führt den Leser auf spannende
Weise in die dem Untergang geweihte Welt der friesischen Halligen.
Aus dem übrigen fesselnd und populär geschriebenen Inhalt sei
noch erwähnt: »Zwei neue Grosstiere«, »Interessantes über den
Wasserdruck«, »Das mitteleuropäische Wasserstrassennetz«, »Dänische
Arbeiterhochschulen«, »Aus der Geschichte der Anatomie«, die wesentlich

aus einem Kampf zwischen Wissenschaft und Kirche bestand,
ferner »Beachtenswertes für das Sonnebaden« und »Ueber Seife als
Reinigungsmittel«. Die Gesinnungsfreunde wird besonders ein
interessantes Kapitel aus der Entwicklungsgeschichte von Prof. Kautzsch
»Wie ist die Vermenschlichung zu erklären?« interessieren.

W. A. Rn.

— »Im Schweisse deines Angesichtes« von Dr.
Julius Eisenstädter betitelt sich die neueste Buchbeilage der Monatsschrift

»Urania« und enthält in 96 Seiten, d. h. in gedrängter Kürze
eine wertvolle kulturhistorische Zusammenfassung der Produktions-
methoden der Völker und Zeiten. Das Bändchen ist mit 17

Abbildungen versehen und, wie alle Publikationen des Uraniaverlags in
Jena, sehr leichtfasslich geschrieben. Es kann den Gesinnungsfreunden
warm empfohlen werden. W. A. Rn.


	Die Trennung von Staat und Kirche im Kanton Genf : (2. Teil)

