Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 12

Artikel: Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : II. die
Christlichkeit der Theologie

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 30. Juni 1927.

DER

["REIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

Nr. 12 = 10. Jahrgang.

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
Postiach Basel &
Postcheck - Konto Nr. V. 6915

Religion ist Aberglaube, der in der Mode ist, und Aberglaube
ist eine Religion, die nicht mehr in der Mode ist.

Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.— |
(Mitglieder Fr. 5.—)
| Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr.14a

| Feldereinteilung '/s2, /16, /s S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Herbert Spencer.

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieproiessor.

II. Die Christlichkeit der Theologie,

Wie sanft und erbaulich klingt der Titel! Wer wiirde da-
hinter so scharfe Ausemandersetzungen, wer so gefihrliche
(Aedankengange suchen! Um den Leser noch mehr in Sicher-
heit zu wiegen. wurde auf dem Titelblatt der 1. Ausgabe das
Buch eine Friedensschrift genannt. Overbeck wollte die Ge-
meinschaft, die ihn damals noch mit den Theologen verband,
nicht mutwilligerweise zerreissen; ihm lag daran, »der WxSSen-
schaft den stillen Platz zu sichern, welchen in der Theologie,
der ganzen Natur dieser Disz'plin nach, sich zu verschaffen ihr
ohnehin zu schwer wird«. Die Arbeit musste geschrieben wer-
den, weil »wir Theologen alle ernstere Griinde haben als im
-\llocmemen anerkannt ist, uns zu vertragen«. In der Einleitung
gesteht Overbeck, wem er die stirksten Motive zur Abfas-
sung seiner >>Chrlstllchke1t<< verdankt. »Indessen auch einen
Einfluss so ganz unabsehbarer Art sollte ich noch auf Basler
Boden erfahren; es ist der stirkste der Art, der mich auf meiner
Wanderschaft durch das Leben, und zwar nel mezzo del cam-
min, getroffen hat; er hat auch an meiner »Christlichkeit« mit-
geschrieben. Ich habe meine Freundschaft mit Friedrich Nietz-
sche im Sinn.«

Ich gedenke nicht, den Inhalt der Schrift hier systematisch
zu zergliedern, sondern beschrinke mich darauf, zwei Gedan-
ken herauszugreifen und darzustellen,

1. Overbeck diskutiert die Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Wissenschaft und Religion im Sinn einer Universal-
wissenschaft; er wendet sich mit aller Schirfe gegen die Be-
strebungen, neben und ausserhalb der Wissenschaft noch einige
Reservationen zu schaffen, djie der glidubigen Intuition vorbe-
halten bleiben, heilige Bezirke, zu denen die Waissenschaft
keinen Zutritt erlangt. Aber auch das unsaubere Verfliessen
und Verschwimmen der Grenzen zwischen Wissen und Glau-
ben, wie wir es gerade bei den Theologen sehen, wird ab-
gelehnt. Auch das Christentum hat, wie jede Religion, »die un-
zweideutigste Abneigung gegen die Wissenschaft. Wie jede
Religion: Denn der Antagonismus des Glaubens und Wissens
ist ein bestindiger und durchaus unverséhnlicher«. Wer uns
hinweisen will auf die Religion, »deren Gegenstand keinem
Wissen einen Angriffspunkt bietet«, »welche von keinem Wis-
sen etwas zu fiirchten hat«, der mutet uns zu, dzn Stein der
Weisen zu suchen. Keine einzige Religion vermag sich der
Erfassung durch die Wissenschaft zu entziehen. Hier schreibt
Overbeck den fiir unsere Auffassung programmatisch wirken-
den Satz: »Das Gebiet der Religion, welches auch ihr Ursprung
sein mag, ist die Welt, aus deren Stoff schafft sie sich ihre
Formen, nur in diesen Formen hat sie ihr Dasein, mit diesen
Formen aber unterliegt sie rettungslos dem Wissen; der Re-
ligion aber, welche an ihren Bekennern wirklich in keiner Weise
weltlich wahrnehmbar wire, konnte das Wissen jedenfalls nur
alle Existenz absprechen, und nur mit dem Leben selbst wiirde
einer solchen Religion die Furcht vor dem Wissen ausge-
gangen sein«. »In Wahrheit hat aber jede Religion nur dann
vor dem Wissen keine Furcht gehabt, wenn sie stark genug
war, von den Angriffspunkten, die sie gar nicht anders kann
als dem Wissen bieten, dieses fernzuhalten.« (Oder das Wis-

sen und die Wissenschaft zu filschen, zur Sklavin der Religion
zu machen, wie es die katholische Kirche tut. E. H.) Auch die
christliche Religion unterliegt in allen Teilen der Erfassung
durch die Wissenschaft; es niitzt ihr nichts, darauf hinzu-
weisen, dass aber doch das religiés-sittliche Leben, der unver-
kenntare Ausdruck des Christentums (!), vorhanden, also jeder
Zweifel am Christentum selbst unmoglich sei; das Wissen
zweifelt auch die Existenz dieser Tatsachen gar nicht an, das
Wissen will nur die Erklirung dieser Wirkungen geben, und
wenn man ihm gestattet, hier zu arbeiten, zu analysieren und
zu kombinieren, besonders wenn dem Wissen das Vermodgen
zugesprochen wird, gerade die historischen Bedingtheiten des
»religios-sittlichen Lebens« darzustellen, »so ist ihm alles zuge-
standen, wessen es bedarf, um das Christentum als Religion
immer wieder zu vernichtenc.

Jede Theologie, die zwischen Glauben und Wissen vermit-
teln will, untergribt die Fundamente der Wissenschaft und
zugleich der Religion. »Keine Ueberzeugung ist der Religion
wesentlicher als die, dass sie die allein wahre sei, keine wird
ihr aber durch die 'Wissenschaft sicherer creraubt« »Die Wis-

senschaft hat sich von der Kirche véllig emanzlplert ihre’ Be-

weismethoden schafft sie sich selbst und wendet sie ohne alle
Riicksicht auf Zwecke, die ausserhalb ihrer selbst liegen, an,
keine einzige ihrer Disziplinen ordnet sich bei ihrer Arbeit den
Bediirfnissen des Christentums unter, vollig unbekiimmert sind
alle um etwaige Kollisionen mit Vorstellungen der christlichen
Tradition, und am wenigsten schrecken sie vor der tatsichlichen
Hiufung dieser Kollisionen zuriick«. Die unsaubere Mittelstel-
lung zwischen Wissen und Glauben ist das grosse Verhidngnis
der Theologie; sie wendet wissenschaftlich-historische Metho-
den an, aber in der Absicht, dem Glauben damit historisch
sichere Fundamente zu schaffen »und huldigt so dem fast un-
begreiflichen Wahn, dass sie des Christentums auf historischem
Wege wieder gewiss werden koénne, was jedoch, wenn es ge-
linge, hochstens eine Gelehrtenreligion ergébec.

»Es versteht sich von selbst, dass eine Theo-
logie, die in einem eklen Gemisch von Halbwis-
sen und Halbglauben den Gegensatz von Glaube
und Wissen zur Ruhe kommen ldsst, sich iiber
ihr eigenes Wesen endlosen Tduschungen hin-
geben kann, sie ist aber auch der wertloseste
Wortkram, der je zustande gekommen, da sie in
der Tatnurausden Wortenbesteht,diesichnoch
immer da einstellen, wo Denken und Glaube
ausgegangen sind.«

»Das Christentum als Religion zu vertreten ist, je allge-
meiner man sich die menschliche Bedeutung der Sache vorstellt,
entweder Sache aller. Wissenschaften wie dieses vor Zeitén
gewesen ist, oder gar keiner, wie es gegenwartig der Fall ist,
wo auch fiir die Theologie der Schein es zu tun nicht mehr
bestehen kann.«

Noch manch andere herzerquickende oder, wie Nietzsche
schreibt, »erschreckende Wahrheiten« liessen sich bei Bespre-
chung der apologetischen, der liberalen und der kritischen
Theologie anfithren, und lediglich die Riicksicht auf den -ver-
fiigbaren Raum kann mich bestimmen, auf die Anfithrung wei-
terer Kernsidtze zu verzichten. Overbecks Verdienst, auf diesé
Grundlinien der Diskussion zwischen Wissen und Glauben



90 ' DER FREIDENKER

Nr. 12

hingewiesen zu haben, kann kaum iiberschitzt werden. Wir
werden in einer spiatern Abhandlung auf die moderne Barth-
sche Theologie zu sprechen kommen und dann zeigen miissen,
wie sehr hier Overbeck durch seine scharfe und unerbittliche
Fragestellung in aller Stille zur Kliarung all’ dieser vielum-
strittenen Fragen beigetragen hat.

2. Diese zweite Frage muss sich mit einer ganz kurzen Dar-
stellung begniigen. Overbeck, der geistig hochstehende Theo-
loge und Atheist, leidet an dieser innern Zerrissenheit zwi-
schen Amt und personlicher Ueberzeugung. Er geht wohl
nicht fehl in der Annahme, dass viele Geistliche und Pfarrer
in ihrem Innern dieselbe blutende Wunde mit sich herum-
tragen. Im Hinblick auf diese Leidensgenossen schligt er nun
vor, dass die Behorden bei der Ordination eines Geistlichen
auf diese .Verhiltnisse in Zukunft Riicksicht zu nehmen hitten
und zwar so, dass der Geistliche durch sein Ordinationsgeliibde
nur seine amtliche Stellung der Gemeinde gegeniiber bindet,
im Uebrigen aber seine individuelle weltanschauliche Ueber-
zeugung frei und unberiihrt behalten darf.

Mit diesem Vorschlag kénnen wir uns durchaus nicht ein-
standen erklaren, lauft er doch letzten Endes auf die aus der
Jesuitenmoral bekannte reservatio mentalis hinaus. Auch so
wird das menschliche Innenleben wieder in zwei Halften aus-
einandergerissen, ein ungesunder personlicher Dualismus, dem
wir auch an dieser Stelle die Forderung nach einem Monismus
der Personlichkeit, des Menschen aus einem Guss, gegeniiber-
stellen, Interessant aber ist fiir den Aussenstehenden und spe-
ziell fiir den Freidenker der Einblick in diese Kulissengeheim-
nisse der modernen Theologie. Overbeck ist nicht der einzige,
der sich mit dieser Frage beschiftigt und eine Lésung vor-
schlidgt. D. Fr. Strauss schreibt 1860 an seinen Freund Rapp:
»Das Amt des Geistlichen ist zundchst unstreitig, der Gemeinde
ihren Glauben vorzutragen. Ist dieser Glaube auch der seinige,
desto besser; wo nicht, so soll er eher sich wehtun als ihr.
Er darf ihr kein Stiick ihres Glaubens unterschlagen, von kei-
nem der vermeintlichen Edelsteine ihres heiligen Apparates
geradezu sagen: Das ist Glas, wenn es auch wirklich nichts
anderes ist.«

Gewiss, der Bekenntniszwang ist heute gefallen, das dar-
gestellte Problem fiir unsere Zeit nicht mehr so akut. Aber
genait besehen ist der Bekenntniszwang doch nur deswegen
gefallen, weil die Kirche den Mut nicht mehr aufbringt, ihn
beizubehalten und konsequent durchzufithren. Die Fundamente
des Glaubensgebdudes sind eben morsch.

Angesichts solch offenkundiger Symptome von Faulnis und
Verwesung aber bleibt uns nichts anderes {ibrig als immer wie-
der zu staunen {iber das zihe Beharrungsvermogen jahrtausend-
alter Lehren, itber die die Welt langst hinaus ist. Je besser es
dem unbestechlichen Drews und andern Vertretern der Reli-
gionswissenschaft gelingt, die vorchristlichen, uralten heidni-
schen Elemente im Christentum blosszustellen und klarzulegen,
desto klarer sehen wir ein, wie tief sich der Glaube an all” diese

itberweltlichen Gestalten und Maichte ins Zentrum des Men-
schen eingefressen hat. Die Religion ist, wie Jakob Burckhardt
sagt, eine »grosse Sache«, der Kampf gegen sie vorderhand
aussichtslos. Aber desto entschiedener muss der Kampf ge-
fithrt werden gegen alle die Positionen, die das Christentum
in heute nicht mehr zu rechtfertigender Weise in Staat, Gesell-
schaft und Wissenschaft innehat, Dr. E. H.

Die Trennung von Staat und Kirche
im Kanton Genf.
Ein geschichtlicher Riickblick, von E. E. Kluge, Ziirich.
(Fortsetzung.)

Dic Trennungsfrage war — wie bereits erwidhnt — schon
wiederholt aufgegriffen worden; der erste ernsthafte Versuch
jedoch wurde erst in den Jahren 1878—80 unternommen.

Am 2. Februar 1878 machte Henry Fazy im Grossen Rat
die Mitteilung, dass er eine Gesetzesvorlage iiber die Unter-
driickung des Budgets fiir Kultuszwecke eingereicht habe, doch
kam diese Vorlage erst in der Sitzung vom 18. Dezember zur
Behandlung. Die Hauptgrundsitze dieser Vorlage bestimmten,
dass weder der Staat noch die Gemeinden kiinftighin Geist-
liche besolden diirften. Kirchen und Pfarrhiuser sollten den-
jenigen Glaubensbekenntnissen, die sich in der betreffenden
Gemeinde in Mehrheit befinden, iibergeben werdén. Einé Aus-
nahme sollte nur der Dom von St-Pierre bilden, dessen Eigen-
tum der Stadt Genf gewahrt bleiben sollte. Der Grossc Rat
konne religiosen Orden ihre Titigkeit im Kanton Genf ge-
statten. Kirchlichen Genossenschaften diirfe die Eigenschaft
von juristischen Personen erteilt werden.

In der Begriindung seines Antrages, den Fazy mit weit zu-
riickgreifenden historischen Betrachtungen ergiinzte, ging er
von der Ueberzeugung aus, dass die Nationalkirche nur einer
verschwindend kleinen Minderheit diene. Die orthodoxen Pro-
testanten, die Rémisch-Katholiken, die Freidenker wollen nichts
von ihr wissen, und doch seien sie gehalten, durch ihre Steuern
die Nationalkirche indirekt zu unterstiitzen. Laut Bundesver-
fassung diirfe jedoch niemand dazu angehalten werden, fiir
einen Kultus zu steuern, zu dem er sich nicht bekenne. Dieser
Steuerzwang werde aber dennoch ausgeiibt, solange eine vom
Staate besoldete Kirche bestehe. Gegeniiber der Befiirchtung,
dass ein neues Bistum entstehen konnte, bilde dic Bundesver-
fassung hinreichend QGarantie.

Es wurde eine Kommission ernannt, doch wurden die Ver-
handlungen derart verschleppt, dass die Vorlage erst wieder
im Jahre 1880 in der Mai-Juni-Session des Grossen Rates zur
Behandlung gelangte, nachdem sie im Oktober 1879 vertagt
worden war. Und auch jetzt wieder sollte die Diskussion von
neuem auf die lange Bank geschoben werden, da die Tren-

Feuilleton.

Zur Naturgeschichte des Teufels.
Kleine Bosheiten von E. E. Kluge,

(Fortsetzung.)

Aber trotz alledem ist der Teufel selbst heute noch nicht matt-
gesetzt. Er treibt im Gegenteil sein Unwesen stirker als je, und alle
Miihen und Anstrengungen der »heiligen Kircheg, der Stellvertreterin
des »allmichtigen Gottes« auf Erden, seiner Herr zu werden, waren
umsonst. Sie hat deshalb notgedrungen eine andere Taktik einzu-
schlagen gesucht, und man kann sagen, dass sie sich sogar mit dem
Teutel in ein férmliches Einvernehmen gesetzt hat.

Nachdem, wie aus den vorangehenden Abschnitten deutlich er-
sichtlich ist, insbesondere die katholische Kirche den Teufel jahr-
hundertelang bekidmpft und verfolgt hat, scheint dies in den letzten
achtzig Jahren griindlich anders geworden zu sein. Sie hat geradezu
einen Vertrag mit ihm geschlossen, in dem sie mit ihm schriftlich
vereinbart, wer ihm alles verfallen und ausgeliefert sein soll. Seine
papstliche Untehlbarkeit, Pius 1X., hat die grosse Miihe auf sich ge-
nommen, »kraft seines apostolischen Amtes« diesen Vertrag perfekt
zu machen. und in seinem Syllabus vom 8. Dezember 1864 die Punkte
zusammenzustellen, bei deren Uebertretung man dem Teufel verfillt.
Wer Glaubens- und Gewissensfreiheit, wer konfessionelle Toleranz,
wer staatliche Hoheit und staatliches Aufsichtsrecht iiber die Kirche
und ihre Diener, wer demokratisches Selbstbestimmungsrecht des
Volkes, wer Presstreiheit usw. anstrebt und verteidigt; wer selber,
ohne kirchliches Giingelband, denken und forschen will, wer der

Kirche das Recht, Gewaltmittel -~ als Inquisition, Folter, Scheiter-
haufen usw. — anzuwenden, bestreitet, und wer der Meinung ist,
dass der romische Papst sich mit dem Fortschritte und der modernen
Zivilisation vergleichen miisse — der ist verdammt, verflucht und als
gottlos dem Teufer verfallen. Und wer gar erst die unbefleckte Em-
pfingnis Marid oder die Unfehlbarkeit des Papstes bezweifelt, der
ist dem Teufel 'mit Chargébrief verschrieben! Natiirlich bekam der
Teutel unter diesen Umstinden alle Hande voll zu tun, und gerade
die Kreise, die am wildesten sich gebirdet hatten, um ihm das Hand-
werk zu legen, gaben ihm nunmehr am meisten zu arbeiten und ver-
halten ihm aut diese Art und Weise von neuem zu Macht und
Ansehen.

Aber damit hat sich die katholische Kirche nicht begniigt. Seit-
dem sie einen offiziellen Zuhiltervertrag mit ihm abgeschlossen hat,
sucht sic den Teutel auch sonst zu rehabilitieren. Ja, sie anerkennt
heutigen Tages nicht nur einen, sondern eine ganze Reihe von
Teuteln. Wohl ist bisher immer nur von einem Teufel die Rede
gewesen, und zwar deswegen, weil auch in der Bibel fast imimer
nur von einem Teufel gesprochen wird. An einigen Stellen zwar
werden deren mehrere erwihnt. Als nidmlich der allwissende Herr
Gott einmal einen Teufel nach seinem Namen fragt, antwortet
dieser, dass er Legion, d. h, »Sechstausend« heisse, »denn«, fiigt er
hinzu, »unserer sind viele« (Markus 5, 9). Es scheint jedoch die
Frage nach der Anzahl der Teufel noch nicht vollig abgeklirt zu
sein, und selbst in einem so griindlichen, ins Fach einschlagenden
Werke wie das famose Biichlein »Klipp und klar« von Fr. X. Brors
ist unter dem Titel »Teufel. aut Seite 489 bald von einem, bald von
vielen Teufeln die Rede, doch hat diese Schrift wenigstens das Gute,



	Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : II. die Christlichkeit der Theologie

