
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 12

Artikel: Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : II. die
Christlichkeit der Theologie

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 30. Juni 1927. Nr. 12-10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5 |
Postcheck-Konto Nr. V. 6915 |i

Religion ist Aberglaube, der in der Mode ist, und Aberglaube
ist eine Religion, die nicht mehr in der Mode ist.

Herbert Spencer.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

mser.-nnn.: Buchdr.Tscharnerstr.iaa
Feldereinteilung '/m, 71C> V8 S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

II. Die Christlichkeit der Theologie.
Wie sanft und erbaulich klingt der Titel! Wer würde

dahinter so scharfe Auseinandersetzungen, wer so gefährliche
Gedankengänge suchen! Um den Leser noch mehr in Sicherheit

zu wiegen, wurde auf dem Titelblatt der 1. Ausgabe das
Buch eine Friedensschrift genannt. Overbeck wollte die
Gemeinschaft, die ihn damals noch mit den Theologen verband,
nicht mutwilligerweise zerreissen; ihm lag daran, »der Wissenschaft

den stillen Platz zu sichern, welchen in der Theologie,
der ganzen Natur dieser Disz'plin nach, sich zu verschaffen ihr
ohnehin zu schwer wird«. Die Arbeit musste geschrieben werden,

weil »wir Theologen alle ernstere Gründe haben als im
Allgemeinen anerkannt ist, uns zu vertragen«. In der Einleitung
gesteht Overbeck, wem er die stärksten Motive zur Abfassung

seiner »Christlichkeit« verdankt. »Indessen auch einen
Einfluss so ganz unabsehbarer Art sollte ich noch auf Basler
Boden erfahren ; es ist der stärkste der Art, der mich auf meiner
Wanderschaft durch das Leben, und zwar nel mezzo del cam-
min, getroffen hat; er hat auch an meiner »Christlichkeit«
mitgeschrieben. Ich habe meine Freundschaft mit Friedrich Nietzsche

im Sinn.«

Ich gedenke nicht, den Inhalt der Schrift hier systematisch
zu zergliedern, sondern beschränke mich darauf, zwei Gedanken

herauszugreifen und darzustellen.
1. Overbeck diskutiert die Frage nach dem Verhältnis

zwischen Wissenschaft und Religion im Sinn einer
Universalwissenschaft; er wendet sich mit aller Schärfe gegen die
Bestrebungen, neben und ausserhalb der Wissenschaft noch einige
Reservationen zu schaffen, die der gläubigen Intuition vorbehalten

bleiben, heilige Bezirke, zu denen die Wissenschaft
keinen Zutritt erlangt. Aber auch das unsaubere Verfliessen
und Verschwimmen der Grenzen zwischen Wissen und Glauben,

wie wir es gerade bei den Theologen sehen, wird
abgelehnt. Auch das Christentum hat, wie jede Religion, »die
unzweideutigste Abneigung gegen die Wissenschaft. Wie jede
Religion : Denn der Antagonismus des Glaubens und Wissens
ist eiii beständiger und durchaus unversöhnlicher«. Wer uns
hinweisen will auf die Religion, »deren Gegenstand keinem
Wissen einen Angriffspunkt bietet«, »welche von keinem Wissen

etwas zu fürchten hat«, der mutet uns zu, den Stein der
Weisen zu suchen. Keine einzige Religion vermag sich der
Erfassung durch die Wissenschaft zu entziehen. Hier schreibt
Overbeck den für unsere Auffassung programmatisch wirkenden

Satz: »Das Gebiet der Religion, welches auch ihr Ursprung
sein mag, ist die Welt, aus deren Stoff schafft sie sich ihre
Formen, nur in diesen Formen hat sie ihr Dasein, mit diesen
Formen aber unterliegt sie rettungslos dem Wissen; der
Religion aber, welche an ihren Bekennern wirklich in keiner Weise
weltlich wahrnehmbar wäre, könnte das Wissen jedenfalls nur
alle Existenz absprechen, und nur mit dem Leben selbst würde
einer solchen Religion die Furcht vor dem Wissen
ausgegangen sein«. »In Wahrheit hat aber jede Religion nur dann
vor dem Wissen keine Furcht gehabt, wenn sie stark genug
war, von den Angriffspunkten, die sie gar nicht anders kann
als dem Wissen bieten, dieses fernzuhalten.« (Oder das Wis¬

sen und die Wissenschaft zu fälschen, zur Sklavin der Religion
zu machen, wie es die katholische Kirche tut. E. H.) Auch die
christliche Religion unterliegt in allen Teilen der Erfassung
durch die Wissenschaft; es nützt ihr nichts, darauf
hinzuweisen, dass aber doch das religiös-sittliche Leben, der
unverkennbare Ausdruck des Christentums vorhanden, also jeder
Zweifel am Christentum selbst unmöglich sei ; das Wissen
zweifelt auch die Existenz dieser Tatsachen gar nicht an, das
Wissen will nur die Erklärung dieser Wirkungen geben, und
wenn man ihm gestattet, hier zu arbeiten, zu analysieren und
zu kombinieren, besonders wenn dem Wissen das Vermögen
zugesprochen wird, gerade die historischen Bedingtheiten des

»religiös-sittlichen Lebens« darzustellen, »so ist ihm alles
zugestanden, wessen es bedarf, um das Christentum als Religion
immer wieder zu vernichten«.

Jede Theologie, die zwischen Glauben und Wissen vermitteln

will, untergräbt die Fundamente der Wissenschaft und
zugleich der Religion. »Keine Ueberzeugung ist der Religion
wesentlicher als die, dass sie die allein wahre sei, keine wird
ihr aber durch die Wissenschaft sicherer geraubt«. »Die
Wissenschaft hat sich von der Kirche völlig emanzipiert, ihre
Beweismethoden schafft sie sich selbst und wendet sie ohne alle
Rücksicht auf Zwecke, die ausserhalb ihrer selbst liegen, an,
keine einzige ihrer Disziplinen ordnet sich bei ihrer Arbeit den
Bedürfnissen des Christentums unter, völlig unbekümmert sind
alle um etwaige Kollisionen mit Vorstellungen der christlichen
Tradition, und am wenigsten schrecken sie vor der tatsächlichen
Häufung dieser Kollisionen zurück«. Die unsaubere Mittelstellung

zwischen Wissen und Glauben ist das grosse Verhängnis
der Theologie; sie wendet wissenschaftlich-historische Methoden

an, aber in der Absicht, dem Glauben damit historisch
sichere Fundamente zu schaffen »und huldigt so dem fast
unbegreiflichen Wahn, dass sie des Christentums auf historischem
Wege wieder gewiss werden könne, was jedoch, wenn es

gelänge, höchstens eine Gelehrtenreligion ergäbe«.

»Es versteht sich von selbst, dass eine Theologie,

die in einem eklen Gemisch von Halbwissen
und Halb glauben den Gegensatz von Glaube

und Wissen zur Ruhe kommen lässt, sich über
ihr eigenes Wesen endlosen Täuschungen
hingeben kann, sie ist aber auch der wertloseste
Wo it kram, der je zustande gekommen, da sie in
derTat nur aus den Worten besteht, die sich noch
immer da einstellen, wo Denken und Glaube
ausgegangen sind.«

»Das Christentum als Religion zu vertreten ist, je
allgemeiner man sich die menschliche Bedeutung der Sache vorstellt,
entweder Sache aller Wissenschaften wie dieses vor Zeiten'
gewesen ist, oder gar keiner, wie es gegenwärtig der Fall ist,
wo auch für die Theologie der Schein es zu tun nicht mehr
bestehen kann.«

Noch manch andere herzerquickende oder, wie Nietzsche
schreibt, »erschreckende Wahrheiten« Hessen sich bei Besprechung

der apologetischen, der liberalen und der kritischen
Theologie anführen, und lediglich die Rücksicht auf den
verfügbaren Raum kann mich bestimmen, auf die Anführung
weiterer Kernsätze zu verzichten. Overbecks Verdienst, auf diese
Grundlinien der Diskussion zwischen Wissen und Glauben



90 DER FREIDENKER Nr. 12

hingewiesen zu haben, kann kaum überschätzt werden. Wir
werden in einer spätem Abhandlung auf die moderne Barth-
sche Theologie zu sprechen kämmen und dann zeigen müssen,
wie sehr hier Overbeck durch seine scharfe und unerbittliche
Fragestellung in aller Stille zur Klärung all' dieser
vielumstrittenen Fragen beigetragen hat.

2. Diese zweite Frage muss sich mit einer ganz kurzen
Darstellung begnügen. Overbeck, der geistig hochstehende Theologe

und Atheist, leidet an dieser innern Zerrissenheit
zwischen Amt und persönlicher Ueberzeugung. Er geht wohl
nicht fehl in der Annahme, dass viele Geistliche und Pfarrer
in ihrem Innern dieselbe blutende Wunde mit sich herumtragen.

Im Hinblick auf diese Leidensgenossen schlägt er nun
vor, dass die Behörden bei der Ordination eines Geistlichen
auf diese Verhältnisse in Zukunft Rücksicht zu nehmen hätten
und zwar so, dass der Geistliche durch sein Ordinationsgelübde
nur seine amtliche Stellung der Gemeinde gegenüber bindet,
im Uebrigen aber seine individuelle weltanschauliche
Ueberzeugung frei und unberührt behalten darf.

Mit diesem Vorschlag können wir uns durchaus nicht
einstanden erklären, läuft er doch letzten Endes auf die aus der
Jesuitenmoral bekannte reservatio mentalis hinaus. Auch so
wird das menschliche Innenleben wieder in zwei Hälften
auseinandergerissen, ein ungesunder persönlicher Dualismus, dem
wir auch an dieser Stelle die Forderung nach einem Monismus
der Persönlichkeit, des Menschen aus einem Guss, gegenüberstellen.

Interessant aber ist für den Aussenstehenden und speziell

für den Freidenker der Einblick in diese Kulissengeheimnisse
der modernen Theologie. Overbeck ist nicht der einzige,

der sich mit dieser Frage beschäftigt und eine Lösung
vorschlägt. D. Fr. Strauss schreibt 1860 an seinen Freund Rapp:
»Das Amt des Geistlichen ist zunächst unstreitig, der Gemeinde
ihren Glauben vorzutragen. Ist dieser Glaube auch der seinige,
desto besser; wo nicht, so soll er eher sich wehtun als ihr.
Er darf ihr kein Stück ihres Glaubens unterschlagen, von
keinem der vermeintlichen Edelsteine ihres heiligen Apparates
geradezu sagen: Das ist Glas, wenn es auch wirklich nichts
anderes ist.«

Gewiss, der Bekenntniszwang ist heute gefallen, das
dargestellte Problem für unsere Zeit nicht mehr so akut. Aber
genau besehen ist der Bekenntniszwang doch nur deswegen
gefallen, weil die Kirche den Mut nicht mehr aufbringt, ihn
beizubehalten und konsequent durchzuführen. Die Fundamente
des Glaubensgebäudes sind eben morsch.

Angesichts solch offenkundiger Symptome von Fäulnis und
Verwesung aber bleibt uns nichts anderes übrig als immer wieder

zu staunen über das zähe Beharrungsvermögen jahrtausendalter

Lehren, über die die Welt längst hinaus ist. Je besser es
dem unbestechlichen Drews und andern Vertretern der
Religionswissenschaft gelingt, die vorchristlichen, uralten heidnischen

Elemente im Christentum blosszustellen und klarzulegen,
desto klarer sehen wir ein, wie tief sich der Glaube an all' diese

Feuilleton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.

(Fortsetzung.)
Aber trotz alledem ist der Teufel selbst heute noch nicht

mattgesetzt. Er treibt im Gegenteil sein Unwesen stärker als je, und alle
Mühen und Anstrengungen der »heiligen Kirche«, der Stellvertreterin
des »allmächtigen Gottes« auf Erden, seiner Herr zu werden, waren
umsonst. Sie hat deshalb notgedrungen eine andere Taktik
einzuschlagen gesucht, und man kann sagen, dass sie sich sogar mit dem
Teufel in ein förmliches Einvernehmen gesetzt hat.

Nachdem, wie aus den vorangehenden Abschnitten deutlich
ersichtlich ist, insbesondere die katholische Kirche den Teufel
jahrhundertelang bekämpft und verfolgt hat, scheint dies in den letzten
achtzig Jahren gründlich anders geworden zu sein. Sie hat geradezu
einen Vertrag mit ihm geschlossen, in dem sie mit ihm schriftlich
vereinbart, wer ihm alles verfallen und ausgeliefert sein soll. Seine
päpstliche Unfehlbarkeit, Pius IX., hat die grosse Mühe auf sich
genommen, »kraft seines apostolischen Amtes« diesen Vertrag perfekt
zu machen, und in seinem SyUabus vom 8. Dezember 1864 die Punkte
zusammenzustellen, bei deren Uebertretung man dem Teufel verfällt.
Wer Glaubens- und Gewissensfreiheit, wer konfessionelle Toleranz,
wer staatliche Hoheit und staatliches Aufsichtsrecht über die Kirche
und ihre Diener, wer demokratisches Selbstbestimmungsrecht des
Volkes, wer Presstreiheit usw. anstrebt und verteidigt; wer selber,
ohne kirchliches Gängelband, denken und forschen will, wer der

überweltlichen Gestalten und Mächte ins Zentrum des
Menschen eingefressen hat. Die Religion ist, wie Jakob Burckhardt
sagt, eine »grosse Sache«, der Kampf gegen sie vorderhand
aussichtslos. Aber desto entschiedener muss der Kampf
geführt werden gegen alle die Positionen, die das Christentum
in heute nicht mehr zu rechtfertigender Weise in Staat, Gesellschaft

und Wissenschaft innehat. Dr. E. H.

Die Trennung; von Staat und Kirche
im Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Rückblick, von E. E. Kluge, Zürich.

(Fortsetzung.)

Die Trennungsfrage war — wie bereits erwähnt — schon
wiederholt aufgegriffen worden; der erste ernsthafte Versuch
jedoch wurde erst in den Jahren 1878—80 unternommen.

Am 2. Februar 1878 machte Henry Fazy im Grossen Rat
die Mitteilung, dass er eine Gesetzesvorlage über die
Unterdrückung des Budgets für Kultuszwecke eingereicht habe, doch
kam diese Vorlage erst in der Sitzung vom 18. Dezember zur
Behandlung. Die Hauptgrundsätze dieser Vorlage bestimmten,
dass weder der Staat noch die Gemeinden künftighin Geistliche

besolden dürften. Kirchen und Pfarrhäuser sollten
denjenigen Glaubensbekenntnissen, die sich in der betreffenden
Gemeinde in Mehrheit befinden, übergeben werden. Eine
Ausnahme sollte nur der Dom von St-Pierre bilden, dessen Eigentum

der Stadt Genf gewahrt bleiben sollte. Der Grosse Rat
könne religiösen Orden ihre Tätigkeit im Kanton Genf
gestatten. Kirchlichen Genossenschaften dürfe die Eigenschaft
von juristischen Personen erteilt werden.

In der Begründung seines Antrages, den Fazy mit weit
zurückgreifenden historischen Betrachtungen ergänzte, ging er
von der Ueberzeugung aus, dass die Nationalkirche nur einer
verschwindend kleinen Minderheit diene. Die orthodoxen
Protestanten, die Römisch-Katholiken, die Freidenker wollen nichts
von ihr wissen, und doch seien sie gehalten, durch ihre Steuern
die Nationalkirche indirekt zu unterstützen. Laut Bundesverfassung

dürfe jedoch niemand dazu angehalten werden, für
einen Kultus zu steuern, zu dem er sich nicht bekenne. Dieser
Steuerzwang werde aber dennoch ausgeübt, solange eine vom
Staate besoldete Kirche bestehe. Gegenüber der Befürchtung,
dass ein neues Bistum entstehen könnte, bilde die Bundesverfassung

hinreichend Garantie.
Es wurde eine Kommission ernannt, doch wurden die

Verhandlungen derart verschleppt, dass die Vorlage erst wieder
im Jahre 1880 in der Mai-Juni-Session des Grossen Rates zur
Behandlung gelangte, nachdem sie im Oktober 1879 vertagt
worden war. Und auch jetzt wieder sollte die Diskussion von
neuem auf die lange Bank geschoben werden, da die Tren-

Kirche das Recht, Gewaltmittel — als Inquisition, Folter, Scheiterhaufen

usw. — anzuwenden, bestreitet, und wer der Meinung ist,
dass der römische Papst sich mit dem Fortschritte und der modernen
Zivilisation vergleichen müsse — der ist verdammt, verflucht und als
gottlos dem Teufel verfallen. Und wer gar erst die unbefleckte
Empfängnis Maria oder die Unfehlbarkeit des Papstes bezweifelt, der
ist dem Teufel mit Chargebrief verschrieben! Natürlich bekam der
Teufel unter diesen Umständen alle Hände voll zu tun, und gerade
die Kreise, die am wildesten sich gebärdet hatten, um ihm das Handwerk

zu legen, gaben ihm nunmehr am meisten zu arbeiten und
verhalten ihm aut diese Art und Weise von neuem zu Macht und
Ansehen.

Aber damit hat sich die katholische Kirche nicht begnügt. Seitdem

sie einen offiziellen Zuhältervertrag mit ihm abgeschlossen hat,
sucht sie den Teufel auch sonst zu rehabilitieren. Ja, sie anerkennt
heutigen Tages nicht nur einen, sondern eine ganze Reihe von
Teufeln. Wohl ist bisher immer nur von einem Teufel die Rede
gewesen, und zwar deswegen, weil auch in der Bibef fast immer
nur von einem Teufel gesprochen wird. An einigen Stellen zwar
werden deren mehrere erwähnt. Als nämlich der allwissende Herr
Gott einmal einen Teufel nach seinem Namen fragt, antwortet
dieser, dass er Legion, d. h. »Sechstausend« heisse, »denn«, fügt er
hinzu, »unserer sind viele« (Markus 5, 9). Es scheint jedoch die
Frage nach der Anzahl der Teufel' noch nicht völlig abgeklärt zu
sein, und selbst in einem so gründlichen, ins Fach einschlagenden
Werke wie das famose Büchlein »Klipp und klar« von Fr. X. Brors
ist unter dem Titel »Teufel aut Seite -189 bald von einem, bald von
vielen Teufeln die Rede, doch hat diese Schrift wenigstens das Gute,


	Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : II. die Christlichkeit der Theologie

