
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 11

Rubrik: Feuilleton : (3. Teil)

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82 DER FREIDENKER Nr. 11

wohl, aber Overbeck zeigte ihnen nicht den geringsten Ausweg
aus der Qual all der aufsteigenden Zweifel. Trotzdem imponierte

die Vorlesung durch ihre Gründlichkeit und logische
Schärfe, und »die Studenten verliessen sie jedenfalls mit dem
Eindruck, einem bedeutenden Manne begegnet zu sein«. (E.
Vischer in der prot. Realenzyklopaedie, Bd. 24.)

Mit 60 Jahren trat Overbeck in den Ruhestand!, und jetzt
erst, entlastet und befreit vom Druck seiner Professur, die ihm
innerlich so zuwider geworden war, schrieb er in unzusammenhängender

Folge seine Notizen und Abhandlungen, die C. A.
Bernoulli unter dem Titel »Christentum und Kultur« herausgegeben

hat, und die die schärfsten Angriffe gegen die Theologie

und die Theologen enthalten. Auch auf diese Schrift
werden wir noch zurückkommen.

Nur zweimal noch wurde er aus seinem zurückgezogenen
Gelehrtendasein aufgescheucht; einmal durch seinen Streit mit
dem Nietzsche-Archiv, das die von Nietzsche eigenhändig an
Overbeck gerichteten Briefe zurückverlangte. (Es handelt sich
um etwa 200 Briefe.) Ein ander Mal, als er 1889 seinem Freunde
Nietzsche die letzte traurige Freundespflicht erfüllte und den
unheilbar Erkrankten von Turin nach Basel brachte.

Der Eindruck der überaus scharfen Ablehnung nicht nur
der Theologie, sondern auch des Christentums war damals
schon gross und peinlich; er fängt vielleicht jetzt erst an, sich
so recht auszuwirken. Ihm gegenüber haben die Verteidiger
des' christlichen Glaubens einen recht schweren Stand. Hier
handelt es sich eben nicht um einen Haeckel, dessen
naturwissenschaftliche Leistungen man zwar anerkennen, den man
aber mit einem höhnischen Hinweis auf philosophische und
kirchengeschichtliche Unzulänglichkeiten als philosophische Null
hinstellen kann ; von Overbecks Schriften urteilt auch sein
Nachfolger im Amt, Prof. E. Vischer (Basel), dass sie »ohne
Ausnahme sich durch Scharfsinn, Gründlichkeit und umfassende
Kenntnis der Quellen auszeichnen«.

Hier handelt es sich auch nicht um einen Nietzsche, dessen
Titanengrösse und Aufrichtigkeit zwar jedermann in die Knie
zwingt, dessen trauriges Ende aber doch in den Augen vieler
Urteilender einen pathologischen Schatten bereits auf einige
vorausgegangene Schriften zu werfen scheint und diese in
ihrer Wirkung beeinträchtigt. Hinweise auf eventuelle pathologische

Grundlagen verfangen bei Overbeck gar nicht; er war
kalt, ruhig und besonnen bis an sein Lebensende. Ueber seinen
Tod schreibt sein Herausgeber C. A. Bernoulli: »Es fragt sich,
ob seit der Antike oder doch seit den Humanisten der italienischen

Renaissance schon jemals diesseits der Alpen mit einer
so schlichten und gelassenen Unbefangenheit bei so
hochstehender geistiger Einsicht der Vernichtung des eigenen
Wesens entgegengesehen worden ist Es hat sich also wohl
ein erstes Mal im christlichen Europa zugetragen, dass in aller
Stille »der einzige Trost im Leben und im Sterben« verschmäht
wurde von einem Gehirn, das die zweitausendjährige milliarden-
fache Nutzanwendung dieses Trostes in der Menschenwelt

Feuilleton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.
(Fortsetzung.)

Am meisten hatte es Seine höllische Majestät auf die Frauen
abgesehen, und sonderbarerweise zog er die hässlichen in der Regel
den hübschen vor. Doch auch Männer und Kinder verschmähte er
nicht. Seine Getreuen müssten mit ihm ein Bündnis abschliessen,
durch das sie sich verpflichteten, niemals zur Kirche zu gehen, dem
Herrgo'tt für immer zu entsagen und sich zur vorgeschriebenen Zeit
pünktlich zu den vom Teufel veranstalteten Festlichkeiten
einzufinden. Diese letzteren wurden auf Bergesspitzen abgehalten ; in.
Deutschland allein gab es mindestens ein Dutzend solcher
Versammlungsplätze. Der bekannteste unter ihnen war der Blocksberg,
wo sich die Anhänger des Teufels in der ersten Mainacht
einzufinden hatten. Bei diesen Zusammenkünften erschien der Teufel in
Gestalt eines schwarzen, hässlichen Ungetüms. Sein Oberkörper
war der eines Menschen, sein Unterkörper dagegen glich dem Hinterteil

eines Bockes. An der Stirn hatte er ein grosses Horn und am
Hinterkopfe deren zwei. Seine Finger liefen in Krallen aus, seine
Füsse hatten die Form von Gänsefüssen, am Kinn hatte er einen
Ziegenbart, und am Hintern einen langen Schwanz, der in einer
Quaste endete. Die Versammlungen begannen damit, dass die
Teilnehmer jede Gemeinschaft mit Gott von neuem abschwuren und
dabei dem Teufel den Allerwertesten küssten. Einen weiteren Punkt
des Programms bildete ein allgemeines Tänzchen, bei dem die
Anwesenden einen Kreis bilden und die Gesichter nach aussen kehren

mit einem unvergleichlichen Reichtum einschlägiger Geschichtserkenntnis

umspannte«.
Wir wiederholen: Overbeck war kein Kämpfer und kein

Held im grossen Befreiungskampf gegen Nacht und Zwang.
Den Kampf gegen die Theologen hat er selber nicht ausge-
fochten, nur Material dazu bereit gestellt; er wartet nun ab, was
ein anderer mit diesem Material anstellt. (Wenn nicht alles
täuscht, so ist die Barthsche Theologie mit ihrer radikalen
Weltflucht bereits eine Konsequenz von Overbecks Ansichten.)
Für die wertvollen Waffen, die er uns durch seine Gründlichkeit

und grosse Gelehrsamkeit sowie durch seine klare
Besonnenheit in die Hand geliefert hat, wissen wir dem stillen
Basler Gelehrten und Theologieprofessor allen Dank.

Dr. E. H.

Die Trennung von Staat und Kirche
im Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Rückblick, von E. E. Kluge, Zürich.

Am 30. Juni dieses Jahres sind zwanzig Jahre verflossen,
dass der Kanton Genf die Trennung zwischen Staat und Kirche
ausgesprochen hat. Für uns Freidenker, die wir die Trennung
von Staat und Kirche als eines unserer Ziele uns vorgesteckt
haben, mag dies deshalb ein geeigneter Augenblick sein, in
einem kurzen geschichtlichen Rückblick die ganze Entwicklung
dieser Frage wieder einmal vor uns aufleben zu lassen, umso
mehr, da durch die kommunistische Motion im zürcherischen
Kantonsrate die Frage wieder aktuell zu werden scheint. Die
Gründe, die für die Trennung dazumal in Genf ins Feld geführt
worden sind, haben grösstenteils auch heute noch ihre Gültigkeit

und Bedeutung bewahrt, und das Für und Wider, wie es
bei der genferischen Trennungsfrage zum Ausdruck gekommen
ist, wird vielleicht neuen Anstoss, neue Anregung geben, dass
die Frage nicht nur im Kanton Zürich, sondern auch andernorts

etwas energischer in Angriff genommen und in die bevorzugte

Stellung der Landeskirchen endlich Bresche gelegt wird.
* * *

Die Stadt Genf wurde im Jahre 1815, verbunden mit einer
Anzahl savoyischer Gemeinden, als selbständiges Bundesglied
der Eidgenossenschaft zugesprochen ; doch waren diese
verschiedenen Bestandteile, aus denen der Kanton zusammengefügt

wurde, in kirchlicher Hinsicht durchaus heterogener Natur.
Während Genf, die Stadt Calvins, mit zu den allerentschie-
densten Vorkämpferinnen der Reformation gehört hatte, waren
die seit 1815 mit ihr zum Kanton Genf verbundenen
Landgemeinden durch und durch katholisch. Wohl war die strenge
Theokratie, die in den Zeiten der Stifter und der nachfolgenden

Geschlechter in Genf am ausgeprägtesten durchgeführt
worden war, unter dem Einfluss der Aufklärung im Laufe des
18. Jahrhunderts vielfach gemildert worden, aber das Prinzip
des Staatskirchentums, das die konfessionelle Einheit des Vol-

mussten. Während die Versammelten diesem seltsamen Vergnügen
oblagen, ging der Teufel im Innern des Kreises herum und
vermischte sich geschlechtlich mit jedem einzelnen, wobei er natürlich
den Frauen gegenüber als Mann, den Männern gegenüber als Frau
auftrat. Zum Dank für diesen Spass müssten ihm die Gläubigen
noch einmal den Hintern küssen, um nachher nach Hause zu gehen
oder vielmehr zu reiten. Als Reitpferd aber benützten sie einen
Besenstiel, einen Strohwisch, einen Baumast oder irgend einen
anderen Gegenstand, der mit dem Herzfett ungetaufter Kinder einge-
schmiert worden war.

Mit tiefgründger Weisheit haben die Theologen des fünfzehnten,
sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts alle diese Dn m i t
Sicherheit teststellen können, um alsbald all ihren Geist und'
Witz daranzusetzen, wie dem Teufelsunwesen am besten
beizukommen wäre. Da man aber den wirklichen Bösewicht selber nicht
erwischen konnte, hielt man sich vernünftigerweise an diejenigen,
welche sich mit ihm einliessen, d. h. an die Hexen. Mit wahrhaft
christlicher Liebe, deren Grösse nur von ihrer oben genannten
tiefgründigen Weisheit übertroffen wird, haben sich die Männer Gottes
allenthalben an den Kampf gegen die Hexen, und damit indirekt
gegen den Teufel selbst, herangemacht, um dadurch die übrige
Menschheit aus den Klauen seiner höllischen Majestät zu erretten.

Der Papst, der die Notwendigkeit eines solchen Kampfes gegen
den Teufel zuerst einsah, war Innozenz der Achte — ein Mann, der
die Anfechtungen und Versuchungen Satans am eigenen Leibe zur
Genüge erfahren hatte. Musste doch dieser edle Mann sechzehn
seiner unehelichen Kinder auf Kosten des römischen Schatzes und
der Christenheit sowie durch den Verkauf von Ablässen versorgen!



Nr. 11 DER FREIDENKER 83

kes zur Voraussetzung hat, war dennoch aufrecht erhalten
geblieben. Nunmehr aber, nach Angliederung der katholischen
Landgemeinden, war die konfessionelle Einheit gesprengt und
das Staatskirchenrecht musste auf vollständig neuer Grundlage
aufgebaut werden. Und zwar geschah dies ziemlich unfreiwillig
dadurch, dass durch den Wiener-Kongress das Recht der neu
überwiesenen Gemeinden auf ungestörte Fortführung und
Erhaltung des katholischen Kultus international festgelegt und
garantiert wurde.

Im Anschluss an dieses Wiener-Protokoll vom 29. März
1815 wurde am 16. März 1816 zwischen dem König von
Sardinien einerseits und der schweizerischen Eidgenossenschaft
und dem Kanton Genf anderseits der sogenannte Vertrag
von Turin abgeschlossen, der jene Bestimmungen nochmals
ausdrücklich bestätigt.

Trotzdem war in der Staatsverfassung die protestantische
Religion als die »herrschende« (»religion dominante«) und seit
1847 als die »Religion der Mehrheit im Staate« (»Religion de la
majorite dans le territoire de Fanden Republique«) bezeichnet.

Im Jahre 1868 wurden unter Zustimmung der grossen
Mehrheit des genferischen — auch des katholischen —
Volkes die konfessionellen Garantien, welche der Wiener
Kongress und der Turiner Vertrag für die Katholiken aufgestellt
hatte, und die auf eine ausgesprochene Sonderstellung der
katholischen Kirche hinausliefen, durch das Verfassungsgesetz
vom 26. August beseitigt, ohne dass man die Signatarmächte
des Wiener Kongresses gefragt, aber auch ohne dass eine]
dieser Mächte gegen das betreffende Gesetz Einsprach erhoben
hätte. Die Gesamtheit des genferischen Volkes war damit
unter gemeinsames, gleiches, einheitliches Recht gestellt. Nur
der katholische Klerus, der sich in seiner selbstherrlichen, vom
Staat unabhängigen Stellung eingeschränkt fühlte, protestierte.

Inzwischen war im Jahre 1864 ein kirchenpolitischer Streit1)
ausgebrochen, dadurch hervorgerufen, dass die römische Kurie
willkürlich und eigenmächtig und entgegen aller Verträge und
Uebereinkommen, in Genf, dem traditionellen Hochsitze des
reformierten Protestantismus, ein eigenes Bistum zu errichten
trachtete, um damit einen Stoss ins Herz des Calvinismus
führen zu können.

Diejenigen Teile der katholischen Bevölkerung, die in dem
dadurch heraufbeschworenen Konflikte zwischen Staatsgewalt
und kirchlicher Gewalt sich auf die Seite der ersteren stellten
und das von der Staatsgesetzgebung eingeführte Recht der
Wahl der Pfarrer annahmen, verblieben in der bisherigen
öffentlich-rechtlichen Organisation und wurden als
national-katholische Kirche anerkannt, die einen Teil des
christkatholischen Bistums der Schweiz bildet. Jene Katholiken
jedoch, die sich der staatlichen Oberhoheit nicht fügen wollten,
und die Wahl der Pfarrer, als den katholischen Prinzipien
widersprechend, verweigerten, müssten sich in Privatvereinen

»Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes«. Kap. III.
»Der Mermillodhandel«, »Geistesfreiheit« 1923, Nr. 10 und 11.

Das war doch wahrlich verteufelt genug! Am 5. Dezember 1484 er-
[iess er deshalb eine Bulle, in der er die Schlechtigkeit des Teufels
mit grosser Sachkenntnis schildert und zur strengsten Verfolgung
aller derjenigen auffordert, die mit diesem im Bunde stehen. Dieses
Schriftstück ist so interessant und mit Bezug auf die Niedertracht
des Teufels so lehrreich, dass es angebracht erscheint, wenigstens
einen Auszug aus demselben hier mitzuteilen. Nach einer kurzen
Einleitung heisst es da:

»Zu unserem grossen Leidwesen ist es uns zu Ohren gekommen,

dass in einigen Teilen des obern Deutschland, wie auch in
den Städten und Erzbistümern Mainz, Trier, Köln, Salzburg und
andern Städten, Ländern, Orten und Gemeinden sehr viele
Personen weiblichen und männlichen Geschlechtes, uneingedenk ihrer
eigenen Seligkeit und der heiligen katholischen Kirche, mit dem
Teufel — indem sich dieser je nach Bedarf als Mann oder als Weib
aufspielt — Geschlechtsverkehr und sonst allerlei Missbrauch
treiben; dass sie mit Bezauberungen und Beschwörungen und
anderen abscheulichen aftergläubigen Handlungen, Lastern und
Verbrechen die neugeborenen Kinder, sowie die Jungen der Tiere,
die Feldtrüchte, das Obst und die Weintrauben, wie auch Männer,
Frauen, Tiere und Vieh aller Art verderben, ersticken und
umkommen machen; dass sie ferner Menschen, Männer und Frauen,
und allerlei Vieh mit grausamen innerlichen und äusserlichen
Plagen quälen und peinigen; dass sie die Männer verhindern zu
zeugen und es den Weibern unmöglich machen zu gebären ; dass
sie die Männer verzaubern, so dass sie ihren Frauen, und die
Frauen verhexen, so dass sie ihren Männern nicht die ehelichen
Dienste leisten können; — dass durch solche Uebertretungen diese
Weiber und Männer den Glauben, den sie in der heiligen Taufe

neu organisieren, sodass seit 1873 die römisch-katholische
Kirche in Genf als sogenannte Freikirche bestand. Im
Grunde genommen bedeutet dies nichts anderes, als dass die
Trennung zwischen Staat und katholischer Kirche
bereits schon zu diesem Zeitpunkte eine vollendete Tatsache war
— eine Tatsache, die die spätere Stellungnahme der katholischen

Kirche in ihrem Verhältnis zur Trennungsfrage zum
Teil wenigstens begründet und1 verursacht hat.

Auch die protestantische Kirche war landeskirchlich
organisiert, nur ein kleiner Bruchteil hatte sich schon längere Zeit
— seit 1848 — freikirchlich zusammengeschlossen.

Es ergab sich somit folgende Rechtslage: Es bestanden
zwei Kirchen als öffentlich-rechtliche Korporationen, die
protestantische Kirche und die christkatholische Kirche, die beide
auf einem Organisationsakt des Staates beruhten und ihre
innerkirchliche Verfassung durch ein Staatsgesetz erhalten hatten

— diese durch das Verf assun gs g e se t z vom 19. Fe
bruar 18 73, »sur le culte catholique« und das darauf
aufgebaute »Loi organique sur le culte catholique« vom 27.
August 1873 — jene durch das Verfassungsgesetz vom 27. März
1874 »sur le culte protestant«. Neben diesen beiden Landeskirchen

bestanden die römisch-katholische und eine evangelische,

die sich im Gegensatz zur Bekenntnislosigkeit
der protestantischen Nationalkirche begründet hatte, als
Freikirchen.

Was die Geschichte und den Inhalt dieser Gesetze betrifft,
so war das Gesetz über den katholischen Kultus vor allem
veranlasst und beeinflusst durch die kirchenpolitischen Kämpfe,
welche die römische Kurie durch Schaffung eines apostolischen
Vikariates Genf gegen den Willen der genferischen und
eidgenössischen Staatsbehörden, in anmassendster Weise
heraufbeschworen hatte.

Nachdem bis anhin die Besetzung der geistlichen Aemter
in einer gemeinsamen Vereinbarung zwischen dem Staatsrat
und der höhern geistlichen Behörde geregelt worden war —
d. h. der Bischof hatte das Recht besessen, die Pfarrer zu
ernennen, doch müssten diese von der Regierung bestätigt werden

— stellte sich die Neuorganisation der katholischen Kirche
vor allem auf den Grundsatz, dass die Geistlichen von den
Gemeinden gewählt und von den Gemeinden abberufen
werden können. Die Pfarrer und Vikarien hatten vor ihrem
Amtsantritte vor dem Staatsrate einen Eid abzulegen, in dem
sie geloben müssten, sich genau an die verfassungsmässigen
und gesetzgeberischen Vorschriften über die Organisation des
katholischen Kultus zu halten und nichts gegen die Ruhe und
Sicherheit des Staates zu unternehmen, sondern im Gegenteil
ihre Pfarrkinder zur Unterwerfung unter die Gesetze, zur Achtung

vor den Behörden und zur Einigkeit mit den Mitbürgern
zu veranlassen.

Das Verfassungsgesetz vom 27. März 1874, das die inneren
Verhältnisse der protestantischen Landeskirche festlegt,
beruht ebenfalls durchaus auf der Grundlage der Gemeinde.

angenommen haben, mit eidbrüchigem Munde verleugnen und
aut 'Anstiftung des Feindes der Menschheit unzählige andere
Leichtfertigkeiten, Sünden und Laster begehen und durch die
Beleidigung der göttlichen Majestät, unter Gefährdung ihres Seelenheils,

anderen Leuten Aergernis und schlechtes Beispiel geben .«
Nach dieser grossartigen Leistung, die den erhabenen Geist des

Papsttums atmet, folgt die Ernennung von zwei Professoren der
Theologie, Heinrich Institor und Jakob Sprenger, zu Ketzerrichtern,
una sie erhalten den Auftrag, »wider alle und jegliche Personen,
wes Standes und Ranges sie sein mögen, das Amt der Inquisition zu
vollziehen, und diejenigen, welche sich der vorbemeldeten Dinge
schuldig befinden, an Leib und Vermögen zu bestrafen.«

Damit war das Signal zu einer allgemeinen Teufelshatz gegeben.
Und um diese Hätz mit echt christlichem Eifer betreiben zu können,
verfassten die Herren Sprenger und Konsorten eine Art »Anleitung
für Hexenverbrenner«. Dieser Leitfaden praktischer Christenliebe
erschien im Jahre 1489 in Form eines dicken Buches unter der Ober-
aufsicht der theologischen Fakultät zu Köln. Der Titel war »Malleus
maleficarum«, oder aut Deutsch »Der Hexenhammer«. Es würde aber
zu .weit führen, den Inhalt dieses »allerheiligsten Buches«, das eine der
grössten Kulturtaten des mittelalterlichen Katholizismus verkörpert,
hier auch nur einer flüchtigen Betrachtung zu unterziehen; nur so
viel mag darüber gesagt werden, dass auf Grund des
Hexenhammers schlechterdings ein jeder — ob Mann, Frau oder Kind —
als Hexe gestempelt werden' konnte. Da nun jeder, der irgend eine
Person im Verdachte des Verkehrs mit dem Teufel hatte, diesen
Verdacht den Hexenrichtern anzeigen durfte und anzeigen musste —
selbst wenn er für die Richtigkeit desselben nicht den geringsten
»Beweis« oder Anhaltspunkt hatte — fand christliche Liebe und



84 DER FREIDENKER Nr. 11

Als Mitglied wird jeder protestantische Schweizer betrachtet,
der die durch das Staatsgesetz vorgeschriebenen organischen
Formen für die protestantische Kirche annimmt. Der Austritt
aus der Kirche erfolgte durch einfache Streichung aus der
Wählerliste. Voraussetzung der Zugehörigkeit zur Kirche war
also nicht irgend ein kirchliches Kriterium, sondern nur
die Annahme der durch Staats gesetz vorgeschriebenen
organischen Formen für die protestantische Kirche. Die Landeskirche

setzte sich zusammen aus einer Anzahl von
Kirchgemeinden, deren Zahl und Umschreibung durch die oberste
Kirchenbehörde, Konsistorium genannt, unter Vorbehalt der
Genehmigung des Staatsrates geregelt wurde. Den gesamten
Unterhalt der protestantischen Kirche hatte der Staat zu
bestreiten; das ehemalige Kirchengut wurde in einer Stiftung
vereinigt und für kirchliche Zwecke verwendet.

Auf dieser Basis hat sich die Rechtsordnung der kirchlichen
Verbältnisse im Kanton Genf im Laufe der folgenden
Jahrzehnte aufgebaut, doch wurde sie namentlich von katholischer
Seite immer wieder als ungerecht empfunden. Die Katholiken
hatten numerisch stark zugenommen — 1905 wurden 64,237
Protestanten und 75,491 Katholiken gezählt — und müssten
bei der allgemeinen Kirchensteuer mitzahlen, ohne selbst an
den Vorteilen, die z. B. der christkatholischen Kirche eingeräumt

waren, teilzunehmen. Die christkatholische Kirche selbst
hatte, nachdem die Begeisterung der Gründungsjahre verraucht
war, sehr stark an Mitgliedern verloren. Neben den
prinzipiellen Trennungsfreunden, die sich- besonders in den
linksstehenden Parteien fanden, haben daher namentlich die
Katholiken, im Gegensatz zu der von ihnen in andern
Ländern verfolgten Taktik, die Trennung von Staat und Kirche
gefördert und gefordert. Schon früher — in den Jahren 1842,
1847 und 1855 — waren Trennungspläne aufgetaucht und
erörtert worden, doch waren ihnen die Katholiken, solange sie
durch den Wiener Kongress und den Turiner Vertrag eine
Vorzugsstellung genossen, ferne gestanden. Erst nachdem sich
die Römisch-Katholiken zur Zeit des Kulturkampfes geweigert,
sich unter der Oberhoheit des Staates! landeskirchlich zu
organisieren, und es vorgezogen hatten, sich zu religiösen
Privatvereinen zusammenzuschliessen, nahmen auch sie in der Folge
die Trennungspläne energisch' auf. (Fortsetzung folgt.)

TTTTTTTT I I I I I I I I ¦ d I I ¦ I I I I I ¦ I ¦ I I I I

Gesinnungsfreund
Haben Sie dem „Freidenker" schon einen
neuen Abonnenten geworben

Milde im Kampfe gegen den Teufel und seine Angehörigen bald ein
ausgebreitetes Betätigungsfeld. Im Laufe von zwei Jahrhunderten
haben katholische und lutherische Geistliche in Deutschland allein
nach niedrigster Schätzung achtzig Tausend »Hexen« verbrannt.
Aber in allen christlichen Ländern lohten die Scheiterhaufen. Sie
verzehrten nicht nur Frauen und Männer, nein, hunderte von neun-,
acht- und siebenjährigen Kindern wurden der Gemeinschaft mit dem
Teufel »überführt«. Und all dies geschah zur Ehre des all-Iiebenden
Gottes und zum Schutze seiner heiligen Kirche gegen die Anschläge
des Teufels! —

Eine kleine Reminiszenz auf die Gegenwart mag hier nun wohl
am Platze sein. Allgemein bekannt ist es ja, wie die katholische
Kirche mit Händen und Füssen gegen die Kremation sich sperrt,
und wie sie alle möglichen Gründe zu Felde führt, um diese zu
verdammen. Das mag in anbetracht der zahlreichen Hexenverbrennungen,

bei der die katholische Kurie gar so viel von der »reinigenden
'Wirkung des Feuers« sich versprach, vielleicht etwas sonderbar
anmuten, und doch ist es nach katholischen Grundsätzen durchaus
l'ogisch una folgerichtig, da es sich ja bei der Kremation nur um die
Verbrennung von — Leichen handelt! (Fortsetzung folgt.)

Literatur.
y>Du Leuchtrakete'.'.. Von dieser humoristisch-satirischen Monatsschrift,

die vornehmlich im Interesse der Freidenkerbewegung wirkt,
ist soeben das 6. Heft erschienen. In gewohnter ausgezeichneter
Weise nimmt die Monatsschrift in Wort und Bild die Feinde der
Freidenker- und Arbeiterbewegung aufs Korn und "führt beissende
Hiebe aui die klerikale Volksverdummung. Die Beilage »Licht
übers Land« bringt hübsche Bilder aus der Freidenker- und
Arbeiterbewegung. Auch die übrigen Zeichnungen und Texte der vor-
liejgenden Nummer sind von literarischem und künstlerischem Rang",'
so dass wir jedem diese Monatsschrift bestens empfehlen können.

Die Monatsschrift kostet jährlich samt Zustellung durch die Post
Mk. 2.40 und ist bei der Verwaltung, die Probeexemplare auf Wunsch
unentgeltlich versendet, Wien IV, Mittersteäg Nr. 3A, zu bestellen.

Warum kommen sie nicht zu uns?
Von W. A. Rietmann.

Wohl jeder von uns ist schon auf Menschen gestossen,
die ganz mit uns einig gehen. Auf die Frage, warum sie denn
trotzdem nicht zu uns kommen, geraten sie immer in Verlegenheit

und antworten mit irgend einer fadenscheinigen Ausflucht.
Wir wollen daher die psychologische Seite unserer Propaganda
ein wenig betrachten.

Zum Ersten sollten wir uns, horribile dictu, mehr als bisher

mit der Religion befassen. Ich weiss schon, der
konsequente Freidenker hat eine gewisse Scheu, wo nicht Abneigung
davor. Und eben gerade wegen der Konsequenz sollten wir
uns mehr mit dieser Materie abgeben. Die »religiöse Welle«
geht seit dem Kriege gleich einer Kopfgrippe durch die Lande
und treibt oft die verrücktesten Blüten. Was nützt es uns, dass
Rom und Wittenberg hier und da Schlappen zu verzeichnen
haben, wenn dafür die tollsten Sekten als amerikanische
Importgewächse üppig ins Kraut schiessen? Und wenn auch
unsere Bewegung in einzelnen Ländern in flottem Wachstum
begriffen ist, so dürfen wir doch keine Vogelstrausspolitik
treiben und unsere Augen vor der Tatsache dieser »Welle«
verschliessen.

Es ist auch zwecklos und uns nicht förderlich, Fälle von
iReligiosität bei intelligenten Menschen einfach mit ein paar
Schlagworten, wie »Heuchelei, Opportunismus, Feigheit« etc.
abzutun. Wir Freidenker gelten als Wahrheitsfanatiker und
wollen dieses Gerede auch gelten lassen. Untersuchen wir
daher mit aller Gründlichkeit die psychischen Ursachen allen
religiösen Glaubens und aller transzendentalen Gefühle und
Spekulationen.

Es lässt sich nicht bestreiten, dass wirklich intelligente und
gebildete Menschen auch wirklich religiös sein können, so
unlogisch uns dies auf den ersten Blick erscheinen mag.
Untersuchen wir auch den Ursprung der einzelnen religiösen
Bekenntnisse und Bewegungen und endlich die Ursache der
»religiösen Welle« seit dem Kriege, und wir werden sicher eine
Fülle für unsere Bewegung recht wertvoller Tatsachen zu
Tage fördern.

Ehrliche Theologen, wie der Tübinger Theologieprofessor
und Naturwissenschaftler Dr. Otto geben selbst in ihren
apologetischen Schriften zu, dass sich die von der Kirche gelehrten
schönen Dinge nicht beweisen lassen und nicht Verstandes-,
sondern reine Gefühlssachen sind.

Woher stammen nun diese »Gefühle«, die sonst intelligente
Menschen zu einer direkt vernunftwidrigen, rein imaginären
Weltanschauung bringen? Der Zweck dieser Zeilen soll nicht
der sein, diese Frage und die nachfolgenden restlos zu
beantworten, sondern die Gesinnungsfreunde zur Untersuchung dieser

Fragen zu veranlassen, deren Beantwortung für unsere
Sache und unser Vorgehen von nicht zu unterschätzender
Bedeutung ist. Die Beantwortung der obigen Frage kann natürlich1

auf verschiedenen Wegen erfolgen.
Der Phrenologe kennt ein Zentrum des »Verehrungssinnes«,

der Neigung, irgend etwas »Höheres« zu verehren,
bezw. anzubeten, auch wenn das verehrte Wesen schliesslich
eigener Konstruktion und imaginär ist.

Die Psychoanalyse, namentlich die Richtung von
Professor Siegmund Freud, zeigt die Möglichkeit von in religiöser
Richtung verdrängten erotischen Komplexen, und die moderne
klinische Psychiatrie bringt zahllose beweisende Beispiele hiefür.

Ich erinnere nur an die vielen und krassen Zusammenhänge
zwischen Erotik und religiösen Exzessen, die Flagellänen
(Geissler) des Mittelalters, »Christusbräute« etc und die
Tatsache, dass unverheiratete Personen, namentlich weiblichen
Geschlechts, von einem gewissen Alter an plötzlich auffällige
religiöse Neigungen an den Tag legen. Glaube und Religiosität
wären also in diesen Fällen erotischen Ursprunges, und die
katholische Kirche und gewisse Sekten sorgen auf raffinierte
Weise durch Zölibat und Suggestionen aller Art in ihrem Ritus
für die nötige Aufpeitschung dieser Gefühle.

Ein weiterer wichtiger Faktor ist das Trägheitsgesetz, dem

eben, wie alles auf der Welt, auch die menschliche Psyche
unterworfen ist. (Siehe »Das Seelenleben der Massen«, Nr. 5

dieses Blattes, Feuilleton.)
Die »religiöse Welle«, die nach grossen politischen und

wirtschaftlichen Erschütterungen (Napoleonkriege, Weltkrieg
etc) die Menschheit durchflutet, ist relativ leicht erklärlich


	Feuilleton : (3. Teil)

