
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 11

Artikel: Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : I. der Mensch

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juni 1927. Nr. 11 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Zu Papier gebrachte Gedanken sind nichts weiter als die Spuren
eines Fussgängers im Sande: man sieht wohl den Weg,
welchen er genommen hat, aber um zu wissen, was er auf dem
Wege gesehen, muss man seine eigenen Augen gebrauchen.

Schopenhauer.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. iaa
Feldereinteilung ljai, '/le, V« S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

I. Der Mensch.
Gleich dem leise grollenden Donner, der am schwülen

Sommerabend aus finsteren Wolkenballen herniederrollt und
die erschreckten Spaziergänger zur eiligen Flucht vor dem
herannahenden Ungewitter antreibt, so grollt und wetterleuchtet

es schon in den Briefen und andern Schriften Nietzsches,
lange bevor sich endlich sein ganzer mühsam zurückgehaltener
Ekel vor dem Christentum in der »Götzendämmerung« und im
»Antichrist« als ein furchtbarer Orkan von Zorn und Abscheu
entlädt. Der »Antichrist« wurde geschrieben im Jahre 1888.
Schon im Jahre 1875 schrieb Nietzsche an seinen Freund
Gersdorff, er — Nietzsche — müsse sich offenbar irgendwo einmal
einen Ekel vor den christlichen Redensarten angegessen haben,
weshalb er sich vor Ungerechtigkeiten in Acht nehmen müsse.
Und bereits 1873 lesen wir in einem Brief an Malwida von
Meysenburg:

»Ich kann mir wohl eine Zeit denken, in der man es
vorzieht, wenig zu lesen, noch weniger zu schreiben, aber viel zu
denken und noch viel mehr zu tun. Denn alles wartet jetzt auf
den handelnden Menschen, der jahrtausendalte Gewohnheiten
von sich und andern abstreift und es besser vormacht, zum
Nachmachen. In meinem Hause entsteht eben etwas
voraussichtlich sehr Rühmliches, eine Charakteristik unserer Theologie,

hinsichtlich ihrer »Christlichkeit«. Mein Freund und
Gesinnungsbruder, Professor Overbeck, der freieste Theologe, der
jetzt nach meinem Wissen lebt und jedenfalls einer der grössten

Kenner der Kirchengeschichte, arbeitet an dieser Charakteristik

und wird, nach allem was ich weiss und worin wir
einmütig sind, einige erschreckende Wahrheiten bekannt machen.
Allmählich dürfte Basel ein Bedenken erregender Ort werden.«

Diesem Freund und Gesinnungsbruder Nietzsches, diesem
freiesten Theologen und einem der grössten Kenner der
Kirchengeschichte, wenden wir nunmehr unsere Aufmerksamkeit
zu, und zwar will ich hier im ersten Abschnitt in aller
Kürze den Menschen Overbeck darstellen, in zwei folgenden
Abschnitten dann Overbeck selbst in seinen Ansichten und
Ueberzeugungen möglichst ausgiebig "zum Wort kommen
lassen.

Da muss eines vorausgeschickt werden: Das Leben Overbecks

entbehrt aller und jeder dramatischer Episoden, die es
uns von aussen her etwa interessant machen könnten. Ein
Kämpfer wie Haeckel war er nicht, sondern eine stille undi
äusserlich anspruchslose Gelehrtennatur, eingeschlossen in
Studierzimmer, Auditorium und Bibliothek. Daher kommt es

auch, dass sein Name und seine Ansichten den Freidenkern
meistens gar nicht bekannt sind, zu Unrecht, wie wir noch
sehen werden.

Wie kam die Universität Basel dazu, gerade jenen unscheinbaren

und in sich gekehrten Privatdozenten aus Jena an ihre
theologische Fakultät zu berufen?

Der kirchliche Reformverein, eine Art kirchlicher Linker,
suchte dem damals mächtigen Druck der Rechtsorthodoxie
durch die Berufung eines »streng wissenschaftlichen« Theologen
einen Gegendruck zu schaffen; es handelte sich also um eine
eigentliche Kampfprofessur. Der Basler Theologe Schultz sah

sich auf einer Studienreise durch Deutschland nach geeigneten
Köpfen um und stiess dabei in Jena auf Overbeck. Schultz
schildert ihn den Behörden Basels mit folgenden Worten:

»Ich habe in sehr eingehendem wissenschaftlichem Gespräch
ein sehr gutes Bild von seinen Kenntnissen, seiner Gründlichkeit

und Offenheit, sowie seinem Scharfsinn erhalten. Neben
Dr. N. N. trat bei ihm die sittlich tüchtigere Persönlichkeit,
der Mangel an egoistischer Gereiztheit sehr angenehm hervor.

Er hat, glaube ich, die Aussicht, einmal eine besondere
Zierde der kritischen Schule zu werden. Zum Parteiführer,
überhaupt um populär einzugreifen, ist er durchaus ungeeignet.«

Der Basler Reformverein war mit dieser Kandidatur nicht
einverstanden. Overbeck war ihr zu ruhig und zu gefügig und
versprach kein selbständiges kräftiges Auftreten gegenüber der
kompakten und entschiedenen Gegenpartei. Trotz oder
vielleicht gerade wegen dieser äusserlichen Gefügigkeit hielten
Curatel und Kleiner Rat an ihrer Nomination fest und beriefen
Overbeck nach Basel.

Die Enttäuschung der Basler Reformer war denn auch eine
grosse. Der Inhaber dieser Kampfprofessur zeigte nicht die
geringste Neigung, sich in die damals heftig wogenden
kirchlichen Kämpfe Basels einzumischen, sondern ging fleissig und
still seiner Dozentenarbeit nach; nicht weil er etwa der Orthodoxie

sich genähert hatte, sondern weil ihm jedes kirchliche
Gezänk als steril und einfältig vorkam. Er hatte in den ersten
Baslerjahren seinen Standpunkt noch innerhalb jener Auffassung,

die glaubt, es sei mögliche Aufgabe der Theologie, eine
»innere Harmonie« zwischen Glauben und Wissenschaft
herzustellen. Aber 1873 erschien sein erstes Buch: »Ueber die
Christlichkeit der Theologie«. Es wurde zwar wenig gelesen, von
Freidenkern wohl schon gar nicht, da sich diese durch den
Titel abgestossen fühlten. Wer es aber las, schüttelte erstaunt
den Kopf. Das soll ein Theologieprofessor selbst geschrieben
haben! Hier schon wehte der eisige Wind der unerbittlichen
Abrechnung und Grenzbereinigung zwischen Glauben und Wissen

dem Leser kräftig entgegen und mochte diesem und jenem
Theologen etwas den Atem benehmen.

Zwischen den ersten Dozentenjahren in Basel und jener
Veröffentlichung von 1873 muss also eine Entwicklung, eine
innere Radikalisierung gelegen haben ; in diesen Jahren war es
eben, dass Overbeck mit Nietzsche zusammentraf! Denn als
Overbeck nach Basel kam, wurde ihm von Freunden ein Logis
angeboten, das zufälligerweise neben demjenigen Nietzsches
lag. Aus der fünfjährigen Zimmernachbarschaft wurde eine
feste und dauernde Freundschaft. Overbeck erzählt in seiner
»Christlichkeit der Theologie« anschaulich von jenen gemeinsamen

Abendmahlzeiten mit Nietzsche. Dieser arbeitete damals
eben an seiner »Geburt der Tragödie« und zeigte gegenüber
seinem Freunde »eine höchst undurchsichtige und rätselhafte
Mischung von überströmender Mitteilsamkeit und einsiedlerischester

Zurückhaltung«.
Nach diesem innern Umschlag zum Atheismus war das Amt

eines Theologieprofessors für Overbeck eine drückende Last
geworden. Die Vorlesungen waren korrekt und ruhig, aber der
Student vermisste jede innere Wärme und Anteilnahme an dem
vorgetiagenen Stoffe. Overbeck vermied streng den Schein, als
glaube er das, was er da vortrage. Die kritischer Veranlagten
unter seinen Studenten merkten den fürchterlichen Zwiespalt



82 DER FREIDENKER Nr. 11

wohl, aber Overbeck zeigte ihnen nicht den geringsten Ausweg
aus der Qual all der aufsteigenden Zweifel. Trotzdem imponierte

die Vorlesung durch ihre Gründlichkeit und logische
Schärfe, und »die Studenten verliessen sie jedenfalls mit dem
Eindruck, einem bedeutenden Manne begegnet zu sein«. (E.
Vischer in der prot. Realenzyklopaedie, Bd. 24.)

Mit 60 Jahren trat Overbeck in den Ruhestand!, und jetzt
erst, entlastet und befreit vom Druck seiner Professur, die ihm
innerlich so zuwider geworden war, schrieb er in unzusammenhängender

Folge seine Notizen und Abhandlungen, die C. A.
Bernoulli unter dem Titel »Christentum und Kultur« herausgegeben

hat, und die die schärfsten Angriffe gegen die Theologie

und die Theologen enthalten. Auch auf diese Schrift
werden wir noch zurückkommen.

Nur zweimal noch wurde er aus seinem zurückgezogenen
Gelehrtendasein aufgescheucht; einmal durch seinen Streit mit
dem Nietzsche-Archiv, das die von Nietzsche eigenhändig an
Overbeck gerichteten Briefe zurückverlangte. (Es handelt sich
um etwa 200 Briefe.) Ein ander Mal, als er 1889 seinem Freunde
Nietzsche die letzte traurige Freundespflicht erfüllte und den
unheilbar Erkrankten von Turin nach Basel brachte.

Der Eindruck der überaus scharfen Ablehnung nicht nur
der Theologie, sondern auch des Christentums war damals
schon gross und peinlich; er fängt vielleicht jetzt erst an, sich
so recht auszuwirken. Ihm gegenüber haben die Verteidiger
des' christlichen Glaubens einen recht schweren Stand. Hier
handelt es sich eben nicht um einen Haeckel, dessen
naturwissenschaftliche Leistungen man zwar anerkennen, den man
aber mit einem höhnischen Hinweis auf philosophische und
kirchengeschichtliche Unzulänglichkeiten als philosophische Null
hinstellen kann ; von Overbecks Schriften urteilt auch sein
Nachfolger im Amt, Prof. E. Vischer (Basel), dass sie »ohne
Ausnahme sich durch Scharfsinn, Gründlichkeit und umfassende
Kenntnis der Quellen auszeichnen«.

Hier handelt es sich auch nicht um einen Nietzsche, dessen
Titanengrösse und Aufrichtigkeit zwar jedermann in die Knie
zwingt, dessen trauriges Ende aber doch in den Augen vieler
Urteilender einen pathologischen Schatten bereits auf einige
vorausgegangene Schriften zu werfen scheint und diese in
ihrer Wirkung beeinträchtigt. Hinweise auf eventuelle pathologische

Grundlagen verfangen bei Overbeck gar nicht; er war
kalt, ruhig und besonnen bis an sein Lebensende. Ueber seinen
Tod schreibt sein Herausgeber C. A. Bernoulli: »Es fragt sich,
ob seit der Antike oder doch seit den Humanisten der italienischen

Renaissance schon jemals diesseits der Alpen mit einer
so schlichten und gelassenen Unbefangenheit bei so
hochstehender geistiger Einsicht der Vernichtung des eigenen
Wesens entgegengesehen worden ist Es hat sich also wohl
ein erstes Mal im christlichen Europa zugetragen, dass in aller
Stille »der einzige Trost im Leben und im Sterben« verschmäht
wurde von einem Gehirn, das die zweitausendjährige milliarden-
fache Nutzanwendung dieses Trostes in der Menschenwelt

Feuilleton.
Zur Naturgeschichte des Teufels.

Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.
(Fortsetzung.)

Am meisten hatte es Seine höllische Majestät auf die Frauen
abgesehen, und sonderbarerweise zog er die hässlichen in der Regel
den hübschen vor. Doch auch Männer und Kinder verschmähte er
nicht. Seine Getreuen müssten mit ihm ein Bündnis abschliessen,
durch das sie sich verpflichteten, niemals zur Kirche zu gehen, dem
Herrgo'tt für immer zu entsagen und sich zur vorgeschriebenen Zeit
pünktlich zu den vom Teufel veranstalteten Festlichkeiten
einzufinden. Diese letzteren wurden auf Bergesspitzen abgehalten ; in.
Deutschland allein gab es mindestens ein Dutzend solcher
Versammlungsplätze. Der bekannteste unter ihnen war der Blocksberg,
wo sich die Anhänger des Teufels in der ersten Mainacht
einzufinden hatten. Bei diesen Zusammenkünften erschien der Teufel in
Gestalt eines schwarzen, hässlichen Ungetüms. Sein Oberkörper
war der eines Menschen, sein Unterkörper dagegen glich dem Hinterteil

eines Bockes. An der Stirn hatte er ein grosses Horn und am
Hinterkopfe deren zwei. Seine Finger liefen in Krallen aus, seine
Füsse hatten die Form von Gänsefüssen, am Kinn hatte er einen
Ziegenbart, und am Hintern einen langen Schwanz, der in einer
Quaste endete. Die Versammlungen begannen damit, dass die
Teilnehmer jede Gemeinschaft mit Gott von neuem abschwuren und
dabei dem Teufel den Allerwertesten küssten. Einen weiteren Punkt
des Programms bildete ein allgemeines Tänzchen, bei dem die
Anwesenden einen Kreis bilden und die Gesichter nach aussen kehren

mit einem unvergleichlichen Reichtum einschlägiger Geschichtserkenntnis

umspannte«.
Wir wiederholen: Overbeck war kein Kämpfer und kein

Held im grossen Befreiungskampf gegen Nacht und Zwang.
Den Kampf gegen die Theologen hat er selber nicht ausge-
fochten, nur Material dazu bereit gestellt; er wartet nun ab, was
ein anderer mit diesem Material anstellt. (Wenn nicht alles
täuscht, so ist die Barthsche Theologie mit ihrer radikalen
Weltflucht bereits eine Konsequenz von Overbecks Ansichten.)
Für die wertvollen Waffen, die er uns durch seine Gründlichkeit

und grosse Gelehrsamkeit sowie durch seine klare
Besonnenheit in die Hand geliefert hat, wissen wir dem stillen
Basler Gelehrten und Theologieprofessor allen Dank.

Dr. E. H.

Die Trennung von Staat und Kirche
im Kanton Genf.

Ein geschichtlicher Rückblick, von E. E. Kluge, Zürich.

Am 30. Juni dieses Jahres sind zwanzig Jahre verflossen,
dass der Kanton Genf die Trennung zwischen Staat und Kirche
ausgesprochen hat. Für uns Freidenker, die wir die Trennung
von Staat und Kirche als eines unserer Ziele uns vorgesteckt
haben, mag dies deshalb ein geeigneter Augenblick sein, in
einem kurzen geschichtlichen Rückblick die ganze Entwicklung
dieser Frage wieder einmal vor uns aufleben zu lassen, umso
mehr, da durch die kommunistische Motion im zürcherischen
Kantonsrate die Frage wieder aktuell zu werden scheint. Die
Gründe, die für die Trennung dazumal in Genf ins Feld geführt
worden sind, haben grösstenteils auch heute noch ihre Gültigkeit

und Bedeutung bewahrt, und das Für und Wider, wie es
bei der genferischen Trennungsfrage zum Ausdruck gekommen
ist, wird vielleicht neuen Anstoss, neue Anregung geben, dass
die Frage nicht nur im Kanton Zürich, sondern auch andernorts

etwas energischer in Angriff genommen und in die bevorzugte

Stellung der Landeskirchen endlich Bresche gelegt wird.
* * *

Die Stadt Genf wurde im Jahre 1815, verbunden mit einer
Anzahl savoyischer Gemeinden, als selbständiges Bundesglied
der Eidgenossenschaft zugesprochen ; doch waren diese
verschiedenen Bestandteile, aus denen der Kanton zusammengefügt

wurde, in kirchlicher Hinsicht durchaus heterogener Natur.
Während Genf, die Stadt Calvins, mit zu den allerentschie-
densten Vorkämpferinnen der Reformation gehört hatte, waren
die seit 1815 mit ihr zum Kanton Genf verbundenen
Landgemeinden durch und durch katholisch. Wohl war die strenge
Theokratie, die in den Zeiten der Stifter und der nachfolgenden

Geschlechter in Genf am ausgeprägtesten durchgeführt
worden war, unter dem Einfluss der Aufklärung im Laufe des
18. Jahrhunderts vielfach gemildert worden, aber das Prinzip
des Staatskirchentums, das die konfessionelle Einheit des Vol-

mussten. Während die Versammelten diesem seltsamen Vergnügen
oblagen, ging der Teufel im Innern des Kreises herum und
vermischte sich geschlechtlich mit jedem einzelnen, wobei er natürlich
den Frauen gegenüber als Mann, den Männern gegenüber als Frau
auftrat. Zum Dank für diesen Spass müssten ihm die Gläubigen
noch einmal den Hintern küssen, um nachher nach Hause zu gehen
oder vielmehr zu reiten. Als Reitpferd aber benützten sie einen
Besenstiel, einen Strohwisch, einen Baumast oder irgend einen
anderen Gegenstand, der mit dem Herzfett ungetaufter Kinder einge-
schmiert worden war.

Mit tiefgründger Weisheit haben die Theologen des fünfzehnten,
sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts alle diese Dn m i t
Sicherheit teststellen können, um alsbald all ihren Geist und'
Witz daranzusetzen, wie dem Teufelsunwesen am besten
beizukommen wäre. Da man aber den wirklichen Bösewicht selber nicht
erwischen konnte, hielt man sich vernünftigerweise an diejenigen,
welche sich mit ihm einliessen, d. h. an die Hexen. Mit wahrhaft
christlicher Liebe, deren Grösse nur von ihrer oben genannten
tiefgründigen Weisheit übertroffen wird, haben sich die Männer Gottes
allenthalben an den Kampf gegen die Hexen, und damit indirekt
gegen den Teufel selbst, herangemacht, um dadurch die übrige
Menschheit aus den Klauen seiner höllischen Majestät zu erretten.

Der Papst, der die Notwendigkeit eines solchen Kampfes gegen
den Teufel zuerst einsah, war Innozenz der Achte — ein Mann, der
die Anfechtungen und Versuchungen Satans am eigenen Leibe zur
Genüge erfahren hatte. Musste doch dieser edle Mann sechzehn
seiner unehelichen Kinder auf Kosten des römischen Schatzes und
der Christenheit sowie durch den Verkauf von Ablässen versorgen!


	Franz Overbeck, der Atheist als Theologieprofessor : I. der Mensch

