
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 11

Artikel: [s.n.]

Autor: Schopenhauer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juni 1927. Nr. 11 - 10. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Zu Papier gebrachte Gedanken sind nichts weiter als die Spuren
eines Fussgängers im Sande: man sieht wohl den Weg,
welchen er genommen hat, aber um zu wissen, was er auf dem
Wege gesehen, muss man seine eigenen Augen gebrauchen.

Schopenhauer.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr. iaa
Feldereinteilung ljai, '/le, V« S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Franz Overbeck,
der Atheist als Theologieprofessor.

I. Der Mensch.
Gleich dem leise grollenden Donner, der am schwülen

Sommerabend aus finsteren Wolkenballen herniederrollt und
die erschreckten Spaziergänger zur eiligen Flucht vor dem
herannahenden Ungewitter antreibt, so grollt und wetterleuchtet

es schon in den Briefen und andern Schriften Nietzsches,
lange bevor sich endlich sein ganzer mühsam zurückgehaltener
Ekel vor dem Christentum in der »Götzendämmerung« und im
»Antichrist« als ein furchtbarer Orkan von Zorn und Abscheu
entlädt. Der »Antichrist« wurde geschrieben im Jahre 1888.
Schon im Jahre 1875 schrieb Nietzsche an seinen Freund
Gersdorff, er — Nietzsche — müsse sich offenbar irgendwo einmal
einen Ekel vor den christlichen Redensarten angegessen haben,
weshalb er sich vor Ungerechtigkeiten in Acht nehmen müsse.
Und bereits 1873 lesen wir in einem Brief an Malwida von
Meysenburg:

»Ich kann mir wohl eine Zeit denken, in der man es
vorzieht, wenig zu lesen, noch weniger zu schreiben, aber viel zu
denken und noch viel mehr zu tun. Denn alles wartet jetzt auf
den handelnden Menschen, der jahrtausendalte Gewohnheiten
von sich und andern abstreift und es besser vormacht, zum
Nachmachen. In meinem Hause entsteht eben etwas
voraussichtlich sehr Rühmliches, eine Charakteristik unserer Theologie,

hinsichtlich ihrer »Christlichkeit«. Mein Freund und
Gesinnungsbruder, Professor Overbeck, der freieste Theologe, der
jetzt nach meinem Wissen lebt und jedenfalls einer der grössten

Kenner der Kirchengeschichte, arbeitet an dieser Charakteristik

und wird, nach allem was ich weiss und worin wir
einmütig sind, einige erschreckende Wahrheiten bekannt machen.
Allmählich dürfte Basel ein Bedenken erregender Ort werden.«

Diesem Freund und Gesinnungsbruder Nietzsches, diesem
freiesten Theologen und einem der grössten Kenner der
Kirchengeschichte, wenden wir nunmehr unsere Aufmerksamkeit
zu, und zwar will ich hier im ersten Abschnitt in aller
Kürze den Menschen Overbeck darstellen, in zwei folgenden
Abschnitten dann Overbeck selbst in seinen Ansichten und
Ueberzeugungen möglichst ausgiebig "zum Wort kommen
lassen.

Da muss eines vorausgeschickt werden: Das Leben Overbecks

entbehrt aller und jeder dramatischer Episoden, die es
uns von aussen her etwa interessant machen könnten. Ein
Kämpfer wie Haeckel war er nicht, sondern eine stille undi
äusserlich anspruchslose Gelehrtennatur, eingeschlossen in
Studierzimmer, Auditorium und Bibliothek. Daher kommt es

auch, dass sein Name und seine Ansichten den Freidenkern
meistens gar nicht bekannt sind, zu Unrecht, wie wir noch
sehen werden.

Wie kam die Universität Basel dazu, gerade jenen unscheinbaren

und in sich gekehrten Privatdozenten aus Jena an ihre
theologische Fakultät zu berufen?

Der kirchliche Reformverein, eine Art kirchlicher Linker,
suchte dem damals mächtigen Druck der Rechtsorthodoxie
durch die Berufung eines »streng wissenschaftlichen« Theologen
einen Gegendruck zu schaffen; es handelte sich also um eine
eigentliche Kampfprofessur. Der Basler Theologe Schultz sah

sich auf einer Studienreise durch Deutschland nach geeigneten
Köpfen um und stiess dabei in Jena auf Overbeck. Schultz
schildert ihn den Behörden Basels mit folgenden Worten:

»Ich habe in sehr eingehendem wissenschaftlichem Gespräch
ein sehr gutes Bild von seinen Kenntnissen, seiner Gründlichkeit

und Offenheit, sowie seinem Scharfsinn erhalten. Neben
Dr. N. N. trat bei ihm die sittlich tüchtigere Persönlichkeit,
der Mangel an egoistischer Gereiztheit sehr angenehm hervor.

Er hat, glaube ich, die Aussicht, einmal eine besondere
Zierde der kritischen Schule zu werden. Zum Parteiführer,
überhaupt um populär einzugreifen, ist er durchaus ungeeignet.«

Der Basler Reformverein war mit dieser Kandidatur nicht
einverstanden. Overbeck war ihr zu ruhig und zu gefügig und
versprach kein selbständiges kräftiges Auftreten gegenüber der
kompakten und entschiedenen Gegenpartei. Trotz oder
vielleicht gerade wegen dieser äusserlichen Gefügigkeit hielten
Curatel und Kleiner Rat an ihrer Nomination fest und beriefen
Overbeck nach Basel.

Die Enttäuschung der Basler Reformer war denn auch eine
grosse. Der Inhaber dieser Kampfprofessur zeigte nicht die
geringste Neigung, sich in die damals heftig wogenden
kirchlichen Kämpfe Basels einzumischen, sondern ging fleissig und
still seiner Dozentenarbeit nach; nicht weil er etwa der Orthodoxie

sich genähert hatte, sondern weil ihm jedes kirchliche
Gezänk als steril und einfältig vorkam. Er hatte in den ersten
Baslerjahren seinen Standpunkt noch innerhalb jener Auffassung,

die glaubt, es sei mögliche Aufgabe der Theologie, eine
»innere Harmonie« zwischen Glauben und Wissenschaft
herzustellen. Aber 1873 erschien sein erstes Buch: »Ueber die
Christlichkeit der Theologie«. Es wurde zwar wenig gelesen, von
Freidenkern wohl schon gar nicht, da sich diese durch den
Titel abgestossen fühlten. Wer es aber las, schüttelte erstaunt
den Kopf. Das soll ein Theologieprofessor selbst geschrieben
haben! Hier schon wehte der eisige Wind der unerbittlichen
Abrechnung und Grenzbereinigung zwischen Glauben und Wissen

dem Leser kräftig entgegen und mochte diesem und jenem
Theologen etwas den Atem benehmen.

Zwischen den ersten Dozentenjahren in Basel und jener
Veröffentlichung von 1873 muss also eine Entwicklung, eine
innere Radikalisierung gelegen haben ; in diesen Jahren war es
eben, dass Overbeck mit Nietzsche zusammentraf! Denn als
Overbeck nach Basel kam, wurde ihm von Freunden ein Logis
angeboten, das zufälligerweise neben demjenigen Nietzsches
lag. Aus der fünfjährigen Zimmernachbarschaft wurde eine
feste und dauernde Freundschaft. Overbeck erzählt in seiner
»Christlichkeit der Theologie« anschaulich von jenen gemeinsamen

Abendmahlzeiten mit Nietzsche. Dieser arbeitete damals
eben an seiner »Geburt der Tragödie« und zeigte gegenüber
seinem Freunde »eine höchst undurchsichtige und rätselhafte
Mischung von überströmender Mitteilsamkeit und einsiedlerischester

Zurückhaltung«.
Nach diesem innern Umschlag zum Atheismus war das Amt

eines Theologieprofessors für Overbeck eine drückende Last
geworden. Die Vorlesungen waren korrekt und ruhig, aber der
Student vermisste jede innere Wärme und Anteilnahme an dem
vorgetiagenen Stoffe. Overbeck vermied streng den Schein, als
glaube er das, was er da vortrage. Die kritischer Veranlagten
unter seinen Studenten merkten den fürchterlichen Zwiespalt


	[s.n.]

