
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 10

Artikel: Um ein deutsches Konkordat

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 DER FRE IDENKER 77

schlägt, fördert man selbstverständlich auch den Weltfrieden,
der ja nur deshalb nicht da ist, weil der christliche Soldat so
viele Feinde hat. Sonderbar ist nur, dass diese »Feinde« auch
— christliche Soldaten sind.

3. Wir wollen am Körper rein, im Reden würdig und wahr,
im Handeln mutig sein.

Eine ganz ausgezeichnete Reinlichkeitsanstalt ist, wie man
weiss,, der Schützengraben; dort ist auch die Pflegestätte
würdiger Reden, ebenso der Kasernenhof, wo christliche Korporale

und Offiziere in Sanftmut einander zu überbieten suchen.
Der Mut der christlichen Soldaten, sich von vorne nieder-
schiesseu zu lassen, weil es sonst von hinten, durch die christlichen

Brüder im eigenen Heere, geschähe, ist bewundernswert.
4. Wir wollen Verteidiger von Wahrheit und Rechtschaffenheit

sein.
Darum tragen sie für die Kriegsmacher und Kriegsspekulanten

hinter der Front die Haut zu Markte.
5. Wir wollen Frauen, Kinder und Greise achten und

schirmen.
schirmen, indem wir unbefestigte friedliche Städte

weit weg vom Kriegsschauplatz mit Bomben belegen.
6. Wir wollen jede Tat der Feigheit und Grausamkeit

verhindern.

Wie sich ein christlicher Soldat einen nicht grausamen
Krieg vorstellt, ist jedenfalls ein besonderes Geheimnis der
christlichen Nächstenliebe. Wahrscheinlich hält er das
Zerfetzen der »Feinde« durch Granaten und Bomben, das »Niedermähen«

ganzer Regimenter nicht für Grausamkeit, weil das
aus der Ferne geschieht und man dabei den Feind oft nicht
einmal sieht. Auch das Niedersäbeln, das Erstechen mit dem
Bajonett, das Niederschlagen mit dem Gewehrkolben rechnet
der christliche Soldat nicht zu den Grausamkeiten, weil das zum
Kriege gehört und Notwehr ist. Bliebe also für den christlichen
Soldaten als Grausamkeit bloss noch ein über das kriegsge-
mässe Menschenmetzeln und Menschenschlachten
hinausgehendes besonderes Quälen gefangener und verwundeter
Feinde, die der christliche Soldat nicht ausüben soll, er soll
nicht — Sadist sein. Und das Gebot für den christlichen
Soldaten, nicht feig zu sein, heisst, aus der Theorie ins Praktische
übersetzt: Hau' zu, stich zu, mord' zu, je mehr je besser, jeder
Schuss ein Russ!

7. Wir wollen Plünderungen und Verwüstungen entgegenwirken.

In Parenthesen: indem wir den andern zuvorkommen,
ihnen nichts mehr zu plündern übriglassen, Dorf und Stadt
dem Erdboden gleichmachen, die Wälder niederlegen, die
Saaten zerstampfen; dann werden die andern auch das
Verwüsten bleiben lassen.

S. Wir wollen die Ueberzeugung und das Gut anderer
achten.

Wenn es dir damit ernst ist, christlicher Soldat, dann hast
du nichts anderes zu tun, als, zu Hause zu bleiben, Säbel und
Schiessprügel unters alte Eisen zu werfen, mit ehrlicher Arbeit
für Weib und Kind zu sorgen und dich des schönen,
friedlichen Lebens zu freuen. Wir sind einig, topp! Der
Kriegswahnsinn ist durch die Befolgung der einfachen Formel »Achtung

vor der Ueberzeugung und dem Gut der andern«
überwunden

9. Wir wollen Kirchen und heilige Stätten schützen.
Zu den heiligen Stätten rechnen Menschen mit natürlichem,

von der christlichen Heuchelei nicht angekränkeltem Gefühl
das Ackerfeld, wohinein der Landmann den Samen legt, und
all das Land, aus dem das Leben in ungezählten Erscheinungsformen

zum Dasein, zu Luft und Sonne drängt, und die
Heimstätten der Menschen und die Arbeitsstätten. Und wenn es
nach uns Unfrommen ginge, so bedürfte man des christlichen
Soldaten gar nicht, um diese Stätten vor der Zerstörung durch
andere christliche Soldaten zu schützen. Die Heiligkeit des
Werdens und Gedeihens in der Natur, der Arbeit, der Eltern-
und Kindesliebe, des Friedens, der Kunst, der von Wissenschaft

und Technik erschaffenen Werke wäre Schutz genug.
10. Wir sind in heiliger Freundschaft verbunden; wir helfen

und unterstützen einander überall.
zum Beispiel der Ausbeuter den Arbeiter, der Ka->

tholik den Protestanten, der Deutsche den Franzosen, der
Weisse den getauften Neger. Die gegenseitige Liebe und
Hilfsbereitschaft all dieser Christen, die gegebenenfalls christliche

Soldaten sind, ist wirklich rührend: christliche Hungerlöhne,
christliche Religionskriege, christliche Sklaverei — aber: »wir
helfen und unterstützen einander überall«.

Man darf dieses »Gesetz des christlichen Soldaten« ruhig
»Die 10 Gebote der Heuchelei« nennen. E. Br.

Um ein deutsches Konkordat.
Was versteht man eigentlich mit dem Worte »Konkordat«?

Für gewöhnlich einen Vertrag zwischen einem Staate
und dem Oberhaupt der katholischen Kirche.
Warum dann aber dieses Fremdwort, und warum braucht man
nie in deutschen Landen das deutsche Wort »Vertrag«, wenn
es sich um eine Abmachung mit der katholischen Kirche
handelt? Das hat seine bestimmten Gründe. Konkordat kommt
vom lateinischen Wort »concordare« gleich »eines Herzens sein«,
übereinstimmen. Wenn also ein Konkordat abgeschlossen wird,
so heisst das nichts anderes, als dass Staat und katholische
Kirche erklären, »eines Herzens« zu sein, was in Tat und Wahrheit

nichts anderes bedeutet, als dass der Staat sich der
Kirche unterwirft. Wie sehr dies zutrifft, beweist das vor
einiger Zeit zwischen Bayern und dem heiligen Stuhl
abgeschlossene Konkordat, über welches ein süddeutscher Mitarbeiter

in der »N. Zürch. Ztg.« vom 14. und 19. April d. J.
erbauliche Enthüllungen macht.

In einer Denkschrift der Erzbischöfe und Bischöfe der
oberrheinischen Kirchenprovinz vom Jahr 1851, zur Zeit schwärzester

Reaktion in Deutschland, wurden folgende Forderungen
an die Staatsbehörden gestellt: 1. Freiheit der Kirche in der
Ausübung des kanonischen Rechts. 2. Volle Freiheit in bezug
auf die Gestaltung des Unterrichtswesens von der Volksschule
bis zur Hochschule mit voller Gewalt des Bischofs über den
Religionsunterricht. 3. Anerkennung der Pflicht des Staates,
der katholischen Kirche die Mittel zu gewähren, welch 2 zur
Erreichung ihrer Zwecke nötig sind. — Punkt eins bedeutet
nichts anderes, als eine gänzliche Unterwerfung des
Staates unter die Kirche; denn diese kann ja das
»kanonische« Recht, d. h. die kirchlichen Satzungen ohne die
geringste Rücksichtnahme auf den Staat aufstellen. Dann wird
das gesamte Schulwesen der Willkür der Kirche ausgeliefert.
Aber nicht genug. Der Staat wird auch noch zum gehorsamen

Büttel der allein seligmachenden Kirche erniedrigt,
indem er die Mittel zu gewähren hat, damit der Klerus nach
Belieben schalten und walten kann. Also einerseits Ablehaung
der Staatshoheit und dann wieder Anrufung derselben, um
unbeschränkt herrschen zu können. Wahrlich, ein Glanzstück
jesuitischer Kasuistik!

Nun stellt der erwähnte Korrespondent ausdrücklich fest,
dass alle obigen drei Punkte durch das bayrische
Konkordat vollständig erfüllt sind. So steht gleich
in Artikel 1 der § 2: »Der Staat anerkennt das Recht
der Kirche, im Rahmen ihrer Zuständigkeit
Gesetze zu erlassen und Anordnungen zu treffen,
die ihre Mitglieder binden. Er wird die
Ausübung dieses Rechtes weder hindern noch
erschweren.«

Wird hier nicht ausdrücklich die Allmacht der Kirche über
das öffentliche und private Leben proklamiert? Was heisst »im
Rahmen ihrer Zuständigkeit«? Nach den Ansichten der
katholischen Kirchenrechtslehrer ist die Kirche eben für all e

Aeusserungen des menschlichen Lebens »zuständig«.
In § 3 des gleichen Artikels 1 heisst es sodann: »In der

Erfüllung ihrer Amtspflichten geniessen die
Geistlichen den Schutz des Staates.« Da die
»Amtspflichten« der katholischen Geistlichen bekanntlich sehr
weitgehende sind, so lässt sich gar nicht ausdenken, welche
verhängnisvolle Macht da den Dienern der Kirche in die Hände
gespielt wird. Man fühlt hier die dunkelsten Zeiten des Mittelalters

und der Inquisition wieder aufleben.

Artikel 2 sodann gewährt dem Ordenswesen
unbeschränkte Freiheit. Seit dem Weltkriege haben die
Orden im Deutschen Reich um 75 Prozent zugenommen! So
sammelt sich immer mehr Besitz in der »Toten Hand« an, und
was dies bedeutet, können uns gewisse Länder wie Spanien
und Mexiko lehren.



78 DER FREI DENKER Nr. 10

Nun zur Schule. Nach Artikel 5 können überhaupt an
den Volksschulen nur Lehrer angestellt werden,

die geeignet und bereit sind, »in verlässlicher

Weise in der katholischen Re 1 igio ns 1 e h r e
zu unterrichten und im Geist des katholischen
Glaubens zu erziehen«. Das heisst nichts anderes, als
dass kein Lehrer ohne die Erlaubnis der Kirche,
d. h. des Bischofs der Diözese, angestellt werden darf.
Nicht genug daran. Dem Bischof steht auch das Recht zu,
»Misslände im religiös-sittlichen Leben der katholischen Schüler,

wie auch ihnen nachteilige oder ungehörige
Beeinflussungen in der Schule, insbesondere etwaige
Verletzungen ihrer Glaubensüberzeugung oder
religiösen Empfindungen im Unterricht bei der
staatlichen Unterrichtsbehörde zu beanstanden,

die für entsprechende Abhilfe zu sorgen
hat«. — Weiter geht's nimmer. Also der Staat hat dafür zu
sorgen, dass jede Beeinflussung des Seelenheils der katholischen

Kinder unterbleibt, dafür aber können die kirchlichen
Organe ungestraft die unflätigsten Beleidigungen und
Verleumdungen gegen alle freiheitlich gerichteten Bestrebungen
ausstreuen. Da darf der Staat nicht eingreifen, denn die Kirche
handelt ja nur »im Rahmen ihrer Zuständigkeit«. Jeder weitere
Kommentar ist demnach überflüssig. Arme bayrische Lehrer!
Doch werden sie ja bald durch besser gefügige Ordensmitglieder

ersetzt werden.

Da der Appetit bekanntlich mit dem Essen wächst, so
bestrebt sich die Kurie, die »Segnungen« des bayrischen Konkordats

auf das ganze Reich auszudehnen, und die dortigen
politischen Verhältnisse schaffen einen günstigen Boden für
die unersättlichen Machtgelüste der katholischen Kirche. Um
an der Macht zu bleiben, brauchen die protestantischen
Deutschnationalen die Hilfe des katholischen Zentrums, und
die preussischen Sozialdemokraten können ihre Vormachtsstellung

nur bewahren, wenn sie sich mit dem Zentrum gut
stellen. So werden sie trotz ihrer stets zur Schau gestellten
religiösen Gleichgültigkeit schliesslich für ein Konkordat zu
haben sein. Zudem hat jüngst der demokratische Aussenmi-
nister Dr. Stresemann entgegen einer frühern Aeusserung
erklärt, dass er nicht absolut gegen eine Neuordnung des
Verhältnisses zwischen Staat und Kirche sei. So besteht die
Gefahr, dass durch einen politischen Kuhhandel die Macht der
katholischen Kirche in Deutschland einen ungeheuren
Zuwachs erhält.

Wie die Zeitschrift »Es werde Licht« vom Januar dieses
Jahres berichtet, fanden schon damals geheime offiziöse
Verhandlungen mit der Kurie statt. Der aus Zürich stammende
protestantische Staatsrechtslehrer Prof. Dr. Ulr. Stutz sei
nach Rom gesandt worden, und er habe erklärt, dass das
bayrische Konkordat »juristisch das richtige getroffen
habe«.

Wenn nicht alle wirklich freiheitlich Gesinnten in Deutschland

eine gewaltige Aktion gegen die geplante schmachvolle
Unterwerfung des Staates unter die katholische Kirche ins.
Werk setzen, so wird unser nördliches Nachbarland wieder
ins Mittelalter zurückgeworfen, und auch für die Schweiz
werden die Folgen nicht ausbleiben. Z.

Wie erkennen wir die Welt?
Von Prof. Robert Seidel, alt Nationalrat.

Das gute Buch — ein Führer
Ist's auf des Lebens Pfad.

R. S.

Wie erkennen wir die Welt? Diese Frage ist für jeden
freidenkenden Menschen von hoher Wichtigkeit. Warum? Weil
die Welt erkennen, heisst, sie verstehen und begreifen. Wer
aber die Welt versteht und begreift, der hat nicht nötig, die
alten Fabeln von der Erschaffung der Welt in sieben Tagen
und all die unbegreiflichen Dogmen und Wunder einer
geoffenbarten Religion zu glauben.

Ein Buch, das uns also klar macht, wie wir die Welt
erkennen, das erfüllt eine gute, hohe, wichtige Aufgabe, zumal,
.wenn es in einfacher, klarer Sprache und nicht in einem ge¬

lehrten unsozialen Kauderwelsch geschrieben ist.
Ein solch gutes Buch mit einer guten Sprache und einer

guten Darstellung, unterstützt von Bildern, ist das Buch von
Professor Dr. Baege in Frankfurt a. M., das in der
trefflichen Urania-Verlagsgesellschaft in Jena erschienen und
zum billigen Preise von Fr. 2. — in jeder Buchhandlung zu
haben ist. i

Es sei gleich gesagt: Baege beschäftigt sich nur mit der
Frage, wie naturwissenschaftliche Erkenntnis zustande kommt,
und nicht auch mit der Frage, wie das sozialpolitische
Erkennen und Denken keimt und wächst, sich entwickelt und
vollzieht. Aber er stellt eine solche Arbeit in Aussicht, und
ich möchte ihn dazu im Interesse der Sache des freien
Gedankens ermuntern.

Die Fragen der naturwissenschaftlichen Erkenntnis werden
in vorliegendem Buche in sechs Kapiteln behandelt, die in
aufsteigender, entwickelnder Gedankenreihe geordnet sind, wie
die folgende Aufzählung jedem Leser erkenntlich macht:

1. Kapitel: Die Bedeutung der Sinnesorgane für die Erkenntnis.

Entwickelung und Leistung der Sinnesorgane.
2. Kapitel: Das Nervensystem, seine Entwickelung und seine

Leistung.
3. Kapitel : Von der Empfindung zum vorstellenden Denken.
4. Kapitel: Begriffsbildung und begriffliches Denken. Sprache

und Denken.
5. Kapitel: Die Entstehung der Denkformen.
6. Kapitel: Wissenschaft und Leben.

Der kurze Text dieser sechs Kapitel zeigt uns schon den
reichen Inhalt des Buches, das auf 96 Seiten den Leser mit den
Erkenntnisorganen, mit ihrer Entwickelung und ihren Leistungen

für unser leibliches, geistiges und seelisches Leben
bekannt macht. \

Heraklit der Dunkle von Ephesus nennt im 5. Jahrhundert
vor Christi Geburt »die Sinne schlechte Zeugen der Wahrheit
Der Mensch hat keine sichere Erkenntnis, aber Gott hat sie«.

Diese Anschauung, dass der Mensch die Wahrheit nicht
erkennen könne, und dass sie nur bei Gott sei, hat bis auf die
Neuzeit geherrscht und wird noch heute von den meisten
christlichen Kirchen gelehrt. Gott hat aber, nach den kirchlichen

Glaubenslehren, den Menschen durch seinen Sohn die
Wahrheit geoffenbart, und die Kirche verwaltet die Wahrheit
durch die Geistlichkeit. Die menschlichen Sinne werden als
trügerisch und zu schwach für die Auffindung der Wahrheit
bezeichnet. Das ist Kirchenlehre.

Allein die Wissenschaft und Philosophie der Neuzeit, die
Philosophie der Erfahrung und des Experimentes, die mit dem
aufstrebenden Bürgerstande, mit Baco von Verulam (gesL
1626), mit Carthesius (gest. 1650) und Locke (gest. 1704)
emporblüht zugleich mit den Naturwissenschaften; diese
Wissenschaft und Philosophie lehren, dass es keine angeborenen
Ideen gibt, auch keine solchen von Gott und Sittlichkeit, und
sie verkünden:

Nichts ist im Verstände vorhanden, was nicht in den Sinnen
war; nur durch die Sinne zieht der Geist in unseren Körper ein.,

Und unser Gesinnungsfreund Professor Dr. Baege, der
schreibt auch gleich im Anfang seiner Schrift:

»Die Sinnesorgane liefern uns also den nötigen Erfahrungsstoff
für das Zustandekommen alles Wissens und Denkens.

Ohne Sinnesorgane und Sinnesempfindungen gäbe es kein
Denken und Erkennen, ja überhaupt kein seelisches Leben.«

Wie und wo aber kommen Sinnesempfindungen zustande?
Durch unsere Augen und Ohren, unsere Zunge und Hände,
unsere Haut und unsere inneren leiblichen Sinnesorgane. Diese
Vorgänge macht uns Baege klar und zeigt den wunderbaren
Bau des Menschenhirnes und der Nerven, sowie die Arbeitsweise

dieser Organe unseres Leibes und Lebens.

Nachdem diese Vorgänge in der grossen Geistes- und
Seelenwerkstatt im ersten und zweiten Kapitel dargestellt und
aufgezeigt worden sind, werden wir im dritten und vierten
Kapitel damit bekannt gemacht, wie die Empfindungen zum
vorstellenden und begrifflichen Denken entwickelt und verarbeitet
werden, und welch grosse, hilfreiche Rolle dabei das
Wunderwerkzeug der Sprache spielt.


	Um ein deutsches Konkordat

