
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 9

Artikel: Katholizismus und Staat und das Freidenkertum : (2. Teil)

Autor: Kluge, E.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DER FREIDENKER Nr. 9

Sünde betonte und eine überschwengliche Seligkeit ahnen liess.
In der »Gnosis« des Justin, in der »Zwölfapostellehre«, jüdischen
Schriften aus der Zeit der Wende, die nachher eine christliche
Ueberarbeitung erfuhren, treten uns Zeugen eines vorchristlichen

Erlöserkultus entgegen, die den Zusammenhang mit dem
Gnostizismus nicht verleugnen können. Der Jakobusbrief, der
Judasbrief, der Hebräerbrief, mit denen unsere Theologen
nichts anzufangen wissen, sind nicht christlich im gewöhnlichen
Sinn ; sie alle wissen nichts vom Jesus der Evangelien, sie
schildern einen Josua-Jesus, der als Oberster der Engel mit
den Dämonen kämpft und die gefallenen bösen Geister mit
ewigen Ketten in der Finsternis verwahrt; das erinnert ganz
an heidnische Vorstellungen. Aber auch die wunderliche
Offenbarung Johannis zeigt einen ganz andern Geist als die
Evangelien, sie verwendet den Zusammenhang der gnostischen
Lehre mit den Vorgängen am Sternenhimmel zu Prophezeiungen

für die Zukunft. Vor allem aber boten die sogenannten
»Oden Salomes«, ein altes jüdisches Psalmbuch, das in einer
syrischen Handschrift des sechsten Jahrhunderts bekannt wurde,

einen Einblick in den jüdisch-gnostischen Erlöserkult. Sie
schildern den zur Errettung des Menschen von Gott gesendeten

Sohn Gottes, den Ueberwinder der Hölle und des Todes,
als die zur Person gewordene göttliche Weisheit und Liebe,
die durch die Aufopferung, ihm nachzufolgen, das ewige Leben
verleiht. Sie sprechen von Erniedrigung und Tod des Heilands
und folgender Erhöhung. In Uebereinstimmung mit der »Weisheit

Salomos« und Psalm 22 ist es die Schilderung eines
Erlöser-Gottes. Diese »Oden Salomos« nehmen so viel »Christliches«

vorzeitig fort, dass ihr Bekanntwerden bei den Theologen

die heftigste Ueberraschung und Bestürzung hervorrief
und selbst Professor Harnack zugeben musste, dass dadurch
die geschichtliche Existenz Jesus bedroht sei.

Und weiter: In sämtlichen Briefen des Paulus, ob echt oder
unecht, findet sich nicht eine einzige Stelle, die auf den
geschichtlichen Jesus gegründet werden könnte. Der paulinische
Christus hat keinerlei Aehnlichkeit mit dem Jesus der
Evangelien. Paulus weiss augenscheinlich nichts von seiner wunderbaren

Geburt, nichts von seiner Heimat, von seinen Eltern,
nichts von seinen Wanderpredigten und Wundertaten, nichts
von ihm als Verkünder schöner Sittensprüche; er kennt nur
einen vom Himmel herabgekommenen Sohn Gottes, der sein
Leben zur Sühne auf dem Kreuze dargeboten und durch seine
Auferstehung den Menschen den Zugang zum Himmel eröffnet
hat. Sein Jesus stirbt auch nicht in Jerusalem als Opfer des
Priesterhasses, sondern er wird von »den Herrschern dieser
Welt« getötet, das sind nach gnostischer Auffassung die
Dämonen. So stehen wir bei Paulus mitten in der Vorstellung
des vorchristlich, ausserevangelischen, jüdischen Gnostizismus.
Es ist ja auch nicht ein eigenes persönliches Erlebnis des Paulus,

das ihn beeinflusste; die sogenannte Begegnung von
Damaskus ist kein geschichtliches Erlebnis, sondern gehört nur
der frommen Legende an. Es wird stark bezweifelt, ob die

Feuilleton.

Zur Naturgeschichte des Teufels.
Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.

Von allen Persönlichkeiten der christlichen Götterlehre ist ohne
Zweifel der Teufel die hervorragendste. Denn wenn auch Gott der
Vater, oder Gott der Sohn, oder Gott der heilige Geist aut diese
oder jene Weise von der Bildfläche verschwinden sollte, so blieben
doch von der heiligen Dreieinigkeit noch immer zwei Personen übrig,
die dasXieschäft in der alten Weise fortzusetzen vermöchten. Himmel
und Hölle würden also mit ihren Freuden und Schrecknissen fortbestehen

können, und die einzige Abänderung, die notwendig würde,
wäre die Umwandlung des Firmennamens der heiligen Dreieinigkeit
in eine heilige Zweieinigkeit und eine dementsprechende
Vereinfachung der himmlischen Buchführung. Die Entthronung des Teufels
dagegen würde für das Christentum einen geradezu vernichtenden
Schlag bedeuten. Denn mit dem Teufel verschwänden natürlich auch
Fegefeuer und Hölle, und die abgeschiedenen Seelen müssten also —
einerlei, ob gut oder böse — direkt in den Himmel spazieren. Damit

aber fiele selbstverständlich für die lieben Christen jeder Unterschied

zwischen gut und böse dahin, der Glaube an Gott und das
Vollbringen guter Werke wären zur ewigen Freude und Seligkeit
nicht mehr erforderlich, und ein »gottgefälliges« Leben hätte somit _
ohne Aussicht aut Belohnung — allen Reiz verloren. Der Christengott

hätte also nichts mehr zu tun, und müsste beim Vatikan um
Arbeitslosenunterstützung nachsuchen.

Paulusbriefe überhaupt auf einen Apostel Paulus zurückgehen
und nicht vielmehr die Ansichten einer gnostischen Sekte der
ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung
darstellen. Nicht aus geschichtlicher Betrachtung oder Erinnerung

sprechen sie, sondern bloss auf Grund der »Schrift«, des
Alten Testaments und im Hinblick auf die gnostische
Erlösungslehre. Die Paulinischen Briefe geben keinen Anlass, ihren
himmlischen Christus-Erlöser mit dem Jesus der Evangelien zu
identifizieren; im Gegenteil, die Annahme eines geschichtlichen
Jesus würde die Lehre des Paulus unverständlich machen,
denn bei ihr steht nicht der geschichtliche Mensch Jesus im
Mittelpunkt, sondern der himmlische Christus.

(Fortsetzung folgt.)

Katholizismus und Staat und das
Freidenkertum.

Streiflichter von E. E. Kluge, Zürich.
(Fortsetzung.)

Um sich nun in Zukunft vor derartigen Vorkommnissen
schützen zu können und um vorkommenden Falles gesetzliche
Mittel zur Hand zu haben, entfaltete sich in Bund und
Kantonen eine eifrige gesetzgeberische Tätigkeit.

Den Anfang auf diesem Gebiete machte Solothurn durch
sein Gesetz über die Wieder Wählbarkeit der
Geistlichen vom 2 3. Dezember 187 2. Die Besetzung
der Pfarrstellen war bis zum Jahre 1856 direkt durch den Staat
ohne Mitwirkung der Gemeinden erfolgt. Durch die
Kantonsverfassung von 1856, resp. die Teilrevision von 1867/68 wurde
ein gemeindliches Wahlrecht eingeführt, indem der Gemeinde
das Recht gegeben wurde, der Regierung einen Zweier-Vorschlag

einzureichen, an welchen diese gebunden war. Auf
diesem prinzipiellen Standpunkte steht auch das Gesetz vom
23. Dezember 1872. Trotz heftiger Gegenwehr der Geistlichen
und starker Betonung der Religionsgefahr wurde das Gesetz
mit unerwartet grosser Mehrheit angenommen; die Rekurse
der Geistlichen an Bundesrat und Bundesversammlung wurden
abgewiesen; und obwohl Papst Pius IX. in seinem Rundschreiben

vom 21. November 1873 diesem Gesetze seine spezielle
Aufmerksamkeit schenkte und es auf ewige Zeiten als
verworfen und verdammt erklärte, machten sämtliche Gemeinden
Gebrauch von diesem Gesetze, ohne dadurch Schaden an der
Religion zu nehmen. — Die kantonale Verfassung vom Jahre
1875 hat dann schliesslich das gemeindliche Wahlrecht
vollständig durchgeführt.

Einschneidender als dieses Solothurner-Gesetz waren das

»Staatsgesetz des Kantons Genf«, angenommen am
23. März 1873, und das auf diesem aufgebaute »Gesetz über
die Organisation des katholischen Kirchen
Wesens im Kanton Genf vom 27. August 187 3.« Dieses
letztere enthält zunächst eine Umschreibung der 23
katholischen Pfarreien, regelt die Stellung, die Pflichten, die Wahl

Kein Wunder, dass nach der Bibel der Herr Gott mit einer so
bedeutsamen Persönlichkeit auf gutem Fusse zu leben sucht. Ja,
nach dem ersten Kapitel des Buches Hiob scheint Seine Majestät der
Höllenfürst von Gott sogar als eine Art Familienmitglied betrachtet
zu werden. An dieser Stelle wird nämlich erzählt, dass die Kinder
Gottes sich eines Tages zum Besuch bei ihrem Vater einstellten, und
dass sich unter ihnen auch der Teufel befand. Gott betrachtete dies

nun nicht etwa als eine Unverschämtheit von Seiten des Teufels,
sondern fragte ihn ganz freundlich, woher er komme und was er
während der letzten Zeit getan habe. Und der Teufel antwortet dem
allwissenden Herrn Gott ebenso gemütlich, dass er auf der Erde

herumgestreift sei. Der Gott, der alles weiss, fragt daraufhin, ob
der Herr Satan auf diesen Wanderungen nicht die Bekanntschaft
eines gewissen Hiob gemacht habe, eines Mannes, den Gott als eine

wahre Musterkarte aller erdenklichen Tugenden herausstreicht.
Selbstverständlich sucht nun der Teufel diesen brävsten aller Menschen
bei Gott ganz verteufelt anzuschwärzen, und der allwissende,
gerechte unn all-liebende Gott fällt auf den Schwindel prompt hinein
und erlaubt dem Teufel, den alten, braven Hiob nach Herzenslust
zu quälen und »heimzusuchen«. Mit der ausdrücklichen. Einwilligung
des allgütigsten Gottes tötet daraufhin der Herr Satan die sieben
Söhne und drei Töchter, sowie alles Gesinde und alle Schafe,
Kamele, Rinder und Esel des — nach Gottes eigenem Urteil — besten

Mannes aut der ganzen Erde!
Aber damit noch nicht genug! Die Gefälligkeit des gerechten,

all-liebenden Gottes gegen den Teufel geht noch weiter. Bei der
nächsten Audienz beim himmlischen Vater findet sich auch der Teufel
wieder ein. Doch scheint der Herr Gott diesmal ziemlich verstimmt,



Nr. 9 DER FREIDENKER 67

und Beseitigung der Geistlichen, schafft für jede Gemeinde
einen Kirchenrat und für den ganzen Kanton einen Oberkirchenrat

von 25 Laien und 5 Geistlichen mit ausgedehnten
Befugnissen über die Kirchgemeinden und Geistlichen. — Die
Pfarrer und Vikare sind wieder wählbar. Die Wähler einer
Gemeinde können durch motivierte Petition verlangen, dass
ihr Pfarrer oder Vikar sich einer Neuwahl unterziehe; der
Staatsrat entscheidet über die Petition nach eingeholtem
Gutachten des Oberkirchenrates. Ausser dem ihm übertragenen
Amt darf kein Pfarrer ohne Genehmigung des Staatsrates,
welche immer widerruflich ist, andere Funktionen ausüben
oder eine höhere geistliche Würde annehmen, als ihm durch
seine Wahl verliehen worden ist, und kein geistlicher Würdenträger

darf eine Pfarrei übernehmen. Auch gegen diese Gesetze
wandte sich die katholische Kurie mit grösster Erbitterung
und stellte sie als religions- und kirchenfeindlich hin — freilich
ohne Erfolg.

Den gewaltigsten Schritt zur Regulierung des Kirchenwesens

in staatspolitischer Hinsicht bildet jedoch das »Gesetz

über die Organisation des Kirchenwesens
im Kanton Bern vom 18. Januar 1874«. Dasselbe enthält

zunächst allgemeine Bestimmungen, wie sie dann auch in
der neuen Bundesverfassung zu finden sind; sodann umschreibt
es die Stellung und Befugnisse der Kirchgemeindeversammlungen

und Kirchgemeinderäte, behandelt die Wahlfähigkeit,
Wahl und Pflichten der Geistlichen, trifft besondere
Bestimmungen über die Organisation der reformierten und katholischen

Landeskirche, über das staatliche Genehmigungsrecht,
das sogenannte Plazet, über die Leistungen des Staates gegenüber

den Geistlichen, über die Verwaltung der örtlichen
Kirchengüter und das kirchliche Steuerwesen usw. Einzelne Teile
des Gesetzes haben dann später noch ihre nähere Ausführung
erfahren. — In getreuem Nachleben der Forderungen des
Syllabus, wonach ein Staat kein Recht besitze, von sich aus kirchliche

Fragen zu regeln, machten die römischen Katholiken von
den ihnen im Kirchengesetz vorbehaltenen Rechten keinen
Gebrauch. Indem sie somit auf jede Teilnahme an der Neuordnung

der Kirchenverhältnisse verzichteten, organisierten sie
sich — staatsrechtlich gesprochen — als Freikirche öder
»religiöser Privatverein«.

Andere Kantone gingen in ähnlicher Weise vor, doch blieb
diese Bewegung keineswegs auf diese beschränkt. Sie ergriff
immer weitere Kreise und liess dort, wo man Verständnis hatte
für die Wahrung kultureller, fortschrittlicher Bestrebungen, die
Wünsche, die neuen, freieren Grundsätze über das Verhältnis
von Staat und Kirche auch durch die Bundesverfassung gestützt
und gewährleistet zu sehen, sich noch vertiefen.

Die reichen Erfahrungen, die die schweizerischen
Staatsmänner in diesen bewegten Zeiten auf dem Gebiete der »Glaubens-

und Kultusfreiheit« katholischer Auffassung hatten
sammeln können, fanden denn auch in der neuen Bundesverfassung
vom Mai 1874 ihren Niederschlag und kamen in den zur Vor-

denn er macht dem Herrn Satan den Vorwurf, nicht gerade als
Gentleman an ihm gehandelt zu haben. »Du hast mich bewogen,« sagt
er, »dass ich Hiob ohne Ursache verderbet habe« — eine
Tatsache, die übrigens der allwissende Gott selber hätte voraussehen
sollen, bevor er sich mit dem Teufel in einen Vertrag einliess. Der
Herr Satan ist aber nicht um eine Antwort verlegen, und der
allwissende und gerechte Herr Gott lässt sich richtig auch noch einmal
überreden und übertölpeln und erlaubt Seiner Majestät dem Höllenfürsten,

Hiob auch noch körperlich zu quälen, vorausgesetzt nur,
dass er dem besten Manne nicht ans Leben gehe. »Da fuhr der Satan
aus vom Angesichte des Herrn und schlug Hiob mit bösen Schwären
von der Fussohle bis auf seinen Scheitel« (Hiob II, 7), so dass der
arme Hiob also schrecklich aussah, dass selbst seine nächsten Freunde
sieben Tage und sieben Nächte neben ihm sassen und vor Schrecken
und Grauen kein Wort des Trostes zu ihm sagen konnten. Es liegt
im »unertorschlichen Ratschluss Gottes«, ein solches Gebahren mit
seiner gottväterlichen Liebe und Güte in Einklang zu bringen!

Aber nicht nur zu Herrn Gott senior, sondern auch zu Herrn Gott
junior scheint der Herr Teufel überaus freundschaftliche und intime
Beziehungen unterhalten zu haben. Im vierten Kapitel des Evangeliums

Lukas wird uns beispielsweise erzählt, dass der Teufel den
Sohn Gottes aut einen hohen Berg geführt und ihm von dort aus

»alle Reiche der ganzen Welt in einem Augenblicke« gezeigt
habe — wozu der allgegenwärtige, allmächtige Gott, scheint es,
selbst nicht imstande gewesen wäre. — Eigenmächtig über »Gottes«
Schöpfung verfügend, versprach der Teufel, alle diese Reiche Christum

zu schenken, so er ihn — den Teufel — als Gott anbete. »,Alle
diese Macht will ich Dir geben und ihre Herrlichkeit, denn sie ist

sorge und Vorbeugung gegen kirchliche Einmischungen in
Staatsangelegenheiten, in den »Kulturkampfartikel« genannten
Bestimmungen zum Ausdruck. Es sind dies der » Bis tum s-
artikel« (Art. 50, Abs. 4):

»Die Errichtung von Bistümern auf schweizerischem
Gebiete unterliegt der Genehmigung des Bundes«;

der »Jesuitenartikel« (Art. 51):
»Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten

Gesellschaften dürfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden,
und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und
Schule untersagt.

Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf
andere geistliche Orden ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit
staatsgefährlich ist oder den Frieden der Konfessionen stört«;

und schliesslich der » K 1 o s t e r a r t i k e 1 « (Art. 52) :

»Die Errichtung neuer und die Wiederherstellung
aufgehobener Klöster oder religiöser Orden ist unzulässig.«

Diese Artikel enthalten übrigens nur eine nähere Umschreibung

des Artikels 50, Absatz 2, welcher den Kantonen und dem
Bunde das Recht gibt, zur »Handhabung der Ordnung und des
öffentlichen Friedens unter den Angehörigen der verschiedenen
Religionsgesellschaften, sowie gegen Eingriffe kirchlicher
Behörden in die Rechte der Bürger und des Staates, die geeigneten

Massnahmen zu treffen.«
Durch die Artikel 53 und 54 wurde der Zivilstand und die

Zivilehe geschaffen und dadurch dem Bürger ermöglicht, auch
ohne Zugehörigkeit zu einer kirchlichen Genossenschaft sein
Privat- und Familienleben unter dem Schutze des Staates
einzurichten. Artikel 58 schaffte die geistliche Gerichtsbarkeit ab.
Eine überaus wichtige Bestimmung enthält auch der Artikel 27,
durch den die Volksschule, auf welche die religiösen Genossenschaften

nur zu gerne ihre Hände gelegt hätten, diesem
Einfluss entzogen werden sollte.

Mit Hilfe dieser Gesetze und Verordnungen glaubten
Behörden und Oeffentlichkeit genügend Mittel gegen alle
Ansprüche katholisch-klerikaler Kreise, auf Staat und Gesellschaft
ihren Einfluss geltend machen zu können, in der Hand zu
haben. So folgte denn nach den nervenaufregenden Ereignissen
des »Kulturkampfes« eine Zeit der Ermüdung, der Abspannung
und Erlahmung. Die Ruhe trat allmählig ein, doch die Wünsche
und Hoffnungen, die Ansprüche der katholischen Kurie sind
dieselben geblieben.

Mit aller Deutlichkeit zeigte sich dies, als Papst Pius X. mit
seinem Syllabus vom 3./4. Juli 1907, amtlich »Dekret des
heiligen Offiziums Lamentabili« genannt, hervortrat und in 65
Sätzen die Lehren des sogenannten »Modernismus« verurteilte.
Diese Sätze beziehen sich zwar ausschliesslich auf theologische
Fragen, und es kann deshalb keine Rede sein, dass die Bedeutung

des neuen Syllabus auch nur annähernd an die des alten
vom Jahre 1864 heranreicht. Aber dennoch zeigt sich darin mit
aller Entschiedenheit das Bestreben der römisch-katholischen

mir übergeben, und ich gebe .sie, welchem ich will. So Du nun
mich willst anbeten, so soll altes Dein sein !« Natürlich ist Jesus über
eine solche freche Zumutung bass entrüstet. »Hebe Dich weg von: mir,
Satan!« ruft er aus, aber dem Satan fällt es durchaus nicht ein,
diesem Befehle Folge zu leisten, und er stellt damit der göttlichen
Allmacht und dem göttlichen Willen ein entschieden schlechtes Zeugnis

aus. Noch mehr, er packt den Herrn Jesus nolens volens und
fährt mit ihm, als ob er ein Bündel alter Wäsche, durch die Luft
nach Jerusalem auf die Spitze des Tempels, wo er wieder mit
ähnlicher Unverfrorenheit auftritt.

Aus diesen paar Beispielen ergibt sich klar und deutlich, dass
Seine höllische Majestät eine Persönlichkeit ist, gegen die selbst
der »allmächtige Schöpfer des Himmels und der Erden« nicht
aufzukommen vermag. Und diese allgewaltige Persönlichkeit schickt
derselbe Gott — der Gott der Liebe und Güte — zu seinen
Kindern aut die Erde, um diese zu »versuchen« Und wenn die
schwachen Menschen dann nicht stärker sind als der allmächtige
Herr Gott, und also ebenfalls mit dem Teufel nicht fertig werden
können und den auf göttliches Geheiss unternommenen teuflischen
Heimsuchungen unterliegen, dann werden wir für alle Ewigkeit dem
höllischen Feuer überantwortet!

Wir Freidenker bekennen gerne, dass unsere Auffassung nicht
nur von Liebe und Güte, sondern auch von Gerechtigkeit eine
wesentlich andere ist, aber _ wir kennen eben auch nur
irdischmenschliche Liebe und Güte, irrend-menschliche
Gerechtigkeit und sind deshalb in der göttlichen Auffassung und
Terminologie dieser Dinge schlecht bewandert! (Fortsetzung folgt.)



68 DER FREIDENKER Nr. 9

Kurie, ihren bestimmenden Einfluss auf Staat und Gesellschaft
geltend zu machen. Auch hier zeigt sie sich durch und durch
als Feind aller freien, von keinen Dogmen behinderten
Forschung, als Feind aller Wissenschaft, aller Bildung, aller Kultur

— als Feind jeder andern, ihr nicht genehmen Lebensauffassung.

Abgesehen von den inneren Streitigkeiten in der katholischen

Kirche selbst, die zur Exkommunikation der »Modernisten«

führten, warf diese Encyklica wenig grosse Wellen.
Ebenso wenig Beachtung schenkte man in ausserkatholischen
Kreisen der Encyklica » Christus Rex «, mit der Papst Pius XI.
das Jubeljahr 1925 abschloss, ein Zeichen, dass man die
Anspräche, die darin zur Geltung gebracht werden, nicht
glaubte ernst nehmen zu müssen. Durch diese Encyklica wurde
das »Christus-Königsfest« eingeführt, d. h. Christus wurde zum
König erklärt, mit der Absicht — wie es der Papst in diesem
Rundschreiben deutlich ausspricht — durch diese Institution
die soziale und politische Oberhoheit Christi »gegen die
Irrtümer des Laientums« festzulegen — und da bekanntlich der
Papst der Stellvertreter Christi auf Erden ist, liegt auf der Hand,
dass es ihm zusteht, diese Oberhoheit auszuüben. Ausdrücklich

betont der Papst, dass, wenn auch das Reich Christi in
erster Linie ein geistiges sei, ihm doch »vom Vater die
unumschränkte Macht über die Schöpfung gegeben wurde, und dass
seine Gebote sich auch auf weltliche Dinge erstrecken«. Dieser
päpstliche Ausspruch richtet sich deshalb nicht so sehr an die
Einzelindividuen, als vielmehr an die Staaten. »Kein Staatsoberhaupt,«

heisst es darin, »möge sich künftig weigern, öffentliches
Bekenntnis des Gehorsams dem christlichen Reich gegenüber
abzulegen, denn,« so heisst es weiter, »die Staatenlenker
regieren nicht aus eigenem Recht, sondern als Beauftragte des
himmlischen Königs über ihre Untertanen und diese
wiederum werden deren Autorität als von göttlichem Ursprünge
willig anerkennen.« Die katholische Kirche verlangt deshalb —
als Stellvertreterin der göttlichen Autorität — nach dem Texte
der Encyklica inskünftig die Kontrolle jeder staatlichen
Gesetzgebung, d. h. die Entscheidung darüber, ob ein Gesetz in
Einklang stehe mit den katholischen Grundsätzen oder nicht; weiter

die Kontrolle der staatlichen Gerichtsbarkeit und die eigene
Gerichtsbarkeit durch geistliche Autoritäten, und schliesslich:
die Ueberwachung des öffentlichen Unterrichtswesens.

Nichtkatholiken mögen einwenden, diese Argumentation des
»obersten Hirten« habe in keinem Falle Geltung für sie —
aber ausdrücklich heisst es in diesem päpstlichen Rundschreiben,
dass die Herrschaft Christi sich auf alle Glaubensbekenntnisse
ausdehne, welche die Taufe vollziehen, ja selbst auf jene, die
ausserhalb des Christentums im weitesten Sinne des Wortes
stehen.

Wir sehen also: die alten Wünsche und Ansprüche, wie sie

uns schon in Encyklica und Syllabus des Jahres 1864 entgegengetreten

sind. Die Behauptung der »königlichen Herrschaft
Christi«, gegenüber dem »Laizismus« ist ja nur eine Umsehrei-

Lesefrüchte
aus Fridtjof Nansens Buch: „Sibirien ein Zukunftsland."

Fünftes Kapitel, Seite 7 9 (Unter den Samojeden) : »Mehrfach

sahen wir unter den Zeltstangen kleine russische Heiligenbilder
hängen, die, neben Götzenbildern, auf Reisen stets mitgenommen
werden. Angeblich sind ja diese Leute Christen, wenigstens dem
Namen nach. .Wie tief bei ihnen der Glaube sitzt, ist wohl eine
andere Sache; sie hängen daneben ganz gewiss noch ihrem alten
Heidentum an. Es ist auch stets am sichersten, noch etwas in
Reserve zu haben, wenn das eine nicht anschlagen sollte. Das hat auch
sonst seine Annehmlichkeiten; die Menschen können sich zwar gut
mit dem Christengott verstehen, aber für die Renntierzucht zeigt er
nicht viel Verständnis, denn davon hat er ja in Europa nichts
gelernt; für die Renntiere müssen sie ihre alten Götter haben, die
damit Bescheid wissen.«

Seite 81: »Aber durch die Berührung mit der europäischen
Zivilisation und ihrem Branntwein und durch zu gründliche Bekanntschaft

mit den Erpressungen der Händler und der Beamten geraten
Ehrlichkeit und Moral auch bei einem Volk wie den Samojeden in
Verfall.«

Seite 82 (es handelt sich um den Besuch eines »Klosters«)
ebenfalls bei den Samojeden: »Ein anderer, wohl ihr Vorsteher,
hatte bis aut die Schultern herabwallendes Haar und einen langen
Bart, ein richtiges Christusgesicht, mit frommen blauen Augen,
gerader, regelmässiger Nase und hübsch geschnittenem, trommemi
Munde. Die Aehnlichkeii mit dem üblichen Christusbilde im
Aussehen und im Gesichtsausdruck ist das angestrebte Ideal aller Priester

und Mönche in Russland und in Sibirien. Sie tragen deshalb

bung. In Wirklichkeit wird sie — wie oben gesagt — gegenüber
dem souveränen Staat erhoben, und da ja nach der Lehre
Roms Christus auf Erden eine sichtbare Kirche und einen
unfehlbaren Stellvertreter hat, ist sie — die Kirche Roms — der
Staat, während der andere nur geduldet ist.

Genau den gleichen Standpunkt finden wir auch anderwärts
in katholischen Schriften. Da ist z. B. ein Büchlein — »Klipp
und klar, Apologetisches Taschenlexikon für Jedermann^ ist
sein Titel und Fr. X. Brors S. J. hat es mit bischöflicher Approbation

bei Joseph Bercker in Kevelaer herausgegeben. Eine
ganze Reihe von Bestimmungen, die in den Verfassungen des
Bundes und der Kantone niedergelegt, und die wir als Grandlagen

bürgerlicher Rechte und Freiheiten anzusehen gewohnt
sind, werden darin verworfen. Das gilt z. B. von der Zivilehe,

von der Simultanschule und erst recht von der
konfessionslosen Schule. Dem Katholizismus soll eine bevorzugte

Stellung eingeräumt werden. »Jeder Staat,« heisst es an
einer Stelle in diesem Büchlein, »der sich auf den Standpunkt
stellt, »kein Kultus dürfe dem andern vorgezogen werden, alle
seien als gleichberechtigt anzusehen«, versündigt sich gegen die
Gerechtigkeit wie gegen die gesunde Vernunft.« »Der Staat
muss,« heisst es an anderer Stelle, »die Religion haben, die
Gott will,« doch »die einzige von Christus gestiftete Religion
ist aber die katholische Religion, die von der durch Christus
auf Petrus gegründeten Kirche gelehrt wird,« und da »keine
andere die von Gott gewollte wahre Religion« darstellt, ist
offenbar, dass der Katholizismus eben Staatsreligion sein muss.
»Der Mensch muss auch die von Gott vorgeschriebene, geoffenbarte

Religion haben. Er muss Gott so verehren, wie Gott (d.
h. die katholische Kurie als dessen Stellvertreterin) es verlangt.«
Und diesen »von Gott vorgeschriebenen Kultus muss der Staat
jedem gestatten und alle in der Ausübung desselben schützen«.
»Die Ausübung anderer Kulte darf der Staat dulden, um
grösseres Unheil zu verhindern,« aber nur »unter der Bedingung,

dass die Freiheit nicht schrankenlos ist, und dass sie
nicht in Zügellosigkeit und Frechheit ausartet.« — Und die
katholische Kirche ist es selbstverständlich, die allein zu bestimmen

hätte, was als ein Ausarten und Missbrauchen der Freiheit
zu betrachten wäre!

Auch hier gewahren wir somit allenthalben, wie zwischen
staatlicher und römisch-katholischer Auffassung die tiefsten
Gegensätze klaffen. So kommt denn Walter Köhler, der
bekannte Professor für Theologie, in seinem Schriftchen
»Katholizismus und moderner Staat« ungefähr zu folgendem Urteil:
»Wohl weiss der Katholizismus die Kraft des Staates für den
Bestand und Schutz der Gesellschaft zu schätzen, er hält ihn
sogar für notwendig und gottgegeben« — und er zögert nie,
als sein höchstes Ideal stets die gemeinsame friedliche Arbeit
zum Dienste an der nationalen Wohlfahrt zu preisen. »Da aber«
— wie ja auch aus meinen Ausführungen hervorgeht — »beide
Teile unter nationaler Wohlfahrt stets etwas ganz Verschiedenes

verstanden und verstehen«, und da ausserdem das Recht

auch das Haar lang, am liebsten in Locken, und den Kinnbart in der
üblichen Weise geteilt. Dieser Mann, der etwa 25 Jahre alt sein
mochte, hatte es hierin wirklich schon weit gebracht und dürfte mit
der Zeit ein sehr brauchbarer Mönch werden.

Ausserdem war noch ein dicker, merkwürdiger Jüngling unter
den Mönchen, der mit seinen langen gelben Locken, blonden Brauen,
hellen, wasserblauen Augen, runden Backen und einem kleinen roten
Munde genau wie ein Posaunenengel aussah. Sein Gesichtsausdruck
war nicht intelligenter wie der eines russischen Engels, und der
Mönch sah auch gerade so unbestimmbar geschlechtslos aus. Er trug
einen hellen Leinwandkittel mit einem Gürtel um den Leib, ebenfalls

einem Engel nicht unähnlich, nur die Flügel fehlten. Er sprach
selten, und dann kamen die Worte stossweise heraus, meist starrte
er uns nur an. Er machte ganz den Eindruck eines Geistesschwachen,
jedenfalls war er so einfältig, dass ihm an der Tür des Himmelreiches

dermaleinst ganz gewiss keine Schwierigkeiten gemacht
werden.«

Seite 8 3 : »Das »Kloster« hatte nur ein Zimmer, worin sie alle
(miteinander wohnten. Sie schliefen auf einer Pritsche an der einen
Längswand; an der hintern Wand lagen die Nonnen, die ein
Bettvorhang von den Mönchen trennte.«

i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i ii u i i i i i i i i

Gesinnungsfreund!
Haben Sie dem „Freidenker" schon einen
neuen Abonnenten geworben



3Nr. 9 DER FREIDENKER 69

des Katholizismus, das kanonische Recht, ein eigenes geschlossenes

Rechtssystem darstellt, das dem staatlichen Rechte durchaus

selbstherrlich und souverän entgegentritt, »kann sein Träger,

der Katholizismus, wenn er nun einmal im modernen Staate
leben muss, dort nur als Fremdkörper existieren, der nicht in
den Organismus hineinpasst: Er ist ein Staat im Staate.« Ueber-
lässt nun der moderne Staat den Katholizismus innerhalb des
Staates sich selbst, ohne ihn seinen staatlichen Gesetzen zu

unterwerfen, so wird der Katholizismus keinen Augenblick
zögern, seine Gesetze, seine Ansprüche, seine Auffassungen

zum Durchbruch zu bringen, und was dies für den
modernen Staat, die moderne Gesellschaft, für die ganze Kultur
für folgenschwere Bedeutung haben würde, lässt sich selbst in
der flüchtigen Beleuchtung dieser »Streiflichter« leicht ermessen.

(Schluss folgt.)

Vor 50 Jahren.
Auch damals stand die Religion als Schul fach zur

Diskussion. Und auch damals wurde die Religion von einsichtigen

Schulmännern als störendes, schädliches Element in der
Jugenderziehung erkannt. An der zürcherischen Schulsynode
des Jahres 1877 bekannte sich ein Lehrer freimütig zu der
Ueberzeugung, dass die Religion, soweit sie sich als Sittenlehre

aufwerfe, eher einen negativen als positiven Einfluss auf
die Sittlichkeit ausübe. Er wies darauf hin, »dass die immer
allgemeiner werdenden Naturkenntnisse die Zahl der
Kirchengläubigen lichten, sich immer mehr Menschen bei zunehmender

Verstandesreife die Wunder und Dogmen, die sie früher
urteilslos angenommen hatten, mit den Kindeslocken von dem

Haupte schütteln«. Und er folgert daraus sehr richtig: »Wenn
es daher den berufenen Pflegern der Religion mit der Sorge
für Sittlichkeit ernst ist, so sollten sie schon aus diesem Grunde
den Bestrebungen nicht entgegentreten, welche die Moral von
den schwankenden transzendenten Grundbegriffen ablösen und
auf den nimmer wankenden Boden der Menschennatur
verpflanzen wollen.«

Ein anderer Lehrer bezeichnete die Gnadenlehre als

einen Wegweiser zur Unsittlichkeit und berief sich dabei auf
die christliche Kulturgeschichte vor und nach der Reformation.
Diese brachte andere Worte, andere Formeln, die Sache ist
dieselbe geblieben: Die Voraussetzung, dass die menschliche
Natur böse und sündhaft sei, ist bei Katholiken und Protestanten

die nämliche. Und über die vielgerühmte christliche
Liebe sagte er die treffenden Worte: »In den Händen der
Kirche ist es dem Prinzip der Liebe ergangen wie noch allen
erhabenen Ideen, die in ihre Machtsphäre gelangten. Dass es

an einen Akt barbarischer Grausamkeit, an die Kreuzigung
Jesu geknüpft wurde, zeichnet den widersinnigen und rohen
Charakter der christlichen Dogmatik für alle Zeiten. Alle
Glaubenslehren mit den Voraussetzungen einer überirdischen Welt
müssen sich feindlich gegen die Ansprüche des gesunden
Menschenverstandes stellen.«

Und heute haben wir genau denselben Kampf
durchzukämpfen, haben die »Ansprüche des gesunden Menschenverstandes«

an die Jugenderziehung zu verteidigen gegen das

hasserfüllte dumme Gezeter der Kirchenleute, ohne religiöse
Begründung der Moral gehe die Menschheit zugrunde. Davon
ein Müsterchen aus der »Reformierten Schweizerzeitung«:
»Wenn diese Grundsätze (die nicht auf dem Gottesglauben
fussen) von der Schule verkündet, weiterhin ins Volk eindringen

oder das Volk beherrschen sollten, so stehen wir vor dem

Untergang unseres Landes.« »Aber es geht durch das zürcherische

Land ein Erwachen.« (Gewiss! sonst wäre nicht rundum
im Lande die Simultanschule des Herrn Mousson von
Schulbehörden, Lehrerschaft und politischen Parteien abgelehnt worden!

Die Red.). »Viele erkennen mit Grauen die vergiftenden
Wirkungen einer sogenannten religiös neutralen Schulführung.«
— Diese protestantischen Stimmen dürften deutlich genug sein,
um »nichtgläubige Protestanten«, die bei der Kirche geblieben
sind in der Meinung, der Protestantismus bilde einen Wall
gegen Rom. eines bessern zu belehren. Die protestantische
Orthodoxie ist ebenso fanatisch, unduldsam und abergläubisch
wie der Katholizismus, ist ebenso feindselig gegen jede freie
Geistesregung. Darum gibt es auch für den Freidenker
protestantischer Herkunft nichts anderes als: Abkehr von der Kirche,
Front gegen die Kirche, und selbstverständlich: Austritt
aus der Kirche. E. Br.

Moussons Simultanschule.
Die demokratische Partei der Stadt Zürich

hat Freitag, 29. April, den Vorschlag des Erziehungsdirektors
abgelehnt und in einer Resolution erklärt, sie erblicke in
der gemeinsamen Erziehung der Kinder der verschiedenen
Stände und Konfessionen das Fundament für ein gegenseitiges
Verstehen und ein gedeihliches Zusammenarbeiten unserer
Volksklassen. Sie lehne jede Schulorganisation ab, die darauf
abziele, unsere Jugend im Unterrichte nach Ständen oder
Konfessionen zu trennen, und werde daher der Einführung der
Simultanschule mit den ihr zu Gebote stehenden Mitteln
bekämpfen. Der Unterricht in biblischer Geschichte und Sittenlehre

solle wie bis anhin in der 1. —6. Primarklasse durch den
Klassenlehrer erteilt werden, und zwar so, dass er von allen
Schülern ohne Beeinträchtigung ihrer Gewissensfreiheit besucht
werden kann. Die Schulbehörden seien zu ermächtigen, Lehrer,
in deren Klassen eine starke Mischung von Schülern verschiedener

Konfessionen vorhanden ist, von der Behandlung
biblischen Stoffes im Sittenunterricht zu befreien. Die Ausbildung
der Volksschullehrer habe auf die Befähigung der Lehrer für
den Unterricht in biblischer Geschichte und Sittenlehre ein
vermehrtes Augenmerk zu richten.

ln= und Ausländisches.
Aargau. Der aargauische Grosse Rat hat bei der Beratung

der Revision der Kirchenartikel (Staatsverfassung Art. 67—71)
die von sozialdemokratischer Seite beantragte völlige Trennung

von Kirche und Staat abgelehnt. Indessen ist eine
Lockerung des Verhältnisses eingetreten, wodurch die drei
Landeskirchen (evangelisch - reformierte, römischkatholische,
christkatholische) an Selbständigkeit gewinnen. Die Kirchgemeinden

bekommen das Steuerrecht, die Kirchensynoden das
Recht der Einführung einer Zentralsteuer. Der Staat verzichtet
darauf, den kirchlichen Organen die Rechte und Pflichten
vorzuschreiben, ebenso auf die staatliche Wahlfähigkeitsprüfung
der Geistlichen. Die Einführung des Frauenstimmrechtes und
der Wahlfähigkeit in kirchliche Behörden wird den Landeskirchen

freigestellt. Ueber die finanzielle Tragweite dieser
Beschlüsse (die noch eine Volksabstimmung zu passieren haben
werden) verlautet im Bericht der »N. Z. N.«, dem diese
Angaben entnommen sind, nichts. Man wird aber annehmen dürfen,

dass der Staat in dem Masse, wie er sein Mitspracherecht
in kirchlichen Angelegenheiten aufgibt, seine Leistungen für
kirchliche Zwecke hinuntersetze. In diesem Falle wäre doch ein
kräftiger Schritt auf dem Wege zur Trennung von Kirche und
Staat getan. E. Br.

Leichenverbrennung. Der Prager Erzbischof Kordac erliess
an seine Diözese einen Hirtenbrief, worin er sich gegen die
Leichenverbrennung wendet, die er als heidnische Unart
bezeichnet. Demgemäss wird er, sobald sein historisches Gedächtnis

wieder funktioniert, die zahllosen, von der Kirche zur hö-
hern Ehre des christlichen Gottes veranlassten Ketzer- und
Hexenverbrennungen ebenfalls als »heidnische Unarten«
bezeichnen und verwerfen müssen.

Klerikale Gehässigkeit. Kürzlich star(b in Wels (Oberöster-
rcich) eine Frau, die konfessionslos war und der
Freidenkerorganisation angehörte. Die Schwarzen in der Gemeindevertretung

wollten durchsetzen, dass die Frau nicht neben den
andern Verstorbenen, sondern ausserhalb des Friedhofes im
sog. »Selbstmörderwinkel« begraben werde. Die Freidenkergruppe

erhob dagegen Protest, und nach längeren Verhandlungen

wurde die ordnungsgemässe Beisetzung bewilligt. Ein
neuer Beweis, wie sehr nötig der Zusammenschluss
der Freidenker ist!

Präsidentenzusammenkunft
und Hauptversammlung der P. V. S. in Bern

23. und 24. April 1927.
Nicht allein die Wichtigkeit der zur Behandlung kommenden

Anträge, sondern ebenso sehr die Freude, mit den Gesinnungsfreunden
aus den verschiedenen Teilen der Schweiz einen Tag gemeinsamer
Arbeit und froher Geselligkeit zu erleben, führte eine ansehnliche
Zahl von Freidenkern nach Bern. Das rege Interesse für die
Angelegenheiten unserer Vereinigung zeigte sich schon darin, dass viele
Delegierte und andere Mitglieder schon am Samstag nach Bern reis-.


	Katholizismus und Staat und das Freidenkertum : (2. Teil)

