
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 9

Artikel: Die Entstehung des Christentums : [1. Teil]

Autor: Drews, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Mai 1927. Nr. 9 - 10. Jahrgang.

ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEI
Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S. |

Postfach Basel 5 ¦ |
Postcheck-Konto Nr. V. 6915 |

„Wunderlich, so oft die Menschen dazu verschreiten, einander
massenhaft totzuschlagen, ermuntern sie sich zu diesem
löblichen Geschäfte „im Namen Gottes". joh. Sehen, W48.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

lnser.-Ann.:Buchör.Tscharnerstr.iaa

Feldereinteilung '/w, V16; V« S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Die Entstehung des Christentums.
Von Prof. Dr. Arthur Drews, Karlsruhe.

Der Ursprung der meisten Religionen verliert sich für uns
in dem Dunkel der Vergangenheit; nur zwei Religionen seheinen

hier eine Ausnahme zu machen, der Islam und das
Christentum. Hier wollen wir vom Christentum sprechen.

Dass es durch Jesus, einen Wanderprediger von Nazareth,
ins Dasein gerufen wurde, galt bis vor kurzem als eine
ausgemachte Sache. Aber gab es überhaupt jemals einen solchen
Jesus? Wir sind zum Ergebnis gelangt, dass dieser Jesus eine
mythische Persönlichkeit ist. Er hat uns nichts Schriftliches
hinterlassen, wir haben keinerlei, auch nur halbwegs annehmbaren

Beweis dafür, dass er nicht ein blosses Phantasieprodukt
seiner Anhängerschaft ist, die in seiner Persönlichkeit eine ganz
bestimmte Idee zur Veranschauliehung zu bringen versucht hat.

Welches ist diese Idee von Jesus? Es ist die Idee der Liebe
Gottes. Für die Juden war bis zu jener Zeit Gott wesentlich
der gerechte Gott. Als solcher sollte er sich dem Moses durch
die Gesetzgebung auf dem Berge Sinai offenbart haben. Die
ganze jüdische Religion dreht sich darum, dass Gott dem Volke
das Gesetz gegeben und zur Einhaltung der Gebote verpflichtet
hat. Eine Erfüllung dieser Gebote erschien möglich, solange
diese Gebote wie ihr Ursprung noch verhältnismässig einfach
und über die Einzelheiten noch kein Zweifel war. Aber nach
der babylonischen Gefangenschaft, als sich die wirtschaftlichen
und politischen Verhältnisse der Juden immer verwickelter
gestalteten und immer zahlreichere Fragen aufgeworfen wurden,
die durch das Gesetz nicht mehr beantwortet werden konnten,
sah man sich genötigt, den Wortlaut des Gesetzes zu drehen
und zu deuten. Immer neue Zusätze teils schriftlicher, teils
mündlicher Art kamen hinzu. Die Ueberlieferung überwucherte
das Gesetz, es wurde immer' schwieriger, sieh auszukennen,
um Gottes Gebote zu erfüllen. Ein Teil, die Pharisäer, strebten
nach der möglichst genauen Erfüllung des Buchstabens des
Gesetzes und mit peinlichster Gewissenhaftigkeit suchten sie den
zahllosen Vorschriften nachzukommen. Aber die grosse Masse
des jüdischen Volkes, die einen Beruf auszuüben hatte, um des
Lebens Notdurft zu erfüllen, hatte keine Möglichkeit mehr, die
Forderungen des Gesetzes und der Vorschriften streng zu
erfüllen.

So musste sich die grosse Masse ausserhalb des Gesetzes
und somit ausserhalb der Gnade Gottes fühlen und sah sich
der Hoffnung beraubt, den Lohn im Diesseits oder im Jenseits
zu erhalten. Dumpfe Verzweiflung bemächtigte sich weiter
Kreise des jüdischen Volkes, der Druck des nicht erfüllten Willens

Gottes und die Angst vor den Folgen lastete auf den
Gemütern, besonders seit sie in der Verbannung den persischen
Glauben an ein Jenseits und an ein jüngstes Gericht kennengelernt

hatten. War Gott nur der Gerechte, dann durfte
niemand, auch nicht der Pharisäer, sicher sein, ob nicht sein Leben

gegen den Buchstaben des Gesetzes Verstösse.
Da trat, besonders in den Psalmen, die Ansicht auf, dass

neben der Gerechtigkeit auch die Liebe zu den wesentlichen
Eigenschaften Gottes gehöre. Väterliche Milde und: Barmherzigkeit

wurden als die Eigenschaften Jahves immer deutlicher
herausgearbeitet. Er war Richter, aber er konnte auch Gnade
für Recht ergehen lassen.

Die Beglaubigung dafür kam aus dem Kreise der »Gnostiker«.

Gnosis heisst Erkenntnis, Gnostiker sind die Erkennenden,
Anhänger einer religiösen Bewegung, die um die Wende
unserer Zeitrechnung, in zahlreiche Sekten und Bruderschaften
gespalten, die Länder um das Mittelmeer in ihren Bann zogen.

Die Gnosis ist die Erkenntnis Gottes; ihre Anhänger rühmten

sich einer besonderen Art geistiger Anschauung, einer
vertieften Einsicht in das Wesen Gottes, wie heutzutage die Theo-
sophen und Anthroposophen, und sie stellten diese Erkenntnis
allen in Aussicht, die sich ihren Gebräuchen einer geheimnisvollen

Taufe, Abendmahl usw., unterzogen. Im Mittelpunkt der
oft verworrenen Anschauungen stand die uralte, wie es scheint,
aus Babylon bezogene Vorstellung vom göttlichen Sohn, den
sein Vater als Heilbringer auf die Erde geschickt, der dort als
Mensch gelebt, eines grausamen Todes gestorben, begraben
und auferstanden und in verklärter Gestalt zum Vater
zurückgekehrt sei und seinen Anhängern die himmlische Herrlichkeit
brachte, eine Vorstellung, die längst vor dem Christentum
da war.

Das Volk der Juden horchte auf: Hier schien sich ein Ausweg

zu bieten. Wenn Gott in solcher Weise seihen Sohn sich
für die Menschen opfern lässt, kann dann noch an seiner Liebe
gezweifelt werden? Die Vorstellung des Heilbringers war ja
den Juden nicht unbekannt, sie lebten ja in der Erwartung des
Messias, der als nationaler Hel)d die zerstreuten Juden
sammeln und eine Weltherrschaft unter der Oberhoheit der Juden
errichten würde.

Aber auch die Vorstellung des unschuldig leidenden
Gerechten, der sich selbst erniedrigt, stellvertretend die Sünden
der Menschen auf sich nimmt und den Tod erleidet, von Gott
dafür überirdischen Lohn erhält, war den Juden aus Kapitel 53
ihres Propheten Jesaia bekannt. Und im 2. Kapitel der
jüdischen Schrift »Die Weisheit Salomos« war der Gerechte als
Gottes Sohn bezeichnet, und auch hier erlag er den Nachstellungen

der Ungerechten und wurde nach seinem Tode erhöht
und zum Richter über Lebende und Tote eingesetzt.

Der 22. Psalm schilderte den Tod des Gerechten am Marterholz,

während man seine Kleider verteilt. Was also die
Gnostiker verkündeten, war alles in den jüdischen Schriften zu
finden, man brauchte es nur in die richtige Beleuchtung zu
rücken. Dann erinnerte man sich einer Ueberlieferung, wonach
sich Josua, der in seinem Namen wie der griechische Jason
und wie Jesus das Wort Heiland enthält, mit zwölf Gehilfen
umgeben und auch im heiligen Opfertod für sein Volk gestorben

war und es so entsühnt habe. Sein Name verknüpfte sich
mit dem Passahlamm und der Besehneidung und mit einem
»Abendmahl« mit zwölf Teilnehmern, die sich bei Brot und
Wein des Selbstopfers ihres Heilands erinnerten.

Dass es schon vor dem Christentum einen jüdischen Gnosti-
zismus gegeben habe, wird selbst von dem reaktionären
Theologieprofessor Harnack anerkannt. In der Tat ist er die Keimzelle,

aus der das Christentum erwuchs. Die nationale
Unterdrückung der Juden trug dazu bei, die Botschaft von dem
Erlöser in die Länder zu tragen, wo es Judengemeinden gab; in
Palästina musste sie umsomehr wirken, als sie sich auch gegen
verhasste Werkheiligkeit der Pharisäer richtete und die innerliche

Frömmigkeit und die Möglichkeit einer Erlösung von der



66 DER FREIDENKER Nr. 9

Sünde betonte und eine überschwengliche Seligkeit ahnen liess.
In der »Gnosis« des Justin, in der »Zwölfapostellehre«, jüdischen
Schriften aus der Zeit der Wende, die nachher eine christliche
Ueberarbeitung erfuhren, treten uns Zeugen eines vorchristlichen

Erlöserkultus entgegen, die den Zusammenhang mit dem
Gnostizismus nicht verleugnen können. Der Jakobusbrief, der
Judasbrief, der Hebräerbrief, mit denen unsere Theologen
nichts anzufangen wissen, sind nicht christlich im gewöhnlichen
Sinn ; sie alle wissen nichts vom Jesus der Evangelien, sie
schildern einen Josua-Jesus, der als Oberster der Engel mit
den Dämonen kämpft und die gefallenen bösen Geister mit
ewigen Ketten in der Finsternis verwahrt; das erinnert ganz
an heidnische Vorstellungen. Aber auch die wunderliche
Offenbarung Johannis zeigt einen ganz andern Geist als die
Evangelien, sie verwendet den Zusammenhang der gnostischen
Lehre mit den Vorgängen am Sternenhimmel zu Prophezeiungen

für die Zukunft. Vor allem aber boten die sogenannten
»Oden Salomes«, ein altes jüdisches Psalmbuch, das in einer
syrischen Handschrift des sechsten Jahrhunderts bekannt wurde,

einen Einblick in den jüdisch-gnostischen Erlöserkult. Sie
schildern den zur Errettung des Menschen von Gott gesendeten

Sohn Gottes, den Ueberwinder der Hölle und des Todes,
als die zur Person gewordene göttliche Weisheit und Liebe,
die durch die Aufopferung, ihm nachzufolgen, das ewige Leben
verleiht. Sie sprechen von Erniedrigung und Tod des Heilands
und folgender Erhöhung. In Uebereinstimmung mit der »Weisheit

Salomos« und Psalm 22 ist es die Schilderung eines
Erlöser-Gottes. Diese »Oden Salomos« nehmen so viel »Christliches«

vorzeitig fort, dass ihr Bekanntwerden bei den Theologen

die heftigste Ueberraschung und Bestürzung hervorrief
und selbst Professor Harnack zugeben musste, dass dadurch
die geschichtliche Existenz Jesus bedroht sei.

Und weiter: In sämtlichen Briefen des Paulus, ob echt oder
unecht, findet sich nicht eine einzige Stelle, die auf den
geschichtlichen Jesus gegründet werden könnte. Der paulinische
Christus hat keinerlei Aehnlichkeit mit dem Jesus der
Evangelien. Paulus weiss augenscheinlich nichts von seiner wunderbaren

Geburt, nichts von seiner Heimat, von seinen Eltern,
nichts von seinen Wanderpredigten und Wundertaten, nichts
von ihm als Verkünder schöner Sittensprüche; er kennt nur
einen vom Himmel herabgekommenen Sohn Gottes, der sein
Leben zur Sühne auf dem Kreuze dargeboten und durch seine
Auferstehung den Menschen den Zugang zum Himmel eröffnet
hat. Sein Jesus stirbt auch nicht in Jerusalem als Opfer des
Priesterhasses, sondern er wird von »den Herrschern dieser
Welt« getötet, das sind nach gnostischer Auffassung die
Dämonen. So stehen wir bei Paulus mitten in der Vorstellung
des vorchristlich, ausserevangelischen, jüdischen Gnostizismus.
Es ist ja auch nicht ein eigenes persönliches Erlebnis des Paulus,

das ihn beeinflusste; die sogenannte Begegnung von
Damaskus ist kein geschichtliches Erlebnis, sondern gehört nur
der frommen Legende an. Es wird stark bezweifelt, ob die

Feuilleton.

Zur Naturgeschichte des Teufels.
Kleine Bosheiten von E. E. Kluge.

Von allen Persönlichkeiten der christlichen Götterlehre ist ohne
Zweifel der Teufel die hervorragendste. Denn wenn auch Gott der
Vater, oder Gott der Sohn, oder Gott der heilige Geist aut diese
oder jene Weise von der Bildfläche verschwinden sollte, so blieben
doch von der heiligen Dreieinigkeit noch immer zwei Personen übrig,
die dasXieschäft in der alten Weise fortzusetzen vermöchten. Himmel
und Hölle würden also mit ihren Freuden und Schrecknissen fortbestehen

können, und die einzige Abänderung, die notwendig würde,
wäre die Umwandlung des Firmennamens der heiligen Dreieinigkeit
in eine heilige Zweieinigkeit und eine dementsprechende
Vereinfachung der himmlischen Buchführung. Die Entthronung des Teufels
dagegen würde für das Christentum einen geradezu vernichtenden
Schlag bedeuten. Denn mit dem Teufel verschwänden natürlich auch
Fegefeuer und Hölle, und die abgeschiedenen Seelen müssten also —
einerlei, ob gut oder böse — direkt in den Himmel spazieren. Damit

aber fiele selbstverständlich für die lieben Christen jeder Unterschied

zwischen gut und böse dahin, der Glaube an Gott und das
Vollbringen guter Werke wären zur ewigen Freude und Seligkeit
nicht mehr erforderlich, und ein »gottgefälliges« Leben hätte somit _
ohne Aussicht aut Belohnung — allen Reiz verloren. Der Christengott

hätte also nichts mehr zu tun, und müsste beim Vatikan um
Arbeitslosenunterstützung nachsuchen.

Paulusbriefe überhaupt auf einen Apostel Paulus zurückgehen
und nicht vielmehr die Ansichten einer gnostischen Sekte der
ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung
darstellen. Nicht aus geschichtlicher Betrachtung oder Erinnerung

sprechen sie, sondern bloss auf Grund der »Schrift«, des
Alten Testaments und im Hinblick auf die gnostische
Erlösungslehre. Die Paulinischen Briefe geben keinen Anlass, ihren
himmlischen Christus-Erlöser mit dem Jesus der Evangelien zu
identifizieren; im Gegenteil, die Annahme eines geschichtlichen
Jesus würde die Lehre des Paulus unverständlich machen,
denn bei ihr steht nicht der geschichtliche Mensch Jesus im
Mittelpunkt, sondern der himmlische Christus.

(Fortsetzung folgt.)

Katholizismus und Staat und das
Freidenkertum.

Streiflichter von E. E. Kluge, Zürich.
(Fortsetzung.)

Um sich nun in Zukunft vor derartigen Vorkommnissen
schützen zu können und um vorkommenden Falles gesetzliche
Mittel zur Hand zu haben, entfaltete sich in Bund und
Kantonen eine eifrige gesetzgeberische Tätigkeit.

Den Anfang auf diesem Gebiete machte Solothurn durch
sein Gesetz über die Wieder Wählbarkeit der
Geistlichen vom 2 3. Dezember 187 2. Die Besetzung
der Pfarrstellen war bis zum Jahre 1856 direkt durch den Staat
ohne Mitwirkung der Gemeinden erfolgt. Durch die
Kantonsverfassung von 1856, resp. die Teilrevision von 1867/68 wurde
ein gemeindliches Wahlrecht eingeführt, indem der Gemeinde
das Recht gegeben wurde, der Regierung einen Zweier-Vorschlag

einzureichen, an welchen diese gebunden war. Auf
diesem prinzipiellen Standpunkte steht auch das Gesetz vom
23. Dezember 1872. Trotz heftiger Gegenwehr der Geistlichen
und starker Betonung der Religionsgefahr wurde das Gesetz
mit unerwartet grosser Mehrheit angenommen; die Rekurse
der Geistlichen an Bundesrat und Bundesversammlung wurden
abgewiesen; und obwohl Papst Pius IX. in seinem Rundschreiben

vom 21. November 1873 diesem Gesetze seine spezielle
Aufmerksamkeit schenkte und es auf ewige Zeiten als
verworfen und verdammt erklärte, machten sämtliche Gemeinden
Gebrauch von diesem Gesetze, ohne dadurch Schaden an der
Religion zu nehmen. — Die kantonale Verfassung vom Jahre
1875 hat dann schliesslich das gemeindliche Wahlrecht
vollständig durchgeführt.

Einschneidender als dieses Solothurner-Gesetz waren das

»Staatsgesetz des Kantons Genf«, angenommen am
23. März 1873, und das auf diesem aufgebaute »Gesetz über
die Organisation des katholischen Kirchen
Wesens im Kanton Genf vom 27. August 187 3.« Dieses
letztere enthält zunächst eine Umschreibung der 23
katholischen Pfarreien, regelt die Stellung, die Pflichten, die Wahl

Kein Wunder, dass nach der Bibel der Herr Gott mit einer so
bedeutsamen Persönlichkeit auf gutem Fusse zu leben sucht. Ja,
nach dem ersten Kapitel des Buches Hiob scheint Seine Majestät der
Höllenfürst von Gott sogar als eine Art Familienmitglied betrachtet
zu werden. An dieser Stelle wird nämlich erzählt, dass die Kinder
Gottes sich eines Tages zum Besuch bei ihrem Vater einstellten, und
dass sich unter ihnen auch der Teufel befand. Gott betrachtete dies

nun nicht etwa als eine Unverschämtheit von Seiten des Teufels,
sondern fragte ihn ganz freundlich, woher er komme und was er
während der letzten Zeit getan habe. Und der Teufel antwortet dem
allwissenden Herrn Gott ebenso gemütlich, dass er auf der Erde

herumgestreift sei. Der Gott, der alles weiss, fragt daraufhin, ob
der Herr Satan auf diesen Wanderungen nicht die Bekanntschaft
eines gewissen Hiob gemacht habe, eines Mannes, den Gott als eine

wahre Musterkarte aller erdenklichen Tugenden herausstreicht.
Selbstverständlich sucht nun der Teufel diesen brävsten aller Menschen
bei Gott ganz verteufelt anzuschwärzen, und der allwissende,
gerechte unn all-liebende Gott fällt auf den Schwindel prompt hinein
und erlaubt dem Teufel, den alten, braven Hiob nach Herzenslust
zu quälen und »heimzusuchen«. Mit der ausdrücklichen. Einwilligung
des allgütigsten Gottes tötet daraufhin der Herr Satan die sieben
Söhne und drei Töchter, sowie alles Gesinde und alle Schafe,
Kamele, Rinder und Esel des — nach Gottes eigenem Urteil — besten

Mannes aut der ganzen Erde!
Aber damit noch nicht genug! Die Gefälligkeit des gerechten,

all-liebenden Gottes gegen den Teufel geht noch weiter. Bei der
nächsten Audienz beim himmlischen Vater findet sich auch der Teufel
wieder ein. Doch scheint der Herr Gott diesmal ziemlich verstimmt,


	Die Entstehung des Christentums : [1. Teil]

