
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 7

Artikel: Wie ich den Pantheismus, das Leben und die Materie verstehe

Autor: Forel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 DER FREIDENKER Nr. 7

hinein. Damals wurde auch an den scholastischen Universitäten

die Metaphysik als Wissenschaft nach allen Regeln der
Kunst betrieben. Mit zunehmender Stärkung der Lichtquelle
der Erkenntnis wurde Gegenstand um Gegenstand der früher
metaphysisch gedeuteten Welt in den Lichtkreis der empirischen

Wissenschaft einbezogen und in das wissenschaftlich
geordnete Weltbild eingefügt. Die antimetaphysische Tendenz
wurde in der Philosophie sogar so stark, dass in den zwei
bedeutendsten Richtungen der neuern Philosophie Metaphysik
grundsätzlich nicht mehr getrieben wird: Im Positivismus und
im Kritizismus der Neukantianer.

Wir überprüfen nunmehr vom Standpunkt unserer
Universalwissenschaft aus die Möglichkeiten einer Metaphysik. Dabei
ist soviel klar: Wer überzeugt ist, dass wissenschaftliche
Erkenntnis restlos die gesamte Wirklichkeit durchleuchtet, oder
doch dies wenigstens zur Aufgabe hat, für den ist jede
Metaphysik im falschen, aber herkömmlichen Sinne eine Unmöglichkeit,

manchmal auch eine Unehrlichkeit. Soweit heute noch
Metaphysik in theologischen oder philosophischen Kreisen
anerkannt und gelehrt wird, stützt sie sich auf folgende zwei
Fundamente :

a) Auf das Subjekt: Es herrscht eben hier noch die
Meinung, dass das Subjekt sich aller und jeder wissenschaftlichen
Erkenntnis entziehe deswegen, weil es Voraussetzung dazu ist.

b) Auf die Tatsache, dass unser wissenschaftliches Weltbild

immer nur einen subjektiven Aspekt darbietet und nie das
totale Objekt in seinem Wesen und Grunde zu durchschauen

vermag. Dieses unserm Wissen verschlossene und unzugängliche

Wesen ist das »Ding an sich«.

Auf diesen zwei Säulen beruht die heutige halbwissenschaftliche,

halbphilosophische Theologie, diese zwei
Argumente werden entgegengehalten dem, der auf Grund der
Wissenschaft dem Theismus zu Leibe geht. Gar nicht mehr darum
geht die Frage, ob in diesem oder jenem einzelnen Punkte die
Wissenschaft gegenüber der Religion recht behalten solle: Der
Kampf geht ums Ganze. Es wird anerkannt und zugegeben,
dass innerhalb der logisch und kausal geschlossenen Wissenschaft

die christlichen Glaubenslehren mit ihren Wundern und
übernatürlichen Inhalten keinen Platz mehr haben. Aber eben
diese Glaubenslehren versucht man von theologischer Seite zu
retten dadurch, dass man den Bereich der Wissenschaft, die
man als solche anerkennt, gehörig einschränkkt, dass man
Reservationen schafft, und hier in diesen heiligen Bezirken tummelt

sich frei und ungebunden, ohne die lästige wissenschaftliche

Kontrolle, das »religiöse Denken und Fühlen«. Was hier
geglaubt wird, wird zu Mirteilungs- und Belehrungszwecken
in Wissensformen ausgemünzt; es ist eine Pseudowissenschaft
ausserhalb der empirischen Wissenschaft, ein interessanter
Leerlauf der logischen Denkweise, die in ihrer Wirksamkeit
innerhalb der empirischen Wissenschaft so heilvoll ist.

Dr. E. H.

sichern, wenn von des grossen Denkers Werk über den ewigen
Frieden geschwiegen würde? Glauben diese geblendeten Jünglinge,
dass sie damit den deutschen Geist prägen? Zum Glück wird er
nicht nach ihrem Tun und Denken eingeschätzt — auch nicht nach
Hitler. Von einem nicht geringen deutschen Dichter stammen die
Worte: Eine Handvoll Junker, die nichts gelernt haben als ein Bisschen

Rosstäuscherei, Volteschlagen, Becherspiel oder sonstige plumpe
Schelmenstücke, womit man höchstens nur Bauern auf Jahrmärkten
übertölpeln kann, diese wähnen damit ein ganzes Volk betören zu
können und zwar ein Volk, welches das Pulver erfunden hat und
die Buchdruckerkunst und die Kritik der reinen Vernunft. Hier liegt
der Wert des Volkes, nicht im Hakenkreuz. Kant gehört in das
Pantheon der Menschheit, nicht die Götzen der Marktschreier. Aber da
kriecht jene Methode heraus. Wer Menschheit ruft, ist ein Jude.
Dieses Argument genügt vollständig, einer unwissenden Masse das
Schönste zu verekeln, ihr statt einer Gottheit einen Götzen zu geben,
dessen Nahrung Gift und Geifer sind. Wer anders denkt, ist Jude.
Kurz: Wer nur ihr Gebaren und dessen Zweck durchschaut, ist ein
Jude. Man müsste dann Kant, Herder, Lessing, Goethe, Schiller und
viele andere in Acht und Bann tun. Sie alle haben die ganze Menschheit

umfass't. Es heisst, dass sie Deutsche gewesen. Ob sie auch
vollwertig waren —

* * *
In einem Fall vergisst man das sog. Judenargument ins Feld

zu führen. Wenn von Christus gesprochen wird und von der von ihm
gekündeten Nächstenliebe, die man wohlweislich in christliche Liebe
umtaufte. Als ob andere Religionsstifter und Ideenkünder sie gar
nicht kennten. Zepler zweifelt an Christi Geschichtlichkeit. Er schliesst

Wie ich den Pantheismus, das Leben und
die Materie verstehe.*)

1. Spinoza lebte vor 300 Jahren. Damals wusste man erst
seit 200 Jahren, dass unsere Erde sich um die Sonne drehe,
aber von Darwins Evolutionslehre, von Semons Mneme und
vom heutigen Beweis, dass das Gehirn, bei Tier und Mensch,
Seelenorgan ist, konnte Spinoza noch keine Ahnung haben.
Damals noch verstand man unter »Philosophie« nur »metaphysische

Hypothesen«. Dies genügt, um zu beweisen, dass mein
Pantheismus von 1927 unmöglich Spinozas Pantheismus
genau gleichen kann. Er kam dennoch mit seinem »Deus sive
natura« einem »Gott als Weltall« ganz nahe zu stehen. Man
möge einfach aus »Spinoza« von »Bernhard Alexander« (Verlag
Ernst Reinhardt, München, 1923, 166 Seiten) die Seiten 140
bis 166 genauer studieren. Für mich ist Gott der für uns
Menschen unerkennbare Begriff (somit metaphysischer Begriff)
des Weltalls.

2. Igno ramus heisst »wir wissen nicht« (d. h. noch
nicht) — Ignorabimus dagegen »wir werden nicht wissen
d. h. nie). Somit gilt Ignoramus für das noch nicht
wissenschaftlich Erwiesene und »ignorabimus« für das bleibend
Unerkennbare der Metaphysik. Es sind somit beide Begriffe
grundverschieden.

3. Alles, was der Mensch überhaupt erkennen kann, kann
er ausschliesslich durch die Funktionen seines persönlichen
Gehirns, mit Hilfe seiner Sinnesorgane erkennen. Diese
Erkenntnis steht infolgedessen im strengen Verhältnis zur
Entwicklung seiner persönlichen Sinnesorgane und seines
persönlichen Gehirns; sie ist und bleibt also relativ zu beiden.
Das Absolute überhaupt (vor allem jedes metaphysische
System) wird uns für immer unerkennbar bleiben. Somit
muss die Wissenschaft sagen ignoramus für das noch
Unbewiesene und ignorabimus für alles Metaphysische. Das
ist der Agnostizismus, zu welchem ich mich nach Sokra-
tes und Charles Darwin für alles Unbewiesene bekenne.

4. a) Der Materialismus ist vorläufig unwissenschaftlich,
d. h. so lange wir nicht imstande sind, die Vererbungsfähigkeit

wissenschaftlich zu beweisen. Ignoramus.
b) Kant hat hier mit Bezug auf die Mathematik unrecht.

Mit vollem Recht sagte mir ehedem ein grosser Mathematiker,
mein verstorbener Freund Delboeuf: »Die reine Mathematik
ist nur eine andere Weise, das Gleiche zu sagen.« In der Tat,
ob man 2x2 4 oder eine sehr komplizierte Gleichung mit
Quadrat- oder Kubikwurzeln macht — gleich bleibt gleich,
bleibt Die Mathematik bedient sich nur der Zahlen, um

Vorstehender Artikel erschien in der Apriliiummer der
»Monistischen Monatshefte« als Erwiderung auf einen in diesen erschienenen

Aufsatz. Wir haben ihn mit der frdl. Erlaubnis des Verfassers
in den »Freidenker« herübergenommen, weil sich Prot. Dr. Forel
darin über einige Punkte, die für unsere Weltanschauung von
wesentlicher Bedeutung sind, in knapper Form klar und leichtverständlich

ausspricht. Die Red.

sich denjenigen an, die die Entstehung der Jesus-Legende auf
astrologische Beobachtungen zurückführen und in den Wundern und der
Lebensgeschichte Christi nichts anderes als Ergänzungen der
späteren Evangelien sehen, die absichtlich, mit Berechnung vorgenommen

und mit dem alten Testament in Uebereinstimmung gebracht
wurden, »auf dass die Schrift erfüllet werde«. »Christliche« Ideen aber
haben sich schon Jahrhunderte vor Christo gezeigt, und nach Zepler
hätten sie sich auch ohne Jesus, den Christ durchgesetzt, und die
Jesuslegende mag vielleicht dazu gedient haben, um dem im Volke
aufgekeimten neuen religiösen Gedanken eine persönliche Basis zu
geben, da die grosse Volksmasse etwas Handgreifliches haben,
etwas sehen will. Daher auch die vielen zur Anbetung geschaffenen
Heiligenbilder, ein Moment, das sehr deutlich an antike römische
und griechische Götterstatuen gemahnt. Aber auch der der jüdischen
Religion gemachte Vorwurf des Utilitarismus findet sich hier wieder.
Dem Bösen werden für Uebeltaten Fegefeuer und Strafen, dem Guten
für seine Guttaten Himmel und Seligkeit verheissen. Also nicht das
Gute um des Guten willen. So erhebend vermochte das Christentum
nicht zu wirken. Es bestärkte höchstens nur an sich schon gute Seelen
in der Veredlung, war aber unzureichend, um aus schlechten
Menschen gute zu machen. »Die erwachenden Ungarn« sowie die
Deutschvölkischen führen das Kreuz im Schilde und Christus im Munde! Ihr
Teil aber sind Morde und Pogrome. Soll etwa Barbarei den Gipfelpunkt

dieser Segnung bedeuten? Oder soll etwa dafür die Seligkeit
als Preis ausgesetzt sein? Ich meine nicht.

* * *
Tessing: Um den Namen, um den Namen ist ihnen nur zu tun.

Zepler: Es war der Kirche aber nicht um den Glauben, sondern um



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

ihre grossen Verwicklungen zu berechnen; aber die Zahlen
sind an und für sich gar nichts als geschriebene, gesprochene
oder gedachte Zeichen, so lange sie keinen sinnlichen
Wahrnehmungen (z. B. in der Geometrie) entsprechen. Selbst die
Infinitesimalrechnung (Rechnen mit unendlich grossen und
unendlich kleinen Grössen) ist eben nur »infinitesimal«. Somit
hat die Mathematik hier nichts zu tun. Kant hat sich übrigens
mit seinem »kategorischen Imperativ« des Gewissens ebenfalls
gründlich geirrt. Niemand ist »unfehlbar«, nicht einmal der
Papst.

c) Michelsohn schreibt in den »Monistischen Monatsheften«
(mit Bezug auf den Tod) wörtlich: »Dieser sich wiederholende
gesetzmässige Abbau der sogenannten organischen Substanz
bildet eine lückenlose Verbindung zwischen dem Anorganischen

und Organischen« usw. Das ist der reinste Sophismus.
Niemand, ich am allerwenigsten, hat je gezweifelt, dass jede
lebende Zelle einem Laboratorium gleicht, das leblose
chemische Substanzen zu verschiedenen Lebenszwecken verarbeitet.

Aber Sauerstoff, Stickstoff, Colloide, Elektrizität usw. sind
noch deshalb ebensowenig L e be w e s e n als eine tote
tierische oder menschliche zerfallene Leiche. Der Uebergang von
einem Lebewesen zu einem andern Lebewesen befindet sich

ganz anderswo, nämlich beim Ei, beim Samen der Pflanzen
oder bei der Teilung der einzelligen Tiere; das lehren die Phy-
logenie und die Ontogenie.

d) Die Seele ist kein »Abstraktum«, sondern sie ist eine
•Gesamtheit lebendiger Kräfte, die in unserem Gehirn wandern;
vor allem gilt dieses von ihrem augenblicklichen Mittelpunkt,
nämlich von der Aufmerksamkeit. Der Geist hat mit der
Mathematik (Kant) nichts zu tun. Unsere Seele lebt in derjenigen
unserer Nachkommen weiter.

5. Ein Uebergang zwischen den Lebewesen und der toten
Materie ist bisher ganz unbewiesen und heute unbeweisbar,
bis die Erblichkeit künstlich erzeugt sein wird. Ignoramus;
schweigen wir. ;

6. Ich habe während mehr als 40 Jahren (1872—1912) die
Anatomie, die Physiologie und die Psychologie des Gehirns
des Menschen und ihre Funktionen studiert und sie mit
derjenigen der Tiere verglichen; somit kann ich mir erlauben,
darüber zu urteilen. In meiner kleinen Broschüre »Gehirn und
Seele« (Verlag Alfred Kröner in Leipzig, 13. Auflage 1922) ist
mein heutiger revidierter Standpunkt über das Verhältnis von
den Gehirnfunktionen zu unserer Seele enthalten. Wesentliches

dazu findet derjenige, der tiefer gehen will, in meinem
Lehrbuch über Hypnotismus und Psychotherapie (12. Auflage
1923, Verlag Ferd. Enke in Stuttgart).

Mein Monismus besteht, ich wiederhole es, in der
wissenschaftlich erwiesenen Identität zwischen
Gehirnfunktion und Seele, und zwar sowohl im Intellekt wie
im Gefühl und Affekt.

Wer weiter gehen will, irrt sich (siehe unter 4 und 5). Die
Pflanzen und die niedrigsten Tiere haben zwar noch kein dif-

die Rechtgläubigkeit zu tun, um den Glauben in der von ihr
festgestellten Form, also allein um ihre Autorität, ihre Macht, um ihrei
Herrschaft. Würde denn die Kirche, wenn es ihr wirklich
hauptsächlich um das Seelenheil der Menschen zu tun gewesen wäre, mit
so furchtbarer Grausamkeit gegen Ungläubige und Ketzer gewütet
haben? Echte Christen, im Sinne Christi Lebende, hatte die Kirche
von jeher als unbequem empfunden. Der Kirche scheint die Kirche
über Christus zu stehen. Christus hat die Zöllner aus dem Tempel
hinausweisen lassen — er hat ihnen keine Pein bereitet, keinen
Scheiterhaufen aufgerichtet. Er hat es ihnen allein überlassen, für ihr
Seelenheil zu sorgen. Aber die Kirche fand es für angezeigt, »zur
höheren Ehre Gottes« Zweifler, Abtrünnige und Andersdenkende
unbarmherzig und grausam zu töten. »Sie hat dabei immer den.
Frieden im Munde geführt, aber nie eigentlich für den Frieden
gewirkt, sondern durch ihre Politik, Taktik und Methode hat sie die
Menschheit im grossen entzweit, stets aufgewühlt, Feindschaft und
Hass gesät, das Mittel der Verleumdung aufgebracht und der Menschheit

gelehrt, sie dadurch äusserlich gespalten und innerlich verdorben.«

Worte und Taten höhnen einander. Heuchelei ist Trumpf.
Lhotzky: Die Geschichte der Religionen ist mit Blut geschrieben,
und Scheiterhaufen bezeichnen ihre düstere Fährte. Die Kirche sucht
Gott unter die Arme zu greifen und ihm vorzugreifen, womit sie ihren
Glauben an Gottes »unerforschlichen Ratschluss« schlägt und dass
ohne Gottes Willen kein Blatt vom Baume falle. Entweder will
Gott, dass die »Ketzer« geblendet seien und bleiben, oder will er es
nicht, dann überlasse es die Kirche ihm, die Ketzer zu erleuchten.
Die Allmacht Gottes bedarf 'in diesem Falle der kirchlichen Mithilfe
sicherlich nicht. ((Schluss folgt.) •

ferenziertes Gehirn und sogar noch keine Nervenzellen. Aber
wir können nicht anders in ihre »vermutete« Seele blicken als
mit leeren Hypothesen. Schweigen wir darüber.

Dr. A. Forel.

Religion und Sittlichkeit.*)
Betrachtungen zu einem Erlebnis.

„An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen."

Ein fleissiger Jünger erbauender Bibelstunden ist wohl ständig

beseelt vom göttlichen Drange, seine lieben Mitmenschen
den verderblichen Klauen Satans zu entziehen und dem
Himmelreich eine arme Seele einzufangen. Daher beglückt er seine
Nächsten, die oft auch seine Fernsten sind, im Uebermass mit
seinen werten Besuchen. Hier sei von einem besonders Frommen

berichtet, dessen Seelenfang, zum mindesten äusserlich,
von der bekannten Art etwas abweicht. In seiner höchsten
Menschenliebe, die offenbar seiner tiefsten Gottesfurcht
ebenbürtig ist, hat er sich die göttliche Aufgabe zugedacht, seinen
Mitmenschen auf dem kürzesten und sichersten Wege wahres
Glück zu bringen.

Als kluger Wirklichkeitsmensch — er ist ein auf Ruhegehalt
gesetzter Staatsbeamter — ging er dabei von der einfachen,
nüchternen Ueberlegung aus, dass bei der heutigen
Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung das Glück in Geld bestehe.
Als strenger Gläubiger ist er von der Allmacht des Geldes
jedenfalls ebenso überzeugt, wie von derjenigen seines
himmlischen Vaters; es blieb ihm also nur noch die Aufgabe übrig,
dieses göttliche Mittel zum wahren Glücke zu erringen.
Gewiss keine leichte Aufgabe für einen, der es ernst damit nimmt
und nicht sich, sondern seine lieben Nächsten im Auge hat.

Doch der Herr verlässt die Seinen nicht. Unserem grossen
Menschenfreund ward die gewünschte Offenbarung zuteil. Wie
jede solche war sie höchst einfach. Wir Freidenker, die wir des
göttlichen Glaubens nicht mehr teilhaftig sind, also nicht alles
und jedes in einem Punkte — Gott genannt — zusammenlaufen
sehen und daher den freien Blick für die Vielgestaltigkeit noch
nicht verloren haben, würden statt »einfach« wohl sagen
»einfältig«. Seine »Offenbarung« bestand nämlich in einem Wer
beschreiben des Credit Hollandais-Amsterdam.
Darin ist zu lesen:

»Die Kunst, mit Sicherheit Geld zu verdienen, ohne
Kapital. Keine Lotterie! Keine Spekulation! Absolut kein
Risiko! Handelskammer Amsterdam gesetzlich eingetragen. Vor
Nachahmung wird gewarnt! Die Teilnahme berechtigt jeden
zu fordern: Ein Geschäft in der Hauptstadt, eine vollständige
Wohnungseinrichtung für vier Zimmer, Auto, Piano usw. oder
viertausend Franken in bar. Dies alles steht zur freien
Wahl. Es kostet gar nichts und wird in kurzer Zeit erworben
durch den Verkauf von vier Teilnehmerkarten zu Fr. 1.— an
vier seriöse und arbeitsame Bekannte. Es ist dabei nur dafür
zu sorgen, dass diese Karten mit je drei holländischen Gulden
an die genannte Firma zurückgesandt werden. Die Bekannten
wie alle Nachfolgenden erhalten die ausgelegten acht Franken
wieder zurück. Dazu noch die Viertausend, sobald seit dem
Kauf ihrer Karte viertausend weitere verkauft wurden. Jeder
kommt daran und keiner braucht länger zu warten wie sein
Vorgänger. Allerdings verlieren Teilnehmer, welche wegen
Mangel an Fleiss ihre Karten innerhalb vier Wochen nicht
verkauft haben, ihre Rechte. Erfüllen sie ihre Pflicht, so haben
sie nur zu wählen und in Empfang zu nehmen.«

Kein Zweifel, unser Menschenfreund hatte nur noch zu
handeln. Und mit welch bravem Fleiss er seinen Pflichten
oblag! Schon hatte er fünfzehn solcher Karten verkauft und dabei
offenbar seinen ganzen Bekanntenkreis gründlich erschöpft.
Denn dass er seine lieben Nächsten zuerst mit dem grossen
Glück bedenken wollte, ist anzunehmen.

Da traf er in der trauten Kapelle seiner Sekte eine
Gottergebene, deren Namen er vor Jahren kennen gelernt hatte.
Rasch sollte sie die glückliche Besitzerin der sechzehnten Karte
werden. Doch die glänzenden Versprechungen genügten nicht,
sie zur Einsicht zu bringen. Sie wollte sich vorerst beraten
lassen und sagte, dass sie nur auf Besuch weile.

Unser grosse Menschenfreund hatte durch seine hohe
Aufgabe offenbar das letzte Restchen Scheu verloren: Er erklärte,

*) Dieser Artikel erscheint aus raumtechnischen Gründen mit
starker Verspätung.


	Wie ich den Pantheismus, das Leben und die Materie verstehe

