
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 10 (1927)

Heft: 7

Artikel: Im Sinn und Geist der Wissenschaft : V.

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 DER FREIDENKER 51

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Präsidenten»Zusammenkunft
Samstag den 23. April 1927, abends 8 Uhr,

im Hotel Ratskeller in Bern.
Trak ta nd en 1 i s te :

1. Organ (Propaganda — Einzelpreis ^- Inserate —
Mitarbeiterhonorar — Redaktionskommission).

2. Lesemappe.
3. Beschickung des Monistenkongresses in Wien.
4. Verschiedenes.

Vor allem lassen die Anträge der Berner Ortsgruppe (siehe
Nachtrag zur Traktandenliste der Hauptversammlung) eine
Vorbesprechung als unbedingt notwendig erscheinen. Ausser den
Präsidenten der Ortsgruppen, den Redaktoren und Geschäftsführern

sind an dieser Sitzung auch andere Mitglieder der
F. V. S. willkommen. Ortsgruppen-Präsidenten, die nicht
teilnehmen können, sind gebeten, sich vertreten zu lassen.

Im Namen des Hauptvorstandes der F. V. S.

Der Präsident: C. Flubacher.

Hauptversammlung
Sonntag den 24. April, vormittags 10 Uhr,

im Hotel Ratskeller in Bern.
Ergänzung der Tr a k t a nd e n 1 i s te :

6a) Anträge der Ortsgruppe Bern:
1. Erhöhung der Mitgliederzahl der Redaktionskommission.

2. Schaffung eines ständigen Sekretariats, event. vorerst
im Nebenamt.

3. Förderung der Mitarbeit am Organ durch festgelegtes
Zeilenhonorar — erhöhtes Honorar für wissenschaftliche

Mitarbeiter — jährliches Preisausschreiben.

Im Namen des Hauptvorstandes der F. V. S.

Der Präsident: C. Flubacher.

Zugsverbindungen.
a) für die Präsidenten-Zusammenkunft:

Basel ab 3.47; Luzern ab 3.47; Ölten ab 4.44; Zürich ab
3.33; Bern an 5.46.

b) für die Hauptversammlung:
Basel ab 7.35; Luzern ab 7.30; Zürich ab 7.43; Ölten ab

8.44 ; Bern an 9.43.

(Die Gesinnungsfreunde aus Luzern und Basel treffen sich
am Bahnhof Ölten und benützen zur Weiterfahrt den Zug 8.44,
um gemeinsam mit den Zürchern fahren zu können.)

Feuilleton.
Von den höchsten Dingen.

Randbemerkungen zu einem Buch.

Von Prof. Dr. Hermann Sternbach, Sambor i. Pol.

Das Thema: Gott! »Einen Gott positiv (nicht hypothetisch) zu
lehren, anstatt höchstens die Frage nach seiner Existenz aufzuwerfen,
ohne sie bestimmt zu beantworten, ist die schlimmste und hohlste
Anmassung, deren sich das Menschengeschlecht bisher schuldig
gemacht hat, ist eine Arroganz, eine Dummheit, ein Betrug.« Ein
Blindgeborener, der Farbenlehre doziert. Etwas lehren, das mau selbst
nicht weiss, das ist Hochmut. Wir sind unbescheiden, sind viel zu sehr
vom unserer Bedeutendheit eingenommen. Wir müssen bescheiden
werden, uns aut unsere Unbedeutendheit besinnen, auf unsere
Unfähigkeit, die letzten Erklärungen für das Weltall zu finden. Aber
daraus folgt noch nicht, dass wir all das gutheissen und schafartig
.hinnehmen, was der Vernunft in grellster Weise hohnspricht. Es
ist schwer, an Gottes Vorsehung, Ratschluss und Gerechtigkeit zu
glauben oder Krieg u. dgl. als Strafe Gottes anzusehen, wenn man
bedenkt, dass von diesen Kataklismen die Guten und Unschuldigen
nicht ausgenommen bleiben, im Gegenteil; diese gerade am tiefsten
betroffen werden, während die geistigen Väter des Massenmords,
seine eigentlichen Urheber, heil davonkommen, womöglich noch
mit Kranz und Denkmal geehrt werden. Wo ist hier der unerforsch-
liche Ratschluss Gottes? Was will oder vermag seine Vorsehung
gegen ein Erdbeben? gegen eine Seuche?, wenn sie nichts gegen
einen von Menschen verursachten und entfachten Krieg vermochte,

Im Sinn und Geist der Wissenschaft.
v.

Die Metaphysik.
Vor einem Teufel bekreuzigt sich der Freidenker zwar nicht

mehr, wohl1 aber vor der Metaphysik, die für ihn die Rolle des
leibhaftigen Gottseibeiuns vertritt. Und doch wird derjenige,
der diese Darlegungen zu Ende liest, mir sicher am Schlüsse
zugeben, dass auch der Freidenker ohne Wissen um die Grundlagen

einer Metaphysik nicht auskommen kann, wenn er
philosophisch gebildeten Gegnern mit Erfolg gegenüber treten will.
Es liegt ein gut Stück wissenschaftlicher Erziehung darin, einen
gefährlich scheinenden Begriff, wie Metaphysik, anzuhalten und
ihm die Legitimation abzuverlangen, aber nicht einfach vor ihm
davonzulaufen.

Unter dem Begriffswort »Metaphysik« gehen allerdings im
menschlichen Geistesleben abenteuerliche Gesellen herum, und
es gelüstet einen stark, einige dieser Gestalten hinter stillen
Klostermauern oder in einem Sanatorium endgültig verschwinden

zu lassen. Diese missratenen metaphysischen Gebilde sollen

aber die Metaphysik als solche nicht gefährden; es gibt
auch eine Metaphysik, der wir unsere Zustimmung nicht
versagen können, die uns sogar zum Heile ausschlagen kann.

Was bedeutet der Name? »Meta ta physika — nach, hinter
dem Naturwissenschaftlichen« heisst er genau, und er bezeichnet

eigentlich eine Reihe von Schriften des Aristoteles, die im!

grossen Sammelwerk hinter seinen physikalischen Abhandlungen
kamen. Da aber auch in diesen Schriften schon die

Prinzipien und letzten Ursachen der Naturerscheinungen untersucht
wurden, so vermutet der heute beste Aristoteleskenner, W. W.
Jäger (Berlin), dass diese Bezeichnung »meta ta physika« doch
nicht nur, wie allgemein angenommen wird, eine Katalogbezeichnung

sei, sondern einen Hinweis auf den Inhalt darstelle:
Das, was über das Physikalische, rein Natürliche hinausgeht!
Soviel zum Begriffswort; nun zum Begriff selber! Ein eindeutiger

Inhalt ist wohl kaum aufzutreiben. Wir müssten doch
vorerst wissen, was wir unter »Natur« zu verstehen haben. Er
ist sehr umstritten. Um nur das Gröbste herauszuheben: Der
mittelalterliche Asket, der gegen die Natur als ein Teufelswerk
tobt, könnte einen Rousseau nicht verstehen, der für die Natur
als Gegensatz zur Ueberkultur schwärmt. Für uns wäre die
Aufgabe aussichtslos, hier im Vorbeigehen schnell einen Begriff
der »Natur«, der Physis, aufzustellen.

Mit »Natur« oder »Physis« ist hier gemeint die erkannte
oder doch die der Erkenntnis zugängliche Natur. So wird oft
»Physis« dann gleichgesetzt mit »Erkenntnis«, und die
Metaphysik ist dann abhängig vom Umfang der menschlichen
Erkenntnis. Je kleiner und schwächer die Erkenntnis, desto mehr
Möglichkeit zur Metaphysik; je weiter sich die Erkenntnis
ausdehnt, desto kleiner werden die Möglichkeiten der
Metaphysik. Im Mittelalter brannte das Licht wissenschaftlicher
Erkenntnis nur schwach, und unheimlich ragten die Umrisse der

i unbestrahlten Umwelt in den spärlich erleuchteten Lichtkreis

noch vermag? Liegt es in Gottes Ratschluss etwa, dass Menschen
Bestien werden?, was jeder Mordende ist, sein muss. Wo ist dann
die göttliche Erleuchtung? Kirche und Geistlichkeit wissen darauf
eine Antwort: die Menschen wissen nicht, was sie tun. Wo ist aber
dann die göttliche Weisheit und die Macht, die Menschen um das
Rechte wissend zu machen? Glaube und Offenbarung sind eben nicht
für den denkenden, offenen Kopf. Das weiss der Klerus, das wusste
aber auch schon Paulus. Und da er es mit Einfältigen, am Geiste
Armen zu tun hatte, so stellte er es gescheit an, indem er diesen
seinen Zuhörern es weismachte, dass die Weisen nichtswert,
verloren und der Gotteskraft nicht teilhaftig seien. Eine Methode, die
gute Früchte zeitigt, wenn sie Enghirnigen gegenüber angewandt
wird. Durch nichts lässt sich ein Unwissender leichter gewinnen, als
wenn man ihm sagt, endlich einprägt, dass das Wissen des Teufels
sei. So beugt man zugleich seinem Denken vor. Und wenn ihm noch
dafür die Seligkeit zugesagt wird, so hat man ihn ganz. Freilich
darf man nicht versäumen hinzuzufügen, dass diese Seligkeit ihr
alleiniges, ausschliessliches Monopol sei, eine Art Prämie für
Denkfaulheit. Das ist die theologische Methode : den Gegner als etwas
Minderwertiges hinzustellen, der Geringschätzung preiszugeben. Und
jeder Dummkopf hat die Neigung, sich über die anderen erheben
zu wollen. Dadurch wird in ihm das Bewusstsein eigener Obsku-
nanz verwischt.

Aber nicht allein die Theologen bedienen sich dieser Methode.
Die Künder des Rassen-, Klassen- und Massenhasses haben ihre
Nutzbarkeit ebenfalls erkannt und sich zugute gemacht. Was ist der
wüsteste Nationalismus anderes? Was besagt die Drohung sogen.
»deutscher« Studenten, der Kantfeier einen friedlichen Verlauf zu



52 DER FREIDENKER Nr. 7

hinein. Damals wurde auch an den scholastischen Universitäten

die Metaphysik als Wissenschaft nach allen Regeln der
Kunst betrieben. Mit zunehmender Stärkung der Lichtquelle
der Erkenntnis wurde Gegenstand um Gegenstand der früher
metaphysisch gedeuteten Welt in den Lichtkreis der empirischen

Wissenschaft einbezogen und in das wissenschaftlich
geordnete Weltbild eingefügt. Die antimetaphysische Tendenz
wurde in der Philosophie sogar so stark, dass in den zwei
bedeutendsten Richtungen der neuern Philosophie Metaphysik
grundsätzlich nicht mehr getrieben wird: Im Positivismus und
im Kritizismus der Neukantianer.

Wir überprüfen nunmehr vom Standpunkt unserer
Universalwissenschaft aus die Möglichkeiten einer Metaphysik. Dabei
ist soviel klar: Wer überzeugt ist, dass wissenschaftliche
Erkenntnis restlos die gesamte Wirklichkeit durchleuchtet, oder
doch dies wenigstens zur Aufgabe hat, für den ist jede
Metaphysik im falschen, aber herkömmlichen Sinne eine Unmöglichkeit,

manchmal auch eine Unehrlichkeit. Soweit heute noch
Metaphysik in theologischen oder philosophischen Kreisen
anerkannt und gelehrt wird, stützt sie sich auf folgende zwei
Fundamente :

a) Auf das Subjekt: Es herrscht eben hier noch die
Meinung, dass das Subjekt sich aller und jeder wissenschaftlichen
Erkenntnis entziehe deswegen, weil es Voraussetzung dazu ist.

b) Auf die Tatsache, dass unser wissenschaftliches Weltbild

immer nur einen subjektiven Aspekt darbietet und nie das
totale Objekt in seinem Wesen und Grunde zu durchschauen

vermag. Dieses unserm Wissen verschlossene und unzugängliche

Wesen ist das »Ding an sich«.

Auf diesen zwei Säulen beruht die heutige halbwissenschaftliche,

halbphilosophische Theologie, diese zwei
Argumente werden entgegengehalten dem, der auf Grund der
Wissenschaft dem Theismus zu Leibe geht. Gar nicht mehr darum
geht die Frage, ob in diesem oder jenem einzelnen Punkte die
Wissenschaft gegenüber der Religion recht behalten solle: Der
Kampf geht ums Ganze. Es wird anerkannt und zugegeben,
dass innerhalb der logisch und kausal geschlossenen Wissenschaft

die christlichen Glaubenslehren mit ihren Wundern und
übernatürlichen Inhalten keinen Platz mehr haben. Aber eben
diese Glaubenslehren versucht man von theologischer Seite zu
retten dadurch, dass man den Bereich der Wissenschaft, die
man als solche anerkennt, gehörig einschränkkt, dass man
Reservationen schafft, und hier in diesen heiligen Bezirken tummelt

sich frei und ungebunden, ohne die lästige wissenschaftliche

Kontrolle, das »religiöse Denken und Fühlen«. Was hier
geglaubt wird, wird zu Mirteilungs- und Belehrungszwecken
in Wissensformen ausgemünzt; es ist eine Pseudowissenschaft
ausserhalb der empirischen Wissenschaft, ein interessanter
Leerlauf der logischen Denkweise, die in ihrer Wirksamkeit
innerhalb der empirischen Wissenschaft so heilvoll ist.

Dr. E. H.

sichern, wenn von des grossen Denkers Werk über den ewigen
Frieden geschwiegen würde? Glauben diese geblendeten Jünglinge,
dass sie damit den deutschen Geist prägen? Zum Glück wird er
nicht nach ihrem Tun und Denken eingeschätzt — auch nicht nach
Hitler. Von einem nicht geringen deutschen Dichter stammen die
Worte: Eine Handvoll Junker, die nichts gelernt haben als ein Bisschen

Rosstäuscherei, Volteschlagen, Becherspiel oder sonstige plumpe
Schelmenstücke, womit man höchstens nur Bauern auf Jahrmärkten
übertölpeln kann, diese wähnen damit ein ganzes Volk betören zu
können und zwar ein Volk, welches das Pulver erfunden hat und
die Buchdruckerkunst und die Kritik der reinen Vernunft. Hier liegt
der Wert des Volkes, nicht im Hakenkreuz. Kant gehört in das
Pantheon der Menschheit, nicht die Götzen der Marktschreier. Aber da
kriecht jene Methode heraus. Wer Menschheit ruft, ist ein Jude.
Dieses Argument genügt vollständig, einer unwissenden Masse das
Schönste zu verekeln, ihr statt einer Gottheit einen Götzen zu geben,
dessen Nahrung Gift und Geifer sind. Wer anders denkt, ist Jude.
Kurz: Wer nur ihr Gebaren und dessen Zweck durchschaut, ist ein
Jude. Man müsste dann Kant, Herder, Lessing, Goethe, Schiller und
viele andere in Acht und Bann tun. Sie alle haben die ganze Menschheit

umfass't. Es heisst, dass sie Deutsche gewesen. Ob sie auch
vollwertig waren —

* * *
In einem Fall vergisst man das sog. Judenargument ins Feld

zu führen. Wenn von Christus gesprochen wird und von der von ihm
gekündeten Nächstenliebe, die man wohlweislich in christliche Liebe
umtaufte. Als ob andere Religionsstifter und Ideenkünder sie gar
nicht kennten. Zepler zweifelt an Christi Geschichtlichkeit. Er schliesst

Wie ich den Pantheismus, das Leben und
die Materie verstehe.*)

1. Spinoza lebte vor 300 Jahren. Damals wusste man erst
seit 200 Jahren, dass unsere Erde sich um die Sonne drehe,
aber von Darwins Evolutionslehre, von Semons Mneme und
vom heutigen Beweis, dass das Gehirn, bei Tier und Mensch,
Seelenorgan ist, konnte Spinoza noch keine Ahnung haben.
Damals noch verstand man unter »Philosophie« nur »metaphysische

Hypothesen«. Dies genügt, um zu beweisen, dass mein
Pantheismus von 1927 unmöglich Spinozas Pantheismus
genau gleichen kann. Er kam dennoch mit seinem »Deus sive
natura« einem »Gott als Weltall« ganz nahe zu stehen. Man
möge einfach aus »Spinoza« von »Bernhard Alexander« (Verlag
Ernst Reinhardt, München, 1923, 166 Seiten) die Seiten 140
bis 166 genauer studieren. Für mich ist Gott der für uns
Menschen unerkennbare Begriff (somit metaphysischer Begriff)
des Weltalls.

2. Igno ramus heisst »wir wissen nicht« (d. h. noch
nicht) — Ignorabimus dagegen »wir werden nicht wissen
d. h. nie). Somit gilt Ignoramus für das noch nicht
wissenschaftlich Erwiesene und »ignorabimus« für das bleibend
Unerkennbare der Metaphysik. Es sind somit beide Begriffe
grundverschieden.

3. Alles, was der Mensch überhaupt erkennen kann, kann
er ausschliesslich durch die Funktionen seines persönlichen
Gehirns, mit Hilfe seiner Sinnesorgane erkennen. Diese
Erkenntnis steht infolgedessen im strengen Verhältnis zur
Entwicklung seiner persönlichen Sinnesorgane und seines
persönlichen Gehirns; sie ist und bleibt also relativ zu beiden.
Das Absolute überhaupt (vor allem jedes metaphysische
System) wird uns für immer unerkennbar bleiben. Somit
muss die Wissenschaft sagen ignoramus für das noch
Unbewiesene und ignorabimus für alles Metaphysische. Das
ist der Agnostizismus, zu welchem ich mich nach Sokra-
tes und Charles Darwin für alles Unbewiesene bekenne.

4. a) Der Materialismus ist vorläufig unwissenschaftlich,
d. h. so lange wir nicht imstande sind, die Vererbungsfähigkeit

wissenschaftlich zu beweisen. Ignoramus.
b) Kant hat hier mit Bezug auf die Mathematik unrecht.

Mit vollem Recht sagte mir ehedem ein grosser Mathematiker,
mein verstorbener Freund Delboeuf: »Die reine Mathematik
ist nur eine andere Weise, das Gleiche zu sagen.« In der Tat,
ob man 2x2 4 oder eine sehr komplizierte Gleichung mit
Quadrat- oder Kubikwurzeln macht — gleich bleibt gleich,
bleibt Die Mathematik bedient sich nur der Zahlen, um

Vorstehender Artikel erschien in der Apriliiummer der
»Monistischen Monatshefte« als Erwiderung auf einen in diesen erschienenen

Aufsatz. Wir haben ihn mit der frdl. Erlaubnis des Verfassers
in den »Freidenker« herübergenommen, weil sich Prot. Dr. Forel
darin über einige Punkte, die für unsere Weltanschauung von
wesentlicher Bedeutung sind, in knapper Form klar und leichtverständlich

ausspricht. Die Red.

sich denjenigen an, die die Entstehung der Jesus-Legende auf
astrologische Beobachtungen zurückführen und in den Wundern und der
Lebensgeschichte Christi nichts anderes als Ergänzungen der
späteren Evangelien sehen, die absichtlich, mit Berechnung vorgenommen

und mit dem alten Testament in Uebereinstimmung gebracht
wurden, »auf dass die Schrift erfüllet werde«. »Christliche« Ideen aber
haben sich schon Jahrhunderte vor Christo gezeigt, und nach Zepler
hätten sie sich auch ohne Jesus, den Christ durchgesetzt, und die
Jesuslegende mag vielleicht dazu gedient haben, um dem im Volke
aufgekeimten neuen religiösen Gedanken eine persönliche Basis zu
geben, da die grosse Volksmasse etwas Handgreifliches haben,
etwas sehen will. Daher auch die vielen zur Anbetung geschaffenen
Heiligenbilder, ein Moment, das sehr deutlich an antike römische
und griechische Götterstatuen gemahnt. Aber auch der der jüdischen
Religion gemachte Vorwurf des Utilitarismus findet sich hier wieder.
Dem Bösen werden für Uebeltaten Fegefeuer und Strafen, dem Guten
für seine Guttaten Himmel und Seligkeit verheissen. Also nicht das
Gute um des Guten willen. So erhebend vermochte das Christentum
nicht zu wirken. Es bestärkte höchstens nur an sich schon gute Seelen
in der Veredlung, war aber unzureichend, um aus schlechten
Menschen gute zu machen. »Die erwachenden Ungarn« sowie die
Deutschvölkischen führen das Kreuz im Schilde und Christus im Munde! Ihr
Teil aber sind Morde und Pogrome. Soll etwa Barbarei den Gipfelpunkt

dieser Segnung bedeuten? Oder soll etwa dafür die Seligkeit
als Preis ausgesetzt sein? Ich meine nicht.

* * *
Tessing: Um den Namen, um den Namen ist ihnen nur zu tun.

Zepler: Es war der Kirche aber nicht um den Glauben, sondern um


	Im Sinn und Geist der Wissenschaft : V.

