
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 6

Artikel: Zur Naturgeschichte der Logik : [1. Teil]

Autor: Baege

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 GEISTES FREIHEIT 43

tiker angeregt hatte, zu einem theoretischen Gebäude zu
gestalten und so über Physik und: Ethik als einigendes Moment
die Dialektik, die Wissenschaft des logischen Denkens zu
setzen. Plato sollte die bisher getrennten Systeme einigen
und dadurch der Philosophie, die in leerem Skeptizismus
ersterben zu "wollen schien, neues Leben und neue höhere
geistige Triebkraft einhauchen. Darin liegt die ganz
großartige Mission Piatos in der Entwicklungsgeschichte des
menschlichen Geistes, und nur von diesem Standpunkte aus
allein kann seine Stellung richtig gewürdigt Averden. Wenn
sein System mit den Fortschritten seiner Nachfolger, besonders

des Aristoteles, in Vergleichung gesetzt, auch mehrere
sehr mangelhafte Seiten aufweist, besonders die einseitig
griechische Weltanschauung im Gegensatz zu der kosmopolitischen

aristotelischen, so erscheint er doch seinen
Vorgängern gegenüber in hellstem Glänze. In Plato verkörpert
sich ein Fortschritt, welcher die ganze Entwicklung der
Folgezeit bedingte und die Philosophie vom Rande des
Unterganges wegriß. — Ueber die Lebensverhältnisse des
Philosophen müssen wir hier himveggehen, es würde uns zu
weit führen. Uebrigens ist das Wichtigste darüber in jedem
Konversationslexikon enthalten. Nur erwähnt sei, daß er ein
Schüler von Sokrates war. Wir wollen uns hier speziell mit
einer Seite des platonischen Systems näher befassen, nämlich
mit der Seele lind deren Unsterblichkeit. Dieses Thema wird
allein schon genügend Arbeit und Anregung verschaffen.

Das Objekt der Unsterblichkeitslehre ist natürlich die
menschliche Seele. Plato sagt: «Seele ist im weitesten Sinne
alles, was sich durch sich selbst bewegt.» So spricht er von
einer Weltseele, einer Plantenseele, auch schon Von
Pflanzenseelen usw. Ist diese BeAvegung eine unbeAvußte, abhängig
von Kräften, Avelche unbewußt von Anfang an vorhanden
sind und mechanisch fortAvirken, so hat man die tierische
Seele. Ist dagegen Freiheit und BeAVußtsein damit verbunden,
so ist das die menschliche Seele. Diese ist einerseits an
den Körper gekettet und mit diesem veränderlich, andererseits

aber durch die Erkenntnis und den Verstand mit
dem Göttlichen verbunden. Ersteres ist vergänglich, letzteres

unsterblich und dieser Teil ist es, der die Vielheit in der
Einheit bindet. Sie ist daher kein anschaulicher, sondern
ein bloß denkbarer Gegenstand, sie ist immateriell im
Gegensatz zum Körper, zur Materie. Sie ist, Aveil unkörperlich,
auch unteilbar, im Gegensatz zum Körper. Die Seele bedingt
das Leben im Körper, nicht umgekehrt, daher kann sie ohne
den Körper existieren. Diese Lehre von der Fortexistenz ist
der Brennpunkt der platonischen Philosophie und Avird uns
ganz speziell interessieren, weil sie speziell in das Christentum

übergegangen ist.
Sein erster Beweis von der Unsterblichkeit der Seele geht

von dem Mythos aus, daß die Seelen der Verstorbenen in der
Unterwelt fortleben, und Aveist nach, daß dieser Volksglauben
auf sicherem Fundament ruhe. Die BeAveisführung ist
folgende: die tägliche Erfahrung beAveist, daß alles aus
Entgegengesetztem Avird, so das Große, das Kleine, das Starke, das
SchAvache usw., Avobei immer ZAvei Uebergänge stattfinden, so
z. B. liegt zwischen dem Kleinen und dem Großen auf der
einen Seite das Wachsen, auf der anderen das Abnehmen.
Diese Uebergänge müsseh doppelt sein, sonst Avürde in der
Natur die größte Unordnung entstehen, Avelche konsequenter
Weise zur Vernichtung führen müßte. Wäre z. B. zAvischen
Wachen und Schlafen nur ein einziger Uebergang, nämlich
das Einschlafen, so müßte bald alles einerlei Zustand, den
des Schlafes, besitzen. Der Gegensatz des Lebens ist der
Tod. Den einen Uebergang, das Sterben, kennen wir. Würde
nun kein zweiter Uebergang vom Tode zum Leben stattfinden,

so Aväre bald alles tot. Notwendigerweise muß also aus
dem Tode Avieder Lehen entstehen. Beim Tode kann nur die
Seele lebendig bleiben, weil der Körper sich in seine Teile
auflöst und zugrunde geht. Daher ist die Seele unsterblich,
sie geht in die Unterwelt.

Und nun die Beweiskraft dieses BeAveises für die
Unsterblichkeit der Seele! Sein Hauptfehler ist folgender: der
Satz «Entgegengesetzes entsteht aus Entgegengesetztem»,
ist eine Folgerung aus der platonischen Ideenlehre, welche in
allen Veränderungen etwas Beharrliches vorfindet. Wenn
sich hei einem Uebergang nichts erhält, so ist die Kluft
zAvischen den beiden Gegensätzen ohne Brücke. Was Avird

aber nun beim Uebergang aus dem Leben in den Tod und
umgekehrt als das Beharrliche vorausgesetzt? Gewiß nur die
Seele! Demnach ist das, Avas beAviesen Averden soll, nämlich
die Fortdauer der Seele im Obersatz schon als gewiß
vorausgesetzt. Der ganze BeAveis ist daher nichts, als ein Zirkelbeweis.

Dann ist ferner auch der Schluß auf die Notwendigkeit
eines zweiten Ueberganges vom Tode zum Leben, Aveil

sonst bald alles tot sein Avürde, auch nur auf einer Hypothese
begründet. Es liegt ihr nämlich die unerwiesene Voraussetzung

zugrunde, daß Gott nur eine schon von Aanfang an
bestimmte Anzahl Seelen geschaffen und auf die Gestirne
verteilt habe. Ein Solcher Mythus kann doch gewiß nicht
als Stütze für einen Beweis gelten.

Dieser erste BeAveis für die Unsterblichkeit der Seele ist
daher logisch unrichtig und ohne jegliche BeAveiskraft. Plato
aber nimmt trotzdem an, die Fortdauer der Seele damit
genügend bewiesen zu haben. (Forts, folgt.)

Zur Naturgefdiidite der Logik.
Von Prof. Dr. Baege.

I.
Die Logik, die Wissenschaft von den Formen das

Denkens, gilt als sogenannte normative Wissenschaft, d. h. als
eine Wissenschaft, die Regeln aufstellt, Vorschriften macht
usw. Diese Regeln, d. h. die Denkformen, gelten nun vielfach

noch als ein Urbesitz menschlichen Geistes. Zu solcher
Auffassung mußte man kommen, weil man nur die jetzt
gegebenen Denkformen studiert hatte, ohne nach ihrem
Ursprung und ihrer Entwicklung zu fragen. Man begnügte sich
mit >der Beschreibung der vorhandenen einzelnen logischen
Formen und ihrer äußeren1 Ordnung. So blieb die Logik auf
dem Niveau der einfachen Beschreibung und Systematik, also
auf einer primitiA'eren Wissenschaftsstufe stehen. Erst ganz
neuerdings haben einige Forscher angefangen, das Werden
und die Entwicklung logischer Denkfomien zu untersuchen.
Besonders bedeutsam und aufschlußreich erscheinen uns da
die Darlegungen des verstorbenen namhaften Naturforschers
H. Potonie, die wir deshalb auch unseren Betrachtungen zu
Grunde legen.

Alle Wissenschaften haben sich so entwickelt, daß erst
nach dem Was? und später (oft sehr viel später) erst die
Frage nach dem Wie? gestellt Avurde. In der Logik hat man
die Frage nach dem Wie? bis in die neueste Zeit einfach
durch die Annahme eines absoluten oder aprioristischen
Seins der Denkformen erledigt. Man lehrte, daß die
Denkformen der Logik schon vor aller Erfahrung (a priori)
vorhanden gewesen seien.. Von philosophischer Seite her hat
man die Beschäftigung mit der Frage nach dem Wie? der
Denkformen, nach ihrer Entstehung Aviederholt mit der
Begründung abgelehnt, daß man, um die Entstehung der
logischen Formen zu untersuchen, doch auch Avieder die Logik
nötig habe, und man könne doch nicht die Logik mit der
Logik prüfen. Dieser Eimvand sieht recht plausibel aus,
erscheint formal logisch völlig richtig und ist doch in
Wirklichkeit unberechtigt und falsch; denn alle Wissenschaft und
Technik ist dadurch zustande gekommen, daß wir die neuen
Erfahrungen mit Hilfe unserer älteren und vielfach "recht
mangelhaften Erfahrungen gebildet haben. Die Entwicklung
des Messers vom plumpen Feuersteinsplitter zum Mikrotom,
dem feinsten Schneideinstnunent, das wir heute besitzen,
ist ein Beispiel dafür, Avie aus höchst primitiven Anfängen
und unter Benutzung von äußerst primitiven Mitteln allmählich

doch ein so vollkommenes Instrument, wie es das
Mikrotom ist, hervorgehen konnte. Auch die Logik hat sich so
allmählich aus der Erfahrung herausgebildet und an ihr
ständig A'erbessert und A'ervollkommnet. Die logischen
Denkformen sind nicht ein Urbesitz der Menschheit, sondern ein
mühsam erarbeitetes Erbgut vergangener Geschlechter. Sie
sind entstanden aus der Unlogik. als ein Ergebnis der
allgemeinsten der allmenschlichen Erfahrung. Sie stellen die
hauptsächlichsten Denkgewohnheiten dar. Lediglich dieser
Gewohnheitscharakter ist es geAvesen, Avelcher die Gelehrten
in den Glauben eingelullt hat. daß die Denkformen uns
absolut gegeben seien. Etwas Absolutes, d. h. Beziehungsloses,
völlig Unabhängiges und für sich allein Bestehendes gibt es
aber nicht. Also kann es auch keine absolute Grundlage des



44 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

Denkens und der Wissenschaft in Gestalt der Logik geben.
Zwar sieht es häufig so aus, als ob das Denken über die
Erfahrung hinausgehen, als ob aus «reinem» Denken neue
Erkenntnisse gewonnen werden könnten; aber immer läßt sich
bei genauerem Hinsehen zeigen, daß die neue Erkenntnis,
der neue Gedanke gewonnen wurde durch eine gründliche
Erwerbung und Verarbeitung von Einzelerfahrungen, für
die nur ein neuer Zusammenhang, eine neue Beziehung
herausgefunden wurde.

Alles praktische und exakt wissenschaftliche Denken
ist aus der Erfahrung erwachsen, an der Erfahrung ständig
geprüft und geschult worden. Es kann deshalb auch nur das
hergeben, was die Welt an innerer und äußerer Erfahrung
in mannigfaltigster Form und Verknüpfungsrweise geboten
hat. Da liegt auch die Grenze unseres Denkens und Erken-
nerus. Wir können uns anstellen wie wir wollen, wir kommen
beim Denken nicht über einen Vergleich mit bereits
Bekanntem hinaus. Wir können neue Erfahrungen nur mit
alten, früheren Erfahrungen vergleichen und beschreiben.
Was wir als «tieferes» Denken bezeichnen, ist nur ein
Feststellen von Zusammenhängen und Beziehungen, die andere,
weil sie diese neuen Erfahrungen noch nicht gehabt oder
nicht beachtet haben, nicht konstatieren konnten. «Die
logischen oder Denkfonnen sind Abstraktionen der elementarsten

Erfahrungen jedermanns, es sind bequeme
Heraushebungen des ganz allgemein Erfahrbaren.» (H. Potonie.)

Erfahrung kann nur dort entstehen, wo eine
Wechselbeeinflussung von «loh» und «Umgebung» stattfindet. Sie
setzt gleich mit der Geburt ein. Die Erfahrungen, die wir
machen, ordnen wir schließlich, um uns innen zurecht zu
finden, also aus Nützlichkeitsgründen. Aehnliches fassen
wir — auf Grund der eigenartigen physiologischen Organisation

und Arbeitsweise unserer Hirnzellen — zu Begriffen
zusammen, d. h. wir heben gewisse gleiche Merkmale unserer

mannigfaltigen Erlebnisse heraus, hauptsächlich das,
worauf es uns besonders ankommt. Die Begriffsbildung
beruht also letzten Endes auf der Erfahrung. Auch die
abstrakten Begriffe, d. h. diejenigen, die sich als allgemeinste
Begriffe über die einzelnen Erfahrungen emporheben und
die bei oberflächlicher Betrachtung so völlig losgelöst von
aller Erfahrung erscheinen, z. B. Ausdehnung, Größe, Form,
sind auf dem gleichen Boden erwachsen wie die Begriffe
«Hund», «Stuhl», «Haus» usw., d. h. sie entstammen der
Erfahrung. Diese Begriffsbestimmungen enthalten nämlich
das, was allen Objekten (Gegenständen) gemeinsam ist. In
keinem dieser abstrakten Begriffe steckt etwas über oder
außer aller Erfahrung Liegendes drin. Wir haben nur den
Zusammenhang mit der Erfahrung vergessen, und die
autoritär-deduktive Unterrichtsmethode der Mathematik hat

Feuilleton.
Unglaublich — aber wahr.

Um Missverständnissen vorzubeugen, sei gesagt, dass es sich
im Folgenden nicht um eine boshafte Verspottung religiöser
Vorstellungen handelt, sondern dass die Schilderung des Erlebnisses
einem gut bürgerlichen, christlichen (Blatte entnommen wurde,
welches einleitend selber sagt: «Ein Abonnent berichtet uns über
das folgende, der Wahrheit entsprechende Erlebnis.» In seiner
sittlichen Entrüstung hat der Einsender leider nicht bemerkt, dass
er mit der Verbreitung dieser Darstellung sich einer bedenklichen
Gotteslästerung schuldig gemacht hat. Hätte ein Freidenker
solches geschrieben, würde man ihn als einen Rohling gebrandmarkt
haben, der die heiligsten Gefühle der Gläubigen mit Füssen
trete.

Ich muss gestehen, dass ich aus der Feder eines Freidenkers
diese Darstellung nicht in die «Geistesfreiheit» aufgenommen
hätte, aus der Befürchtung heraus, er habe sich zu sehr von
einer satyrischen Stimmung leiten lassen. Wenn aber ein Frommer

uns die heilige Gesellschaft in einer lächerlichen Posse
vorzuführen behebt, so haben wir keinen Grund, nicht auch unsern
Lesern damit ein kleines Vergnügen zu bereiten. — Das «Berner
Tagblatt» schreibt:

«Unglaublich — aber wahr. Ein Abonnent berichtet uns über
das folgende, der Wahrheit entsprechende Geschehnis: Ich gehe
hin und wieder in den Kino, vorausgesetzt, dass ich etwas
Vernünftiges zu sehen bekomme. So besuchte ich jüngst in einer
bekannten Stadt des Berner Jura den dortigen Kino, in welchem
an dem Abend der Film «Maria Magdalena» vorgeführt wurde.
Eine Hauskapelle war nicht engagiert, so wurde die Begleitmusik
einem automatischen Klavier anvertraut, welches vermittelst Rollen

in Tätigkeit gesetzt wurde. Natürlich wurden diese Rollen
grösstenteils bei gänzlicher Dunkelheit in den Klavizimbelkasten

schließlich auch dabei mitgewirkt, daß wir die Entstehung
dieser Begriffe aus der Erfahrung nicht genügend kennen
lernten oder beobachteten.

S.
«Durch das geheiligte Alter der Denkformen sind sie uns

so in Fleisch und Blut übergegangen, daß ihre Beziehungen
hinsichtlich ihrer Entstehung und überhaupt ihre
wissenschaftlichen Stellung übersehen werden.» (ff. Potoni6.) Die
logischen Denkformen sind älteste Geu;o/!nheifsprodukte
unseres Denkens und gelten als solche für unerschütterlich.
«Die biologische Tatsache des Einflusses der Gewohnheit ist
somit für das Verständnis unseres Verhaltens in unserem
Denken von der größten Wichtigkeit.» (H. Potonie.) Die
Erfahrungen, die wir zuerst machen, sind daher von höchster
Bedeutung für uns.

Zu der uns beeinflussenden Umgebung, aus der wir
unsere Erfahrungen bilden, gehören nämlich nicht nur die
mannigfaltigsten Sinneseindrücke aus der Außenwelt,
sondern insbesondere auch die Gedanken, die uns entgegentreten.

Die geistige Atmosphäre, in der wir aufwachsen, die
Welt der Gedanken, die Meinungen und Anschauungen, in
und unter denen wir leben, in die wir durch Erziehung,
Unterricht, Tradition und Gewöhnung hineingezogen werden,
sind für die meisten Menschen von bleibendem, lebenslänglichem

Einfluß. Das kommt daher, daß wir — besonders im
jugendlichen Alter — den Gedanken und Meinungen gegenüber,

die wir vorfinden, in die wir hineingeboren wurden,
uns genau so unkritisch und rein rezeptiv (aufnehmend)
verhalten, wie der Natur gegenüber. Die dadurch erworbene
Denkweise erscheint uns so schließlich als die allein richtige
und mögliche. Die aus der geistigen Umwelt auf diese Weise
schon in frühester Jugend aufgenommenen Gedanken, An^
sichten usw. werden dann oft so übermächtig, daß sie
lebenslänglich unser ganzes Denken beherrschen. Deshalb üben
auch ungewohnte Gedankengänge und selbst neue
Erfahrungen auf die meisten Menschen keinen oder nur einen
geringen Einfluß auf ihr Denken aus. Dieses hat sich eben
in die angelernten Bahnen festgefahren. Die Gewohnheit,
die Uebung machen uns blind gegenüber den außerhalb dieser

Bahnen liegenden Tatsachen. Meist nur dann, wenn
eine zwingende neue Erfahrung uns ganz besonders kräftig
trifft und innerlich aufrüttelt, wirkt diese, und dann bleiben
neue Gedankengänge haften.

Die Denkformen müssen wir als aus den primitivsten
Denkregungen entstanden betrachten, und sie sind durch
Gedankenselektion, d. h. durch eine Gedankenverknüpfung,
entstanden, die mit der Erfahrung im Einklang stand. Wie
die Eigentümlichkeiten und Merkmale des tierischen Körpers
durch natürliche Zuchtwahl als Anpassungen im Kampf ums
Dasein entstanden sind, ebenso lassen sich die Eigentüm-

geschoben, so dass der betreffende Angestellte den Titel des
Stückes nicht lesen konnte. So begab es sich denn, dass das
Instrument, unverantwortlich wie auch der Angestellte, stellenweise

Musikstücke zum besten gab, die weder zum Film
überhaupt, am allerwenigsten aber zu den betreffenden Stellen pass-
ten. Nach einer Einleitung begann der Film mit Johannes dem
Täufer und dessen Hinrichtung, wobei Salome mit dem Haupte
desselben erschien; in demselben Moment leierte der Kasten
das bekannte Couplet herunter: „Puppchen, du bist mein Augenstern",

und gleich hernach während des Tanzes der Salome den
Walzer aus der «Lustigen Witwe». Im Verlaufe des Stückes.
als Maria Magdalena, die Büsserin, sich zu Jesus bekannte und
ihn aufsuchen ging, fand sie wohl das Lokal, in welchem das
heilige Abendmahl stattgefunden hatte, doch waren die Jünger
mit Jesus bereits nach dem Oelherge aufgebrochen. Sie erkannte
den Platz, an welchem dieser gesessen hatte, an dem dort befindlichen

Becher, hob solchen zum Munde und trank daraus. Wie
zum Hohne darüber erklang aus der Ecke der Gassenhauer:
„Trinken mer noch e Dröppchen". Da Maria Magdalena Jesu
und die Jünger auf dem Wege nach dem Oelberg antraf und ihn
fragte: „Mein Herr und Gebieter, wohin wandelst du?", erklang
gleichsam als Chor der Jünger Antwort: ..Wir gehn nach
Lindenau, dort ist der Himmel blau!" Die Kreuzigung Jesu und
der beiden Sünder blieb zwar dem Publikum erspart, doch war
in einer weitern Szene das Kreuz, an welchem Jesus befestigt
war, sichtbar, und am Fusse desselben kniend Maria Magdalena
mit erhobenen Händen. Wenn ich einmal, so oft ich es hörte,
das Couplet „Hupf mei Maderl und hupf recht hoch!"
verwünschte, so war es an dieser Stelle. Ich wäre gerne gegangen,
musste aber, da ich mitten in der Reihe sass, bis zum Aktschluss
bleiben. Als nun aber Maria das Grab besuchen wollte, solches
jedoch in dem Gewölbe leer vorfand und sich voller Verzweiflung
entfernen wollte, schien einer der davor postierten Engel zu
fragen (so erklang wenigstens der Schlager aus dem lieben Augustin



Nr. 6 GEISTESFREIHEIT 45

lichkeiten unseres Denkens, die logischen Denkformen, als
durch natürliche Zuchtwahl entstandene Anpassungen erklären.

Auch die primitiven Denkregungen des Urmenschen
haben zunächst nach allein möglichen Richtungen hin
gezielt, waren variabel (wandlungsfähig), aber nur die passenden,

die lebensfördernden blieben erhalten, wurden also im
Kampf ums Dasein ausgelesen und schließlich als feststehende

Denkformen von Generation zu Generation weitergegeben.

Schon Nietzsche sagt: «Der größte Fortschritt, den die
Menschen gemacht haben, liegt darin, daß sie richtig schlies-
sen. Das ist ja nicht so etwas Natürliches sondern ist
spät erlernt und jetzt noch nicht zur Herrschaft gelangt. Das
falsche Schließen ist in älteren Zeiten die Regel: Und die
Mythologie aller Völker, ihre Magie und ihr Aberglaube, ihr
religiöser Kultus, ihr Recht sind die unerschöpflichen
Beweismittel für diesen Satz.»

Der Ausleseapparat in den Denkformen, die Gedanken-
selektion, findet natürlich auch heute noch statt und ist
besonders in dem Bemühen der modernen Naturwissenschaft,
alle Ueberbleihsel mystisch-metaphysischen Denkens aus
ihren Denkmethoden auszuschalten, augenfällig zu beobachten.

(Schluß folgt.)

Aus- und Inländisches.

Deutschland.
Eine Staatskirche besteht in Deutschland laut Artikel

137 der Reichsverfassung nicht,
aber Preußens Voranschlag für das Jahr 1926/27 sieht

folgende Posten vor:
für die Volksschulen 75 000 Mark
für die Volksbüchereien 300 000 „
für Turnen und Sport 422 000 „für die Kirche 70 590 800 „

Bayern :

für Errichtung und Förderung von
Schulbüchereien

für die Förderung des
Volksbildungswesens 25 000

für besonders angestellte Religionslehrer

545 00
für die evangelische Kirche 8 344 330

für die katholische Kirche 23 790 320

10 000

Thüringen hat 1925/26 verausgabt:
für die Heimvolkshochschule Tinz 29 940

für die Förderung des Arheitsunter-
richtes 6 000Mark(ü)

für die Schulgesundheitspf lege 6 200 „
für die Kirche 3 235 000 „
Aus Bayern ist im besondern noch zu melden, daß heute

ein Drittel aller Lehrpersonen Nonnen sind, und die
Wirkung des Konkordates befindet sich erst in den Anfängen!

(Nach dem «Atheist».)

Der Kampf um die Schule in Deutschland. Der
evangelisch-lutherische Landesverein für Sachsen faßte anfangs
April d. J. folgende Resolutionen:

a) Zur Lehrerbildung: Die neue Prüfungsordnung für
die in den beiden pädagogischen Instituten Sachsens
auszubildenden Religionslehrer an Volksschulen ist ohne jede
Mitwirkung der Kirche zustande gekommen und genügt in
keiner Weise zur Verwirklichung der Bestimmungen der
Reichsverfassung, wonach der Religionsunterricht in
Uebereinstimmung mit den Grundsätzen der Kirche zu stehen hat.
(Art. 149 der R.-V.) Wir fordern daher, daß1 die Kirche —
gegenüber dem Staat die gesetzlich anerkannte Vertreterin
des christlichen Hauses, bei der Aufstellung der Lehrpläne
und Abnahme der Prüfung mitwirkt.» (Was soviel heißt als:
Die künftigen Lehrer haben sich der Kirche zu unterwerfen
und ihr zu dienen; die Kirche sucht sich die gefügigen
Elemente aus, die willig nach ihrer Pfeife tanzen, die Aufrechten

haben das Nachsehen.)
b) Zum Lehrplan für den Religionsunterricht: Noch

immer hat Sachsen keinen Lehrplan für den Religionsunterricht
in den Schulen, der mit den Grundsätzen der Kirche

übereinstimmt. Bei der Aufstellung der jetzt endlich
angekündigten neuen Lehrpläne fordern wir Mitwirkung der
Kirche, die pflichtgemäß dafür zu sorgen hat, daß die Rechte
des christlichen Hauses gesichert werden. Wir fordern
insbesondere Wiedereinführung des Katechismusunterrichtes
in gesonderten Stunden und Erhöhung der Wochenstundenzahl

von zwei auf die früheren vier.
c) Zum Reichschulgeseiz: Wir begrüßen die Absicht des

Reichsinnenministers, demnächst ein Reiohsschulgesetz dem
Reichstage vorzulegen. Selbstverständliche Pflicht jeder
Regierung ist es, dabei das Verfassungsmäßige Recht des christlichen

Hauses auf Schulen seines Bekenntnisses gesetzlich
zu sichern. Die Sicherung dieses Rechtes bedingt entsprechende

konfessionelle Lehrerbildung und gesetzliche Zulassung

von privaten Lshrerbildiingsanstalten und Schulen.

Im Kanton Zürich
wo der kantonale Erziehungsdirektor Dr. Mousson mit großem

Eifer, der eines besseren Zweckes würdig wäre, auf die

auf dem Klavier): „Anna, was ist denn mit dir? Anna, was willst
du noch hier?" Doch jetzt hatte ich genug und drückte mich, als
es hell geworden war. In Zukunft werde ich mich aber vor
Besuch eines Kino erst überzeugen, ob eine Hauskapelle die
Begleitmusik besorgt.»

Was ich in der Zeitung gelesen habe.
Unter diesem Titel lieferte mir jüngst eine zwölfjährige Schülerin

folgenden Aufsatz:
«Heute gab mir Papa eine Zeitschrift. Darin habe ich

folgendes Geschichtchen gelesen: Auf einer Strasse bei München
ereignete sich ein Autounglück. Ein Mann war tot, eine Frau
leicht verletzt, die andere Frau schwer verletzt. Nur ein Mann
konnte sich retten, indem er aus dem Auto sprang. Dieser Mann
wollte in das nächste Dorf springen, um Hilfe zu holen. Da traf
er auf dem Wege einen Pfarrer. Der Mann sagte: «Komm doch
zu Hilfe, es ist ein Unglück passiert.» Der Pfarrer antwortete:
Ich muss erst wissen, was für einer Religion diese angehören.»

Da sprach der Mann: «Ich bin ein Christ, aber die andern sind
Juden.» Da antwortete der Pfarrer: «Dann habe ich dabei nichts
zu tun.» Der Pfarrer ging dann ruhig weiter. Das war aber nicht
schön vom Pfarrer.»

Man darf annehmen dass der Herr Pfarrer das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter kannte, und auch das Sprüchlein «Wo
ich bin und was ich tu', sieht mir Gott, mein Vater zu». Aber
das ist fürs Volk. Ja, liebes Kind, du wirst in deinem Leben
noch oft Gelegenheit bekommen, zu urteilen: «Das war aber nicht
schön vom Pfarrer.» B, Lehrer.

Da stand der Jurist auf und sprach: «Meine Herren, meine
Wissenschaft ist wohl die älteste! Denn als Gott Adam und Eva
aus dem Paradiese vertrieb, war das der erste Rechtsspruch!»
Sprach's und setzte sich triumphierend nieder!

Da meldete sich der Arzt zum Wort: «Meine Herren, meine
Wissenschaft ist denn doch noch ein wenig älter! Denn als Gott
aus Adam eine Rippe nahm, um daraus die Eva zu schaffen, war
das der erste chirurgische Eingriff!»

Als die Beifallsrufe rund herum einigermassen verstummt
waren, stand der Ingenieur auf, sah sich um, war sich seiner
Sache gewiss und sprach mit stolzer Bescheidenheit: «Und doch,
meine Herren, ist meine Wissenschaft wohl die älteste! Denn als
Gott am ersten Schaffenstage sprach: „Es werde Licht", war das
die erste technische Tat!»

Doch als der stürmische Jubel ringsum verklang, stand der
Theologe auf und sagte mit feinem Lächeln: «Meine Herren,
meine Wissenschaft ist wohl die allerälteste! Denn ehvor es Licht
ward, war es dunkel!» («Der blaue Montag»)

Selbsterkenntnis I
An einem Tische sassen die Vertreter vierer Fakultäten und

stritten sich darum, welche Wissenschaft wohl von allen die
älteste wäre!

Literatur.
Ludwig Eldersch, Irrweg des Glaubens. Mit diesem Buche

hat der Verfasser (Mitarbeiter der «Geistesfreiheit») die freigeistige

Literatur um ein wertvolles Stück bereichert. In einer
ansehnlichen Reihe in sich abgeschlossener Kapitel, die in ihrer
Gesamtheit aber doch ein Ganzes bilden, behandelt er eine Menge
von Fragen, an denen niemand achtlos vorübergehen kann, der
sich ernstlich mit Lebensanschauungsproblemen befasst. —
Zutreffend erklärt er den Zweifel als den Grund des für den
Kulturfortschritt bedeutsamen Kritisierens, die Erfahrung als das
Fundament des Wissens. Er bekämpft die Lehre vom Zweck im
Weltgeschehen, sucht die Begriffe Raum und Zeit zu klären und
wendet sich gegen den Dogmatismus jeglicher Art. Das religiöse
Problem erfassend, stellt er die zwei Gumdtypen des geistigen


	Zur Naturgeschichte der Logik : [1. Teil]

