Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 6

Artikel: Plato's Unsterblichkeitsidee : [1. Teil]
Autor: Limacher, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9 _ GEISTESFREIHEIT S Nr. 6

mittel genannt; ein Vorgehen in dieser Richtung muB aber
den Ortsgruppen {iberlassen werden. Betreffend Plakaten
zur Propaganda fiir -die «Geistesfreiheit> moégen sich die
Ortsgruppen an die Propaganda-Kommission der Ortsgruppe
Bern wenden, die iiber die Kosten der Herstellung und des
Anschlages gerne Auskunft erteilt. Die Vorstinde der Orts-
gruppen werden ersucht, den Kiosken, die unser Organ fiih-
ren, vermehrte Aufmerksamkeit zuzuwenden. Gesinnungs-
freund Wagner aus Bern berichtet iiber die letztjiihrige
Hauptversammlung der westschweizerischen Freidenker in
Neuenburg, an der er als Abgeordneter der F. V. S. teilge-
nommen hatte. Als Verterter der westschweizerischen Frei-
denker war Bernhard Freuler aus Yverdon zugegen. Im
Kanton Tessin besteht zurzeit keine freigeistige Organisa-
tion, weshalh mit den dortigen, Gesinnungsfreunden bis
heute keine Verbindung angebahnt werden konnte.

Den vormittéglichen Verhandlungen schloB sich ein
dffentlicher Vortrag des Herrn E. E. Kluge, Prisident der
0O.-G. Ziirich, iiber «Freigeistige und kirchliche Staatsauf-
fagsung» in der Aula der Knabenrealschule an. In sehr
klaren Ausfiihrungen heleuchtete er besonders die Stellung
Roms zum Staate, zeigte, wie trotz der feindseligen Stellung
der Kirche zum Staate (sofern ich dieser weigert, sich be-
dingungslos der Kirche zu unterwerfen) Staat und Kirche
eine Interessengemeinschaft bilden, um das Volk unmiindig
zu erhalten, und stellte als fiir denkende Menschen zeitge-
miBe Forderungen auf einerseits die Befreiung aus geisti-
gem Sklaventum, deren &ufBleres Zeichen der Kirchenaustritt
ist, und anderseits als notwendige Folgerung der vom Staate
erkliarten Glaubens- und Gewissensfreiheit die Trennung von
Staat und Kirche. Der Vortrag war gut besucht. Die Inter-
essentenliste trug eine Reihe von Namen, so daB auf die
Griindung einer Ortsgruppe zu rechnen ist.

Am Schlusse der Verhandlungen, die bis 8% Uhr dau-
erten, wurde eine Sammlung zugunsten der Sturmgeschidig-
ten im Jura veranstaltet.

Dann ging’s hinaus in die Sonne, hinauf zu den leuch-
tenden, griinen Hohen von Leubringen und Magglingen, und
" «als die Zeit erfiillet war», schied wohl ein jeder und fuhr
der Heimat zu hochgestimmt, ermutigt, zukunftsfroh; hatte
man doch seine lieben alten Freunde wiedergesehen und
neue dazu gewonnen.

GruB euch allen! GruB euern Familien! GruB den Ge-
sinnungsfreunden, die diesmal nicht an die Tagung kommen
konnten! Und auf Wiedersehen {ibers Jahr! E. Br.

Plato’s Unsterblichkeitsidee.
Von Dr. F. Limacher.

Ueberall, wo sich auf irgend einem erkennbaren Gebiete
ein Fortschreiten vom Unentwickelten zum Vollkommenen
zeigt, geht dieses von Gegensiéitzen aus. Einseitigkeit ist ja
der Charakter des Unvollkommenen, innere und lebendige
Harmonie aber der des Ausgebildeten, dessen, was seine
Vollendung erreicht hat. Mit den Gegensétzen ist aber stets
der Mangel verbunden, daB sie eine extreme, daher fehler-
hafte Richtung bezeichnen. Daher konnen sie unmoglich
auf die Dauer Stand halten. Sie vernichten sich in ihrer
Einseitigkeit selbst und wecken das Bediirfnis nach etwas
Besserem. Das Erwachen dieses Bediirfnisses ist aber nur
die erste Phase dieses Fortschrittes; oft liegt noch eine lén-
gere Zeit zwischen seinem Entstehen und seiner Befriedi-
gung, und eine solche Epoche des Schwankens und Zweifels
gleicht einer gefiihrlichen Krisis, welcher nur eine frische,
jugendliche Kraft zu widerstehen vermag. Ist aber endlich
das Streben und Ringen nach Harmonie durch den Erfolg
gekront, dann geht die weitere Entwicklung ungehemmt und
in glénzender Weise vor sich.

Verfolgen wir in Wiirdigung dieser Bemerkungen die
Entwicklungsgeschichte der griechischen Philosophie, so
werden wir dieselben fast wortlich bestiitigt finden. Das er-

wachende BewuBtsein erfaBt zuerst das, was sich ihm am -

unmittelbarsten darstellt. Es war dies vor allem die duBere
Natur. Die ersten Versuche auf dem Gebiete der Philosophie
drehten sich daher um Erkldrungen der Natur aus rein phy-
sischer Ursache. Die Jonier sprachen von den Elementen als

dem Urquell des All’, ohne jedoch ihre Sache klar zu sehen.
Bald aber tauchten in dieser materiellen Anschauung der
Dinge selbst entgegengesetzte Ansichten auf. Wihrend die
eine philosophische Richtung die rein physische Welterkli-
rung zur Atomistik ausbildete, kamen die Eleaten, welche er-
kldrten, Endliches lasse sich nicht aus Endlichem, Verging-
liches nicht aus Verginglichem ableiten, zu einer unendlichen
Einheit. Was sie aber ihr «Eins» nannten, war weiter nichts,
als ein starrer, alles Leben und alle Vielheit ausschlieBender,
in sich: selbst dunkler Begriff. «<Eins ist Eins und nur dieses
hat Realitdt, ist aber zugleich Alles». Wenn die Atomisten
das wahrhaft Seiende nur in der objektiven, endlichen Welt
und alle Wahrheit nur in der sinnlichen Empfindung sahen,
so nahmen die Eleaten dagegen ein hochstes Prinzip, ihr
«Eins» als das allein Reale an und leugneten die Realitiit der
Wirklichkeit auBer in diesem «Eins». Doch verfielen sie bei
der niheren Erkldrung dieses «Eins» wieder auf materielle
Dinge und selbst, wenn Anaxagoras diesem «Eins» den stol-
zen Namen «Verstand» (nous) gibt, so lernen wir aus Plato’s
Phédon, daB er unter diesem absoluten Prinzip, unter dieser
Ursache nur das verstand, ohne welches die Ursache nicht
Ursache sein kann, welches aber selbst nicht die Ursache ist,
nidmlich «Materielles», wie Luft, Aether, Wasser und dergl.
mehr. Auch, wenn Heraklit das starre elastische Sein in dem
ewigen FluB des Werdens 16st, so hebt er dadurch die elea-
tische Einseitigkeit nicht auf, indem das Werden doch wie-
der das Sein voraussetzt, wohl aber zeigt er, wie Anaxagoras,
dadurch, daB er wieder das Materielle als das Wahre an-
nimmt, wie die beiden extremen Richtungen der damaligen
griechischen Philosophie sich beriihren, ohne sich jedoch in
Jarmonie aufzulosen. Was aus zwei so unverschnlich sich
entgegenstehenden Extremen folgen mubBte, trat auch bald
ein. Beide Systeme riefen Gegner hervor, welche sie einzig
dadurch, daB sie ihre Grundsétze konsequent weiter und ad
absurdum fiihrten, vernichteten. Es war leicht zu beweisen,
daB die bloBe Empfindung, welche der einen Richtung allein
maBgebend war, keine Wahrheit geben koénne, denn sonst
hiitte es so viele Wahrheiten geben miissen, als es indivi-
duelle Empfindungen gibt. 'Aber ebenso leicht war es auch,
die bewegungslose Einheit der Eleaten anzugreifen, welche
die endliche Dinglichkeit, das in stetem FluB begriffene
Werden nicht abzuleiten vermochte und daher seine Realitét
leugnen muBte. Die Sophistik war es, welche die negative
Rolle iibernahm, das Unhaltbare der beiden Richtungen dar-
zutun, ohne aber selbst etwas Positives dn die Stelle des Be-
strittenen hinstellen zu konnen. Konsequent kam sie endlich
zu dem SchluB, es gidbe gar keine Wahrheit und fiir alles
fasse sich ebenso viel pro wie contra sagen. Mit Hilfe der
Dialektik, welche die Sophistik aus der Art der eleatischen
Beweisfithrung sich bildete, gelang es ihr, diesen Grundsatz
sichtbar zu machen, damit der Philosophie allen Inhalt zu
nehmen und sie zu leerer Formenklauberei herab zu wiirdi-
gen. So sind wir also bei jener Krise, bei jener Periode des
Schwankens und des Zweifels angelangt, welche sich aus den
unverséhnten Gegensitzen in der friitheren griechischen Phi-
losophie ergeben muBte. Wenn vielleicht der Pythagoreis-
mus eine Mittelstellung einnnehmen konnte, so war er einer-
seits zu beschriinkt durch die duBleren Formen, in denen er
sich abschloB, als daB er auf die ganze Philosophie bedeu-
tend hitte einwirken konnen. Andererseits trug er aher auch
so viel Mythisches und Dunkles an sich, daB er hdchstens
einem groBeren Geiste Anhaltspunkte geben konnte, nicht
aber selbst die ausgleichende Rolle zu iihernehmen beféhigt
war. Hierzu fehlte ihm besonders etwas, das allein die all-
gemeine Verwirrung heben und das Dunkel erleuchten
konnte, némlich eine ethische Weltanschauung. Nur eine
solche konnte aus der Krisis erretten. Die jugendliche Kraft
des griechischen Geistes aber muBte siegen, siegte auch tat-
sidchlich. Sokrates war es, der zuerst anfing, in der Natur
einen hoheren Zweck zu suchen, als den bloB mechanischen,
mit dem dunklen Vorgefiihl, auf diese Weise der gesunke-
nen Philosophie wieder Inhalt geben und die herrschenden
Gegensiitze in Einklang bringen zu konnen. Das Letztere
zu erreichen, war ihm aber nicht vergonnt. Er hielt sich zu
sehr auf rein praktischem Boden und vermochte seine Ideen,
welche immer nur besonderen Fillen angepaBt waren, nicht
zu allgemein wissenschaftlicher Bedeutung zu erheben. Es
war einem anderen vorbehalten, das, was dieser groBe Prak-



Nr. 6 GEISTESFREIHEIT n

tiker angeregt hatte, zu einem theoretischen Gebdude zu ge-
stalten und so iiber Physik und Ethik als einigendes Moment
die Dialektik, die Wissenschaft des logischen Denkens zu
setzen. Plato sollte die bisher getrennten Systeme einigen
und dadurch der Philosophie, die in leerem Skeptizismus
ersterben zu wollen schien, neues Leben und neue hohere
geistige Triebkraft einhauchen. Darin liegt die ganz groB-
artige Mission Platos in der Entwicklungsgeschichte des
menschlichen Geistes, und nur von diesem Standpunkte aus
allein kann seine Stellung richtig gewiirdigt werden. Wenn
sein System mit den Fortschritten seiner Nachfolger, beson-
ders des Aristoteles, in Vergleichung gesetzt, auch mehrere
sehr mangelhafte Seiten aufweist, besonders die einseitig
griechische Weltanschauung im Gegensatz zu der kosmopo-
litischen aristotelischen, so erscheint er doch seinen Vor-
gingern gegeniiber in hellstem Glanze. In Plato verkorpert
sich ein Fortschritt, welcher die ganze Entwicklung der
Folgezeit bedingte und die Philosophie vom Rande des Un-
terganges wegri. — Ueber die Lebensverhiltnisse des Phi-
losophen miissen wir hier hinweggehen, es wiirde uns zu
weit fithren. Uebrigens ist das Wichtigste dariiber in jedem
Konversationslexikon enthalten. Nur erwihnt sei, daB er ein
Schiiler von Sokrates war. Wir wollen uns hier speziell mit
einer Seite des platonischen Systems néher befassen, nimlich
mit der Seele und deren Unsterblichkeit. Dieses Thema wird
allein schon geniigend Arbeit und Anregung verschaffen.

Das Objekt der Unsterblichkeitslehre ist natiirlich die
menschliche Seele. Plato sagt: «Seele ist im weitesten Sinne
alles, was sich durch sich selbst bewegt.» So spricht er von
einer Weltseele, einer Plantenseele, auch schon von Pflan-
zenseelen usw. Ist diese Bewegung eine unbewuBte, abhiingig
von Kréaften, welche unbewuBSt von Anfang an vorhanden
sind und mechanisch fortwirken, so hat man die tierische
Seele. Ist dagegen Freiheit und BewuBtsein damit verbunden,
so ist das die menschliche Seele. Diese ist einerseits an
den Korper gekettet und mit diesem verdnderlich, anderer-
seits aber durch die Erkenntnis und den Verstand mit
dem Gottlichen verbunden. Ersteres ist vergiinglich, letzte-
res unsterblich und dieser Teil ist es, der die Vielheit in der
Einheit bindet. Sie ist daher kein anschaulicher, sondern
ein bloB denkbarer Gegenstand, sie ist immateriell im Ge-
gensatz zum Korper, zur Materie. Sie ist, weil unkorperlich,
auch unteilbar, im Gegensatz zum Korper. Die Seele bedingt
das Leben im Korper, nicht umgekehrt, daher kann sie ohne
den Kdérper existieren. Diese Lehre von der Fortexistenz ist
der Brennpunkt der platonischen Philosophie und wird uns
ganz speziell interessieren, weil sie speziell in das Christen-
tum iibergegangen ist.

Sein erster Beweis von der Unsterblichkeit der Seele geht
von dem Mythos aus, daB die Seelen der Verstorbenen in der
Unterwelt fortleben, und weist nach, da8 dieser Volksglauben
auf sicherem Fundament ruhe. Die Beweisfiihrung ist fol-
gende: die tdgliche Erfahrung beweist, daB alles aus Entge-
gengesetztem wird, so das GrofBe, das Kleine, das Starke, das
Schwache usw., wobei immer zwei Uebergiinge stattfinden, so
z. B. liegt zwischen dem Kleinen und dem GroBen auf der ei-
nen Seite das Wachsen, auf der anderen das Abnehmen.
Diese Uebergéinge miissen doppelt sein, sonst wiirde in der
Natur die groBte Unordnung entstehen, welche konsequenter
Weise zur Vernichtung fiihren miiBte. Wire z. B. zwischen
Wachen und Schlafen nur ein einziger Uebergang, niimlich
das Einschlafen, so miite bald alles einerlei Zustand, den
des Schlafes, besitzen. Der Gegensatz des Lebens ist der
Tod. Den einen Uebergang, das Sterben, kennen wir. Wiirde
nun kein zweiter Uebergang vom Tode zum Leben stattfin-
den, so wiire bald alles tot. Notwendigerweise muBl also aus
-dem Tode wieder Leben entstehen. Beim Tode kann nur die
Seele lebendig bleiben, weil der Korper sich in seine Teile
auflost und zugrunde geht. Daher ist die Seele unsterblich,
sie geht in die Unterwelt.

Und nun die Beweiskraft dieses Beweises fiir die Un-
sterblichkeit der Seele! Sein Hauptfehler ist folgender: der
Satz <Entgegengesetzes entsteht aus Entgegengesetztem»,
ist eine Folgerung aus der platonischen Ideenlehre, welche in
allen Verdinderungen etwas Beharrliches vorfindet. Wenn
sich bei einem Uebergang nichts erhiilt, so ist die Kluft
zwischen den beiden Gegensitzen ohne Briicke. Was wird

aber nun beim Uebergang aus dem Leben in den Tod und
umgekehrt als dag Beharrliche voransgesetzt? Gewi nur die
Seele! Demnach ist das, was bewiesen werden soll, nimlich
die Fortdauer der Seele im Obersatz schon als gewill voraus-
gesetzt. Der ganze Beweis ist daher nichts, als ein Zirkelbe-
weis, Dann ist ferner auch der SchluB auf die Notwendig-
keit eines zweiten Ueberganges vom Tode zum Leben, weil
sonst hald alles tot sein wiirde, auch nur auf einer Hypothese
begriindet. Es liegt ihr niimlich die unerwiesene Voraus-
setzung zugrunde, da Gott nur eine schon von Aanfang an
bestimmte Anzahl Seelen geschaffen und auf die Gestirne
verteilt habe. Ein solcher Mythus kann doch gewiBl nicht
als Stiitze fiir einen Beweis gelten.

Dieser erste Beweis fiir die Unsterblichkeit der Seele ist
daher logisch unrichtig und ohne jegliche Beweiskraft. Plato
aber nimmt trotzdem an, die Fortdauer der Seele damit ge-
niigend bewiesen zu haben. (Forts. folgt.)

Zur Naturge[dichte der Logik.
Von Prof. Dr. Baege.
I

Die Logik, die Wissenschaft von den Formen d=s Den-
kens, gilt als sogenannte normative Wissenschaft, d. h. als
eine Wissenschaft, die Regeln aufstellt, Vorschriften macht
usw. Diese Regeln, d. h. die Denkformen, gelten nun viel-
fach noch als ein Urbesitz menschlichen Geistes. Zu solcher
Auffassung mufte man kommen, weil man nur die jetzt ge-
gebenen Denkformen studiert hatte, ohne nach ihrem Ur-
sprung und ihrer Entwicklung zu fragen. Man begniigte sich
mit der Beschreibung der vorhandenen einzelnen logischen
Formen und ihrer duBeren Ordnung. So blieb die Logik auf
dem Niveau der einfachen Beschreibung und Systematik, also
auf einer primitiveren Wissenschaftsstufe stehen. Erst ganz
neuerdings haben einige Forscher angefangen, das Werden
und die Entwicklung logischer Denkformen zu untersuchen.
Besonders bedeutsam und aufschluBreich erscheinen uns da
die Darlegungen des verstorbenen namhaften Naturforschers
H. Potonie, die wir deshalb auch unseren Betrachtungen zu
Grunde legen.

Alle Wissenschaften haben sich so entwickelt, daB erst
nach dem Was? und spiter (oft sehr viel spiter) erst die
Frage nach dem Wie? gestellt wurde. In der Logik hat man
die Frage nach dem Wie? his in die neueste Zeit einfach
durch die Annahme eines absoluten oder aprioristischen
Seins der Denkformen erledigt. Man lehrte, daB die Denk-
formen der Logik schon vor aller Erfahrung (a priori) vor-
handen gewesen seien.. Von philosophischer Seite her hat
man die Beschiiftigung mit der Frage nach dem Wie? der
Denkformen, nach ihrer Entstehung wiederholt mit der Be-
griindung abgelehnt, daB man, um die Entstehung der logi-
schen Formen zu untersuchen, doch auch wieder die Logik
nétig habe, und man konne doch nicht die Logik mit der
Logik priifen. Dieser Einwand sieht recht plausibel aus, er-
scheint formal logisch véllig richtig und ist doch in Wirk-
lichkeit unberechtigt und falsch; denn alle Wissenschaft und
Technik ist dadurch zustande gekommen, daB wir die neuen
Erfahrungen mit Hilfe unserer #lteren und vielfach "recht
mangelhaften Erfahrungen gebildet haben. Die Entwicklung
des Messers vom plumpen Feuersteinsplitter zum Mikrotom,
dem feinsten Schneideinstrument, das wir heute besitzen,
ist ein Beispiel dafiir, wie aus hiochst primitiven Anfiingen
und unter Benutzung von duBerst primitiven Mitteln allméh-
lich doch ein so vollkommenes Instrument, wie es das Mi-
krotom ist, hervorgehen konnte. Auch die Logik hat sich so
allméhlich aus der Erfahrung herausgebildet und an ihr
stiindig verbessert und vervollkommnet. Die logischen Denk-
formen sind nicht ein Urhesitz der Menschheit, sondern ein
mithsam erarbeitetes Erbgut vergangener Geschlechter. Sie
sind entstanden aus der Unlogik. als ein Ergebnis der all-
gemeinsten der allmenschlichen Frfahrung. Sie stellen die
hauptséichlichsten Denkgewohnheiten dar. Lediglich dieser
Geewohnheitscharakter ist es gewesen, welcher die Gelehrten
in den Glauben eingelullt hat. daB die Denkformen uns ab-
solut gegeben seien. Ftwas Absolutes, d. h. Beziehungsloses,
vollig Unabhéngiges und fiir sich allein Bestehendes gibt es
aber nicht. Also kann es auch keine ahsolute Grundlage des



	Plato's Unsterblichkeitsidee : [1. Teil]

