
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 6

Artikel: Plato's Unsterblichkeitsidee : [1. Teil]

Autor: Limacher, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GElSTESFREIHElt Nr. 642

mittel genannt; ein Vorgehen in dieser Richtung muß aber
den Ortsgruppen überlassen werden. Betreffend Plakaten
zur Propaganda für die «Geistesfreiheit» mögen sich die
Ortsgruppen an die Propaganda-Kommission der Ortsgruppe
Bern wenden, die über die Kosten der Herstellung und des
Anschlages gerne Auskunft erteilt. Die Vorstände der
Ortsgruppen werden ersucht, den Kiosken, die unser Organ führen,

vermehrte Aufmerksamkeit zuzuwenden. Gesinnungsfreund

Wagner aus Bern berichtet üher die letztjährige
Hauptversammlung der westschweizerischen Freidenker in
Neuenburg, an der er als Abgeordneter der F. V. S.
teilgenommen hatte. Als Verterter der westschweizerischen
Freidenker war Bernhard Freuler aus Yverdon zugegen. Im
Kanton Tessin besteht zurzeit keine freigeistige Organisation,

weshalb mit den dortigen. Gesinnungsfreunden bis
heute keine Verbindung angebahnt werden konnte.

Den vormittäglichen Verhandlungen schloß sich ein
öffentlicher Vortrag des Herrn E. E. Kluge, Präsident der
O.-G. Zürich, über «Freigeistige und kirchliche Staatsauffassung»

in der Aula der Knabenrealschule an. In sehr
klaren Ausführungen beleuchtete er besonders die Stellung
Roms zum Staate, zeigte, wie trotz der feindseligen Stellung
der Kirche zum Staate (sofern ich dieser weigert, sich
bedingungslos der Kirche zu unterwerfen) Staat und Kirche
eine Interessengemeinschaft bilden, um das Volk unmündig
zu erhalten, und stellte als für denkende Menschen zeitgemäße

Forderungen auf einerseits die Befreiung aus geistigem

Sklaventum, deren äußeres Zeichen der Kirchenaustritt
ist, und anderseits als notwendige Folgerung der vom Staate
erklärten Glaubens- und Gewissensfreiheit die Trennung von
Staat und Kirche. Der Vortrag war gut besucht. Die
Interessentenliste trug eine Reihe von Namen, so daß auf die
Gründung einer Ortsgruppe zu rechnen ist.

Am Schlüsse der Verhandlungen, die bis 3% Uhr
dauerten, wurde eine Sammlung zugunsten der Sturmgeschädigten

im Jura veranstaltet.
Dann ging's hinaus in die Sonne, hinauf zu den

leuchtenden, grünen Höhen von Leubringen und Magglingen, und
«als die Zeit erfüllet war», schied wohl ein jeder und fuhr
der Heimat zu hochgestimmt, ermutigt, zukunftsfroh; hatte
man doch seine liehen alten Freunde wiedergesehen und
neue dazu gewonnen.

Gruß euch allen! Gruß euern Familien! Gruß den
Gesinnungsfreunden, die diesmal nicht an die Tagung kommen
konnten! Und auf Wiedersehen übers Jahr! E. Br.

Plato's Unsterblichkeitsidee.
Von Dr. F. Limacher.

Ueberall, wo sich auf irgend einem erkennbaren Gebiete
ein Fortschreiten vom Unentwickelten zum Vollkommenen
zeigt, geht dieses von Gegensätzen aus. Einseitigkeit ist ja
der Charakter des Unvollkommenen, innere und lebendige
Harmonie aber der des Ausgebildeten, dessen, was seine
Vollendung erreicht hat. Mit den Gegensätzen ist aber stets
der Mangel verbunden, daß sie eine extreme, daher fehlerhafte

Richtung bezeichnen. Daher können sie unmöglich
auf die Dauer Stand halten. Sie vernichten sich in ihrer
Einseitigkeit selbst und wecken das Bedürfnis nach etwas
Besserem. Das Erwachen dieses Bedürfnisses ist aber nur
die erste Phase dieses Fortschrittes; oft liegt noch eine
längere Zeit zwischen seinem Entstehen und seiner Befriedigung,

und eine solche Epoche des Schwankens und Zweifels
gleicht einer gefährlichen Krisis, welcher nur eine frische,
jugendliche Kraft zu widerstehen vermag. Ist aber endlich
das Streben und Ringen nach Harmonie durch den Erfolg
gekrönt, dann geht die weitere Entwicklung ungehemmt und
in glänzender Weise vor sich.

Verfolgen wir in Würdigung dieser Bemerkungen die
Entwicklungsgeschichte der griechischen Philosophie, so
werden wir dieselben fast wörtlich bestätigt finden. Das
erwachende Bewußtsein erfaßt zuerst das, was sich ihm am
unmittelbarsten darstellt. Es war dies vor allem die äußere
Natur. Die ersten Versuche auf dem Gebiete der Philosophie
drehten sich daher um Erklärungen der Natur aus rein
physischer Ursache. Die Jonier sprachen von den Elementen als

dem Urquell des All', ohne jedoch ihre Sache klar zu sehen.
Bald aber tauchten in dieser materiellen Anschauung der
Dinge selbst entgegengesetzte Ansichten auf. Während die
eine philosophische Richtung die rein physische Welterklärung

zur Atomistik ausbildete, kamen die Eleaten, welche
erklärten, Endliches lasse sich nicht aus Endlichem, Vergängliches

nicht aus Vergänglichem ableiten, zu einer unendlichen
Einheit. Was sie aber ihr «Eins» nannten, war weiter nichts,
als ein starrer, alles Leben und alle Vielheit ausschließender,
in sich selbst dunkler Begriff. «Eins ist Eins und nur dieses
hat Realität, ist aber zugleich Alles». Wenn die Atomisten
das wahrhaft Seiende nur in der objektiven, endlichen Welt
und alle Wahrheit nur in der sinnlichen Empfindung sahen,
so nahmen die Eleaten dagegen ein höchstes Prinzip, ihr
«Eins» als das allein Reale an und leugneten die Realität der
Wirklichkeit außer in diesem «Eins». Doch verfielen sie bei
der näheren Erklärung dieses «Eins» wieder auf materielle
Dinge und selbst, wenn Anaxagoras diesem «Eins» den stolzen

Namen «Verstand» (nous) gibt, so lernen wir aus Plato's
Phädon, daß er unter diesem absoluten Prinzip, unter dieser
Ursache nur das verstand, ohne welches die Ursache nicht
Ursache sein kann, welches aber selbst nicht die Ursache ist,
nämlich «Materielles», wie Luft, Aether, Wasser und dergl.
mehr. Auch, wenn Heraklit das starre elastische Sein in. dem
ewigen Fluß des Werdens löst, so hebt er dadurch die elea-
tische Einseitigkeit nicht auf, indem das Werden doch wieder

das Sein voraussetzt, wohl aber zeigt er, wie Anaxagoras,
dadurch, daß er wieder das Materielle als das Wahre
annimmt, wie die beiden extremen Richtungen der damaligen
griechischen Philosophie sich berühren, ohne sich jedoch in
Harmonie aufzulösen. Was aus zwei so unversöhnlich sich
entgegenstehenden Extremen folgen mußte, trat auch bald
ein. Beide Systeme riefen Gegner hervor, welche sie einzig
dadurch, daß sie ihre Grundsätze konsequent weiter und ad
absurdum führten, vernichteten. Es war leicht zu beweisen,
daß die bloße Empfindung, welche der einen Richtung allein
maßgebend war, keine Wahrheit geben könne, denn sonst
hätte es so viele Wahrheiten geben müssen, als es individuelle

Empfindungen gibt. 'Aber ebenso leicht war es auch,
die bewegungslose Einheit der Eleaten anzugreifen, welche
die endliche Dinglichkeit, das in stetem Fluß begriffene
Werden nicht abzuleiten vermochte und daher seine Realität
leugnen mußte. Die Sophistik war es, welche die negative
Rolle übernahm, das Unhaltbare der beiden Richtungen
darzutun, ohne aber selbst etwas Positives dn die Stelle des
Bestrittenen hinstellen zu können. Konsequent kam sie endlich
zu dem Schluß, es gäbe gar keine Wahrheit und für alles
lasse sich ebenso viel pro wie contra sagen. Mit Hilfe der
Dialektik, welche die Sophistik aus der Art der eleatischen
Beweisführung sich bildete, gelang es ihr, diesen Grundsatz
sichtbar zu machen, damit der Philosophie allen Inhalt zu
nehmen und sie zu leerer Formenklauberei herab zu würdigen.

So sind wir also bei jener Krise, bei jener Periode des
Schwankens und des Zweifels angelangt, welche sich aus den
unversöhnten Gegensätzen in der früheren griechischen
Philosophie ergeben mußte. Wenn vielleicht der Pythagoreis-
tnus eine Mittelstellung einnnehmen konnte, so war er einerseits

zu beschränkt durch die äußeren Formen, in denen er
sich abschloß, als daß er auf die ganze Philosophie bedeutend

hätte einwirken können. Andererseits trug er aber auch
so viel (Mythisches und Dunklest an sich, daß er höchstens
einem größeren Geiste Anhaltspunkte geben konnte, nicht
aber selbst die ausgleichende Rolle zu übernehmen befähigt
war. Hierzu fehlte ihm besonders etwas, das allein die
allgemeine Verwirrung heben und das Dunkel erleuchten
konnte, nämlich eine ethische Weltanschauung. Nur eine
solche konnte aus der Krisis erretten. Die jugendliche Kraft
des griechischen Geistes aber mußte siegen, siegte auch
tatsächlich. Sokrates war es, der zuerst anfing, in der Natur
einen höheren Zweck zu suchen, als den bloß mechanischen,
mit dem dunklen Vorgefühl, auf diese Weise der gesunkenen

Philosophie wieder Inhalt geben und die herrschenden
Gegensätze in Einklang bringen zu können. Das Letztere
zu erreichen, war ihm aber nicht vergönnt. Er hielt sich zu
sehr auf rein praktischem Boden und vermochte seine Ideen,
welche immer nur besonderen Fällen angepaßt waren, nicht
zu allgemein wissenschaftlicher Bedeutung zu erheben. Es
war einem anderen vorbehalten, das, was dieser große Prak-



Nr. 6 GEISTES FREIHEIT 43

tiker angeregt hatte, zu einem theoretischen Gebäude zu
gestalten und so über Physik und: Ethik als einigendes Moment
die Dialektik, die Wissenschaft des logischen Denkens zu
setzen. Plato sollte die bisher getrennten Systeme einigen
und dadurch der Philosophie, die in leerem Skeptizismus
ersterben zu "wollen schien, neues Leben und neue höhere
geistige Triebkraft einhauchen. Darin liegt die ganz
großartige Mission Piatos in der Entwicklungsgeschichte des
menschlichen Geistes, und nur von diesem Standpunkte aus
allein kann seine Stellung richtig gewürdigt Averden. Wenn
sein System mit den Fortschritten seiner Nachfolger, besonders

des Aristoteles, in Vergleichung gesetzt, auch mehrere
sehr mangelhafte Seiten aufweist, besonders die einseitig
griechische Weltanschauung im Gegensatz zu der kosmopolitischen

aristotelischen, so erscheint er doch seinen
Vorgängern gegenüber in hellstem Glänze. In Plato verkörpert
sich ein Fortschritt, welcher die ganze Entwicklung der
Folgezeit bedingte und die Philosophie vom Rande des
Unterganges wegriß. — Ueber die Lebensverhältnisse des
Philosophen müssen wir hier himveggehen, es würde uns zu
weit führen. Uebrigens ist das Wichtigste darüber in jedem
Konversationslexikon enthalten. Nur erwähnt sei, daß er ein
Schüler von Sokrates war. Wir wollen uns hier speziell mit
einer Seite des platonischen Systems näher befassen, nämlich
mit der Seele lind deren Unsterblichkeit. Dieses Thema wird
allein schon genügend Arbeit und Anregung verschaffen.

Das Objekt der Unsterblichkeitslehre ist natürlich die
menschliche Seele. Plato sagt: «Seele ist im weitesten Sinne
alles, was sich durch sich selbst bewegt.» So spricht er von
einer Weltseele, einer Plantenseele, auch schon Von
Pflanzenseelen usw. Ist diese BeAvegung eine unbeAvußte, abhängig
von Kräften, Avelche unbewußt von Anfang an vorhanden
sind und mechanisch fortAvirken, so hat man die tierische
Seele. Ist dagegen Freiheit und BeAVußtsein damit verbunden,
so ist das die menschliche Seele. Diese ist einerseits an
den Körper gekettet und mit diesem veränderlich, andererseits

aber durch die Erkenntnis und den Verstand mit
dem Göttlichen verbunden. Ersteres ist vergänglich, letzteres

unsterblich und dieser Teil ist es, der die Vielheit in der
Einheit bindet. Sie ist daher kein anschaulicher, sondern
ein bloß denkbarer Gegenstand, sie ist immateriell im
Gegensatz zum Körper, zur Materie. Sie ist, Aveil unkörperlich,
auch unteilbar, im Gegensatz zum Körper. Die Seele bedingt
das Leben im Körper, nicht umgekehrt, daher kann sie ohne
den Körper existieren. Diese Lehre von der Fortexistenz ist
der Brennpunkt der platonischen Philosophie und Avird uns
ganz speziell interessieren, weil sie speziell in das Christentum

übergegangen ist.
Sein erster Beweis von der Unsterblichkeit der Seele geht

von dem Mythos aus, daß die Seelen der Verstorbenen in der
Unterwelt fortleben, und Aveist nach, daß dieser Volksglauben
auf sicherem Fundament ruhe. Die BeAveisführung ist
folgende: die tägliche Erfahrung beAveist, daß alles aus
Entgegengesetztem Avird, so das Große, das Kleine, das Starke, das
SchAvache usw., Avobei immer ZAvei Uebergänge stattfinden, so
z. B. liegt zwischen dem Kleinen und dem Großen auf der
einen Seite das Wachsen, auf der anderen das Abnehmen.
Diese Uebergänge müsseh doppelt sein, sonst Avürde in der
Natur die größte Unordnung entstehen, Avelche konsequenter
Weise zur Vernichtung führen müßte. Wäre z. B. zAvischen
Wachen und Schlafen nur ein einziger Uebergang, nämlich
das Einschlafen, so müßte bald alles einerlei Zustand, den
des Schlafes, besitzen. Der Gegensatz des Lebens ist der
Tod. Den einen Uebergang, das Sterben, kennen wir. Würde
nun kein zweiter Uebergang vom Tode zum Leben stattfinden,

so Aväre bald alles tot. Notwendigerweise muß also aus
dem Tode Avieder Lehen entstehen. Beim Tode kann nur die
Seele lebendig bleiben, weil der Körper sich in seine Teile
auflöst und zugrunde geht. Daher ist die Seele unsterblich,
sie geht in die Unterwelt.

Und nun die Beweiskraft dieses BeAveises für die
Unsterblichkeit der Seele! Sein Hauptfehler ist folgender: der
Satz «Entgegengesetzes entsteht aus Entgegengesetztem»,
ist eine Folgerung aus der platonischen Ideenlehre, welche in
allen Veränderungen etwas Beharrliches vorfindet. Wenn
sich hei einem Uebergang nichts erhält, so ist die Kluft
zAvischen den beiden Gegensätzen ohne Brücke. Was Avird

aber nun beim Uebergang aus dem Leben in den Tod und
umgekehrt als das Beharrliche vorausgesetzt? Gewiß nur die
Seele! Demnach ist das, Avas beAviesen Averden soll, nämlich
die Fortdauer der Seele im Obersatz schon als gewiß
vorausgesetzt. Der ganze BeAveis ist daher nichts, als ein Zirkelbeweis.

Dann ist ferner auch der Schluß auf die Notwendigkeit
eines zweiten Ueberganges vom Tode zum Leben, Aveil

sonst bald alles tot sein Avürde, auch nur auf einer Hypothese
begründet. Es liegt ihr nämlich die unerwiesene Voraussetzung

zugrunde, daß Gott nur eine schon von Aanfang an
bestimmte Anzahl Seelen geschaffen und auf die Gestirne
verteilt habe. Ein Solcher Mythus kann doch gewiß nicht
als Stütze für einen Beweis gelten.

Dieser erste BeAveis für die Unsterblichkeit der Seele ist
daher logisch unrichtig und ohne jegliche BeAveiskraft. Plato
aber nimmt trotzdem an, die Fortdauer der Seele damit
genügend bewiesen zu haben. (Forts, folgt.)

Zur Naturgefdiidite der Logik.
Von Prof. Dr. Baege.

I.
Die Logik, die Wissenschaft von den Formen das

Denkens, gilt als sogenannte normative Wissenschaft, d. h. als
eine Wissenschaft, die Regeln aufstellt, Vorschriften macht
usw. Diese Regeln, d. h. die Denkformen, gelten nun vielfach

noch als ein Urbesitz menschlichen Geistes. Zu solcher
Auffassung mußte man kommen, weil man nur die jetzt
gegebenen Denkformen studiert hatte, ohne nach ihrem
Ursprung und ihrer Entwicklung zu fragen. Man begnügte sich
mit >der Beschreibung der vorhandenen einzelnen logischen
Formen und ihrer äußeren1 Ordnung. So blieb die Logik auf
dem Niveau der einfachen Beschreibung und Systematik, also
auf einer primitiA'eren Wissenschaftsstufe stehen. Erst ganz
neuerdings haben einige Forscher angefangen, das Werden
und die Entwicklung logischer Denkfomien zu untersuchen.
Besonders bedeutsam und aufschlußreich erscheinen uns da
die Darlegungen des verstorbenen namhaften Naturforschers
H. Potonie, die wir deshalb auch unseren Betrachtungen zu
Grunde legen.

Alle Wissenschaften haben sich so entwickelt, daß erst
nach dem Was? und später (oft sehr viel später) erst die
Frage nach dem Wie? gestellt Avurde. In der Logik hat man
die Frage nach dem Wie? bis in die neueste Zeit einfach
durch die Annahme eines absoluten oder aprioristischen
Seins der Denkformen erledigt. Man lehrte, daß die
Denkformen der Logik schon vor aller Erfahrung (a priori)
vorhanden gewesen seien.. Von philosophischer Seite her hat
man die Beschäftigung mit der Frage nach dem Wie? der
Denkformen, nach ihrer Entstehung Aviederholt mit der
Begründung abgelehnt, daß man, um die Entstehung der
logischen Formen zu untersuchen, doch auch Avieder die Logik
nötig habe, und man könne doch nicht die Logik mit der
Logik prüfen. Dieser Eimvand sieht recht plausibel aus,
erscheint formal logisch völlig richtig und ist doch in
Wirklichkeit unberechtigt und falsch; denn alle Wissenschaft und
Technik ist dadurch zustande gekommen, daß wir die neuen
Erfahrungen mit Hilfe unserer älteren und vielfach "recht
mangelhaften Erfahrungen gebildet haben. Die Entwicklung
des Messers vom plumpen Feuersteinsplitter zum Mikrotom,
dem feinsten Schneideinstnunent, das wir heute besitzen,
ist ein Beispiel dafür, Avie aus höchst primitiven Anfängen
und unter Benutzung von äußerst primitiven Mitteln allmählich

doch ein so vollkommenes Instrument, wie es das
Mikrotom ist, hervorgehen konnte. Auch die Logik hat sich so
allmählich aus der Erfahrung herausgebildet und an ihr
ständig A'erbessert und A'ervollkommnet. Die logischen
Denkformen sind nicht ein Urbesitz der Menschheit, sondern ein
mühsam erarbeitetes Erbgut vergangener Geschlechter. Sie
sind entstanden aus der Unlogik. als ein Ergebnis der
allgemeinsten der allmenschlichen Erfahrung. Sie stellen die
hauptsächlichsten Denkgewohnheiten dar. Lediglich dieser
Gewohnheitscharakter ist es geAvesen, Avelcher die Gelehrten
in den Glauben eingelullt hat. daß die Denkformen uns
absolut gegeben seien. Etwas Absolutes, d. h. Beziehungsloses,
völlig Unabhängiges und für sich allein Bestehendes gibt es
aber nicht. Also kann es auch keine absolute Grundlage des


	Plato's Unsterblichkeitsidee : [1. Teil]

