
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 5

Artikel: Ohne Religion keine Sittlichkeit : [3. Teil]

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Jahrgang — Au|lage: 1250 Nr. 5 ZÜRICH, 31. Mai 1926

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 9. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Gesdiäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel 5.
Postdiedckonto V 6915

Die Religion hat in jeder Beziehung Bankerott gemacht,
gegenüber der Moral wie gegenüber der Wissenschaft.

Popper - Lynheus.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile (elnsp. 25 Cts.)
(3X15%. 6x25%, 12X40%)

Die Druckerei oermochte auch diese Nummer nur mit
starker Verspätung herauszubringen.

Jahres-Versammlung in Biel.
Sonntag, den 20. Juni 1926.

Gesinnungsfreunde!
Haben Sie schon einmal einer unserer Jahresversammlungen

beigewohnt?
Wenn ja, so wissen Sie: es sind Tage der Erhebung,

Feiertage der Freundschaft, Tage des Bewußtwerdens des
steten Aufstieges der freigeistigen Bewegung, im besondern
der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. Sie wissen,: Aus
dem Beisammensein mit Freidenkern aus der ganzen Schweiz
schöpft man neuen Mut, neue Kraft, und neue Zuversicht,
nachdem man oft den Eindruck mochte gehabt haben, das
Vordringen der reaktionären Mächte sei zu sieghaft, als daß
es sich lohne, ihm Widerstand entgegenzusetzen. Sie haben
an früheren Versammlungen die Beruhigung gewonnen, daß
es ringsumher in unserem Lande Männer und Frauen gibt,
die sich durch den großen Lärm, den heute die Konfessionen
und Sekten machen, nicht beirren lassen, sondern sicher und
zukunftsfroh ihre Lebensanschauung vertreten in der
Gewißheit, auf dem Wege zu sein, den die geistige Entwicklung

naturgemäß nehmen wird, mag ihr Fortschreiten noch
so langsam sein.

Wenn nein, so werden Sie sich die Gelegenheit nicht
entgehen lassen, mit Gesinnungsfreunden aus anderen
Landesgegenden in persönliche Verbindung zu kommen und
einen Einblick zu gewinnen in die Tätigkeit und Organisation

unserer Vereinigung. —
Aus dem Programm ersehen Sie, daß wichtige, unser

Presseorgan betreffende Fragen zu behandeln sind. Nehmen
Sie lebhaften Anteil an den Besprechungen; die Beschlüsse
dieser Jahresversammlung werden für den Fortgang der
freigeistigen Bewegung in der Schweiz wesentliche Bedeutung

haben.
Sodann hören Sie in öffentlicher Versammlung den

neuen Präsidenten der Ortsgruppe Zürich, Gesinnungsfreund
E. E. Kluge, sprechen über das höchst zeitgemäße Thema
«Staat und Katholizismus», das voraussichtlich auch den
Gegner auf den Plan rufen wird.

In Biel, wo wir begeisterte Mitglieder haben, hoffen wir
eine Ortsgruppe ins Leben rufen zu können; deshalb hat der
Hauptvorstand diesen an der Grenze des deutschen
Sprachgebietes gelegenen Ort gewählt.

So wird Ihnen der Tag eine reiche Fülle von Anregungen,

Eindrücken, Erfahrungen bringen und Ihnen die
materiellen Opfer, die er von Ihnen fordert, mit idealen Gewinnen
vergelten.

Also folgen Sie, Einzelmitglieder und Mitglieder der
Ortsgruppen, Frauen und Männer, recht zahlreich dem Aufruf

des Hauptvorstandes. Sie werden den Tag von Biel zu
den besten des Jahres zählen, ein Feiertag wird er für Sie
werden! E. Br.

Ohne Religion keine Sittlichkeit.
III.*)

2. Motto: «Es ist schädlich,
svenn man predigt, die alte
Begründung der Moral, die doch
einmal ins Wanken gekommen
ist, sei die einzige.»

Dr. Eugen Bleuler,
Professor der Psychiatrie an

der Universität Zürich.

1. Motto: «Ohne dem Kinde
beizubringen, dass es eine über der
Vernunft stehende Autorität gibt,
wird es nicht möglich sein, es zur
Unterwerfung unter das sittliche
Gebot zu bringen.»

Dr. Heinrich Mousson,
Erziehungsdirektor d. Kt. Zürich.

Die Behauptung, eine wirksame Erziehung zum Guten
sei ohne Pflege des Gottesglaubens nicht möglich (siehe
Motto links), ist eine in totaler Blindheit (mangelndem Sinn
für das Wirkliche) oder aus religiöser Unduldsamkeit und
Gehässigkeit vorgenommene Entstellung einer hinlänglich
erwiesenen Erfahrungstatsache. Jeder unbefangene Blick
ins Leben überzeugt davon. Weder zeichnen sich die
Gläubigen durch eine höhere Sittlichkeit, noch die Ungläubigen
durch Mangel an Gewissen' aus, was der Fall sein müßte,
wenn es nicht möglich wäre, die Menschen ohne Hinweis auf
Gott (ewiges Belohnt- und Bestraftwerden für zeitliches Gut
und Böse) zur Unterwerfung unter ein sittliches Gebot zu
bringen. Man steht vor einem Rätsel, wenn man einen Mann
von Bildung eine solche von jedem Tag millionenfach widerlegte

Behauptung dem Volke verkünden hört.
Das, Rätsel lichtet sich allerdings, wenn man Herrn

Moussons Satz nicht übersieht: ^«Seiner Befriedigung (der
Befriedigung des Bedürfnisses nach einem Halt in der
Unsicherheit des Lebens) dienen die Religionen, die die Spannung

zwischen dem Glücksbedürfnis und der harten
Wirklichkeit ausgleichen.»

Das heißt so viel ate: Die Religion ist dass
trefflichste Mittel, das Volk über das Elend des Lebens
hinwegzutäuschen. Damit es dieses Elend leichter und ohne Murren

ertrage, soll ihm die Religion erhalten bleiben.
Andere Leute meinen hinsichtlich, es wäre dem Volke

besser geholfen, wenn man das Elend minderte; es hätte
dann das täuschende Narkotikum überschwänglicher
Hoffnungen nicht nötig.

Wenn man aber dem Volke, zu dem «man» sich selber
nicht zu zählen braucht, die Religion erhalten will, so tut
man gut, sie ihm möglichst dickflüssig konfessionell
darzubieten; in diesem Zustande hat sie die größte Bindekraft,
besonders bei Kindern, die noch gläubig und kritiklos aufnehmen,

was ihnen die Erwachsenen sagen. Man kann also aus
purer väterlicher Besorgtheit für das liebe geplagte Volk
den ausgeprägt konfessionellen Religionsunterricht für die
Zehnjährigen wollen!

Aber auch entwicklungsgeschichtlich hat die Behauptung

im Motto links keinen Boden unter sich. Wäre sie wahr,
so müßten die Menschen der Urzeit zuerst religiös, dann sittlich

gewesen sein, sie müßten an einen Gott geglaubt, diesen
Gott als sittliche Autorität anerkannt und seinen mutmaßlichen

Willen zu Geboten formuliert haben. Der Werdegang
ist aber gerade umgekehrt: Sittlichkeit hat es unter den
Menschen gegebey lange bevor es eine Religion, eine Gottesvorstellung,

besonders den Glauben an einen moralischen Gott
gab. Die Sittlichkeit ist das Ergebnis der Vergesellschaftung,

nicht eines mystischen Glaubens; aus dem Leben, ävs

*) Siehe Nrn. 3 und 4 der «Geistesfreiheit».



34 GEISTESFREIHEIT No. 5

der Notwendigkeit ist sie geboren, und nicht hat der Mensch
sie vom Himmel empfangen. Die Notwendigkeit des
Zusammenlebens, das Aufeinander-angewiesen-sein hat die Moral

gebildet. Die religiösen Vorstellungen, als Produkte der
Furcht, des Gefühls der Machtlosigkeit der Natur gegenüber,
des Suchens nach Halt und Hilfe, wo der Nebenmensch auch
machtlos war, sind. in zweiter Linie entstanden.

War der Mensch einmal so weit, sich hinter den
Naturkräften Götter zu denken, die, wie die Menschen, gut- oder
übelgelaunt, zornig, freigebig, freundlich, finster sein und
durch Gaben (Opfer) umgestimmt werden konnten (auch wie
die Menschen), so war der Schritt zu dem Glauben, das
Verhalten der Menschen beeinflußte die Stimmung der Götter,
nicht mehr groß, und mit diesem Schritte war die Verbindung

von Moral und Religion vollzogen.
Durch diese Verquickung von Moral und Religion wurde

die Machtstellung der Führenden (Aeltesten, Medizinalmänner,

Priester) ganz bedeutend gefestigt, denn es lag in ihrer
Hand, mit dem Hinweis auf den Willen der Götter (den zu
kennen sie vorgaben) dem Stamm, der Sippe, dem Volke die
Ihnen (den Führern) beliebige Moral beizubringen.

Aus der Systematisierung dieser Verquickung entstanden

die Religionssysteme und die Organisation ihrer
Anhänger: die Kirchen.

Jahrtausendelang sind nun den Menschen Religion und
Moral in dieser Verquickung geboten worden und ist ihnen,
christlicherseits, die Meinung eingehämmert worden, sie
seien nur insoweit sittlich, als sie religiös seien, ein Nachlassen

des Glaubens wäre gleichbedeutend mit sittlichem Ver-
kommen, es gebe keinen anderen sittlichen Halt für sie als
den Glauben an Gott und an die ewige Vergeltung, und ohne
die ewige Vergeltung wäre das Leben sinnlos.

Heute glaubt ein großer Teil des Volkes trotz aller
gegenteiligen Erfahrungen noch daran, Moralität und Religiosität

sei dasselbe, deshalb müsse die Religion erhalten bleiben,

wenigstens für die Frauen und Kinder.
Aber ein Irrtum wird nicht zur Wahrheit, auch wenn er

Jahrtausende lang gehegt und gepflegt und als heilige Wahrheit

verkündet wird. Einmal ist seine Zeit um, und kein
künstliches «ihn halten wollen» verleiht ihm die Siegerkraft
gegen de Wahrheit.

Die wissenschaftliche Forschung hat die Quellen der
Moral und der Religion aufgedeckt. Sie hat aus der täglichen
Erfahrung heraus gezeigt, einerseits, daß die Moralität
vollständig unabhängig von irgendwelchen religiösen Vorstellungen

ist, anderseits, daß der religiöse Glaube ebenso
unabhängig von der Moral ist, was heißen will: ein Atheist
kann ein ehtisch sehr hochstehender, ein Gottgläubiger ein
sittlich ganz minderwertiger Mensch sein.

«Die Menschen werden nicht besser, und die statistische
Zahl der Verbrechen wird nicht um ein einziges vermindert,
wenn wir die Moral metaphysisch begründen, so wenig als
wir durch Aufstellung einer metaphysischen Meteorologie
gutes Wetter bekommen.» Müller-Lyer in «Der Sinn des
Lebens.»

«Wer ein Gewissen hat, der hat es bei jeder Lehre; aber
wenn praktisch in der Wirkung verschiedener Theorien ein
Unterschied 136516111, so kann es nur zugunsten des Materialismus

sein. Mit dem menschlich geformten Herrgott, wie
ihn die Mittelmäßigkeit benutzt, ist leicht zu reden, on trouve
avec lui des accommodements (man trifft mit ihm Ueberein-
künfte); hat man etwas Schlimmes begangen, so tut man eine
Buße, und wenn auch die Sünde schwarz war wie Pech, so
wird man dadurch wieder weiß wie Schnee. «Ich stehl mei
Holz und zahl mein Bueß» ist ein ziemlich populärer Standpunkt.

Der Determinist *) dagegen kann Beruhigungsmittel
höchstens darin finden, daß er die angerichteten Schäden
gutmacht, soweit es möglich ist, und daß er sich bessert; aber
er weiß, daß er die unangenehme Empfindung in seinem
Gewissen zeitlebens mit sich herumtragen muß. Verzeihung
gibt es für ihn ebensowenig wie sonst in der Natur. Wer
sich ein Stück Gehirn oder Gesundheit weggesoffen hat, dem
bringt es weder Reue noch Buße zurück.» -\

Schon Pierre Bayle, ein philosophisch-theologischer und
kritischer Schriftsteller des 17. Jahrhunderts, schrieb: «Die
Neigung zu Mitleid, Milde, Nüchternheit und so weiter

*) Determinist ist ein Anhänger der wissenschaftlieh erhärteten
Auffassung, «dass alle unsere Handlungen eindeutig

bestimmt sind durch unsere Anlage und unsere Erfahrungen».

kommt nicht daher, daß man weiß: es ist ein Gott, sondern
von einer gewissen Verfassung des Temperaments, welche
durch die Erziehung, persönliches Interesse, Lobbegierde,
Vernunftinstinkt und so weiter ebenso gut im Atheisten als
in den übrigen Menschen befestigt würden Weltliche
Prinzipien allein regieren die Welt, Es war nur zu oft
die Religion, welche den Menschen Motive zu verbrecherischen

Handlungen eingab, welche der Atheist nicht in sich
finden konnte.» Auf Grund dieser Erkenntnis vertrat er die
These, daß der Staat auch die Atheisten dulden müsse.

Auch den Forschern und Gelehrten in der Völkerkunde
wird die Behauptung, daß die Sittlichkeit die Religion, den
Gottesglauben zur Vorbedingung habe, durchaus bestritten.
Popper-Lynkeus führt Dr. von Steinen an, der über
religionslose Völker im Innern Brasiliens berichtet. «Die Ba-
kairi seien ein Volk ohne Gottesbegriff, ohne religiösen
Kult, ohne Schrift — und doch erfüllt von einer gesunden
Sittlichkeit». Von den Eskimos sagt Nansen: «Es
überrascht vielleicht daß sich bei einem Volke ohne Religion
oder wenigstens mit einer sehr unvollkommenen eine so hohe
Moral entwickeln konnte.» Von den auf niedriger Kulturstufe
stehenden Eingeborenen Ceylons sagte Paul Sarasin im
Jahre 1904 auf dem «Internationalen Kongreß für allgemeine
Religionsgeschichte» in Basel: «Auffallenderweise ist die
Moral dieser Menschen, wenn schon primitiv, so doch
anerkennenswert streng; Diebstahl und Lüge sind ihnen fremd,
sie sind mutig und geduldig, dazu dankbar. Von Verehrung
höherer Wesen fehlt jede Spur; den Buddhismus ihrer
Kulturnachbarn lehnen sie als etwas ihnen völlig Unverständliches

ab.»

Wir brauchen aber die Belege für die Tatsache, daß die
Moral von der Religion völlig unabhängig ist, gar nicht so
weit herzuholen, wir brauchen auch nicht an die Kulturgeschichte

zu denken, die uns zeigt, «daß alles das, was man
als Fortschritt der politischen und sozialen Ethik bezeichnen
kann, seit jeher ohne, und meistenteils gegen die christlichen
Kirchen ins Leben trat» (Popper-Lynkeus), daß die Religion
die Menschen zu dem wildesten Hasse und zu den grauenvollsten

Taten fanatisierte. Der Alltag mit seinem Handel
und Wandel und all seinen Lebensäußerungen liefert
Beweis genug, daß Frömmigkeit und Moralität zwei grundverschiedene

Dinge sind.
Man sollte meinen, der Vorstand des Erziehungswesens

eines Landes zöge bei seinen Entschließungen die aus der
Wirklichkeit sich ergebenden Erfahrungen und die
Geschichte zu Rate. Darauf gestützt müßte er wissen, daß der
gläubige Mensch moralisch umso eingebildeter, umso
selbstüberhebender, umso feindseliger und unduldsamer gegen
Andersdenkende ist, je mehr sich sein Glaube in konfessionellen

Sonderanschauungen konzentriert.
Man sollte meinen, daß es ihm daran gelegen Aväre, das

Aufkommen dieser gefährlichen Stimmung in der Jugend
möglichst zu verhüten und von der Schule alles fernzuhalten,
was ihr Aufkommen begünstigen könnte.

Statt dessen erleben wir es im Kanton Zürich, daß es
gerade der Leiter des Erziehungswesens ist, der den
Konfessionalismus in die Schule hineinbringen möchte.

An Gefolgschaft fehlt es ihm dabei natürlich nicht. Die
katholische Kirche lacht sich ins Fäustchen und geht- iu
großem Ansturm gegen die Sittenlehre vor, die zu besuchen
sie den katholischen Kindern verbietet, allerdings mit nicht
sehr großem Teilerfolg. Und die evangelische Orthodoxie

hängt sich Rom an die Rockschöße, keift munter mit
gegen die konfessionell neutrale Slaatsschule, und sieht nicht
ein, daß Rom, indem es die Staatsschule konfessionell
zersplittert, dem Protestantismus an den Kragen geht, dem
alten, verhaßten Erbfeind, der es vor 400 Jahren um die
Weltherrschaft gebracht hat!

Zum Dogma ist das Motto links geworden. An allem,
was ungesund ist an unserer modernen Kultur, ist die
materialistische Geistesrichtung schuld, alles wäre besser, wenn
man mehr Religion, im besondern mehr konfessionell
gefärbte Religion «triebe».

So bringt das Gemeindeblatt für die Kirchgemeinde
Enge-Zürich in sentimentalem Dusel einen Artikel, in dem
der Erziehungsdirektor dargestellt ist, wie er «in der schwülen,

föhnigen Nacht am Jahresschluß mit sprühendem Blick»
vor einem der großen Kinos stand und die Jugendlichen und



No. 5 GEISTESFREIHEIT 35

Erwachsenen, «Große und Kleine, Fette und Magere, Männlein

und Weiblein» herausströmen sah. Da sei es denn kein
Wunder, wenn derselbe Erziehungsdirektor der sittlichen
Jugendbildung neue Wege zu weisen versuche. — Wohlverstanden:

diese «neuen Wege» bestehen in der Konfessionaii-
sierung der Staatsschule, die, wie in letzter Nummer ausgeführt

wurde, vorläufig in eine Simultanschule umgewandelt
werden soll.

Nun muß dem «Gemeindeblatt» und Herrn Erziehungsdirektor

Mousson doch gesagt werden, daß die Herausströmenden

ganz bestimmt in ihrer großen Zahl Leute gewesen
sind, die von Kindsbeinen an religiösen Unterricht genossen
haben, keine Leute der materialistischen Geistesrichtung.
Oder, wenn solche darunter waren, so waren sie doch nicht
darin, sondern eben religiös erzogen worden.

Heute kann man es nun nicht mehr hindern, daß die jungen

Leute auch über religiöse Dinge zu denken anfangen und
wenn sie die Haltlosigkeit dessen, was sie geglaubt haben,
einsehen, den Glauben über Bord werfen. Die wissenschaftlichen

Errungenschaften sind nicht mehr bloß für die obern
Zehntausend da.

Hat man nun diesen jungen Leuten nur die religiöse
Begründung der Moral gegeben, ihnen nur gesagt, daß sie in
die Hölle kommen, wenn sie nicht recht tun, und sie
verlieren den Glauben an die Hölle, so kann es dann schon sein,
daß sie mit dem Glauben auch den sittlichen Halt verlieren.

Umso notwendiger ist es, ihnen auch eine weltliche
Begründung, eine Begründung aus dem wirklichen Leben heraus

beizubringen, damit sie, falls ihnen der Glaube an die
religiösen Fabeln abhanden kommt, moralisch festen Boden
unter den Füßen haben.

Deshalb ist es die dringendste Aufgabe der Schule, einen
rein menschlich begründeten Moralunterricht zu erteilen, und
es ist das Verkehrteste, was man sich nur denken kann, in
der Schule die schon zu Hause und in der Kirche praktizierte
religiöse Moralbegründung zu wiederholen und die andere,
die weltliche, wirkliche, Vernunft- und gemütgemäße Ethik,
die Erziehung zum Leben aus den Lebenserfahrungen heraus,

die soziale Moral zu vernachlässigen oder zu verdrängen.
Ich behaupte keineswegs, daß die weltliche Moral in

jedem Falle den Menschen vor Entgleisungen bewahre. Der
Mensch kann sich um weltliche Moralgrundsätze so wenig
kümmern wie um eine angebliche Vergeltung im Jenseits.

Aber da jene vernünftig sind und sich im Leben, im
unmittelbaren Erfahren auswirken und die geistige Entwicklung

sich nun einmal von der gläubigen, mystischen Anschauung

der Welt und des Lebens zur vernünftigen Erfassung
hin bewegt, und nicht umgekehrt, so ist der Mensch mit der
von der Vernunft erfaßbaren Moralbegründung besser dran
als der mit der «über der Vernunft stehenden Autorität».

So sagt auch Prof. E. Bleuler: «Es ist moralisch und
praktisch recht gleichgültig, welche theoretische Anschauung

/man besitze, und es ist ziemlich unnütz, die im Gehirn
gewachsenen moralischen Gesetze in Form von objektiven
Geboten aus sich heraus zu projizieren und die Gewissensbisse
als Teufel und Hölle sich zu denken oder gar in Halluzinationen

(Sinnestäuschungen) so Avahrzunehmen. Sehr
fragwürdig aber ist es, wenn man in der jetzigen Zeit des Ueber-
ganges, wo die alten Anschauungen ihre intellektuelle und
affektive Zugkraft immer mehr verlieren, kleinen und großen

Kindern in Gestalt einer religiösen oder philosophischen
außermenschlichen Forderung einen Stecken gibt und sie
daran zu laufen gewöhnt, der bei der Mehrzahl der Menschen
unfehlbar zusammenbricht, sobald sie sich einmal auf ihn
stützen sollten. Wäre es nicht besser, sie ohne Stecken
gehen zu lassen oder ihnen einen zu geben, dessen Tragfähigkeit

den jetzigen Umständen angepaßt ist, statt ihnen immer
vorzumachen, daß die neuen Anschauungen die Moral
vernichten — bis sie es glauben und sich um Moral und Gewissen

nicht mehr kümmern.» Damit sind wir beim Motto rechts
angelangt, das sich jeder, der glaubt, die weltliche Ethik als
«Teufel» an die Wand malen und der Jugend als moralisches
Gängelband den Glauben an phantastische Unwirklichkeiten
geben zu müssen, ins Stammbuch, besser aber ins Gehirn
schreiben soll:

«Es ist schädlich, wenn man predigt, die alte Begründung
der Moral, die doch einmal ins Wanken gekommen ist, sei
die einzige.» e. Br.

Was ist Christentum
Die Antwort auf diese Frage lautet für die Gläubigen:

Gotteswerk, für Freidenker aber: Menschenwerk, genau so,
wie es überhaupt alle anderen Religionen und Konfessionen
auch sind. Die Anhänger der ersteren Auffassung behaupten,

ohne zu beweisen, während die letzteren behaupten und
ihre Behauptungen beweisen.

Der Mensch, welcher auf seiner niedrigen Bildungsstufe
keine klare Vorstellung von der Natur und den Naturereignissen,

welche ihm bald nützen oder ihn bald schädigen,
besitzen konnte, der keinen Begriff von seiner eigenen
Stellung als Mensch besaß, schrieb alles Unverstandene, das um
ihn herum sich ereignete, übersinnlichen Wesen zu, welche
die für ihn unbegreiflichen Erscheinungen nach Laune und
Willkür hervorriefen und deren Gunst folglich, um diese
sich geneigt und freundlich gesinnt zu erhalten, durch Bitten,

Gebete, Zeremonien und Opfer zu erlangen suchte. Je
nach dem Bildungszustand der Völker, der Bodenbeschaffenheit,

dem Klima, der Nahrungsweise etc. nahmen die
unverstandenen Naturgewalten als übersinnliche Wesen
verschiedene Eigenschaften und Gestalten an. Demgemäß
bildete sich auch die Art und Weise der Verehrung aus, welche,
da diese Formen bald sehr kompliziert und verwickelt wurden

und von pünktlicher und gewissenhafter Befolgung der
religiösen Gebräuche zudem noch Erfolg oder Nichterfolg
bei den höchsten Wesen abhing, Männern übertragen wurden,

welche sich ausschließlich mit den religiösen Bedürfnissen

befaßten. Da man dazu naturgemäß nur die Klügsten
und Gewandtesten nahm, wurden dieselben später auch die
Herrschenden. So entstand die Priesterklasse, welche es bei
allen Völkern der Welt verstanden hat, in kurzer Zeit ihre
Macht immer mehr auszudehnen, indem sie den Völkern den
Glauben von ihrer Wichtigkeit und Unentbehrlichkeit stets
stärker einzuflößen suchte und, um dies zu können, von
vorneherein jeder Aufklärung und Weiterentwicklung der
Menschen entgegentreten mußte. Zu der Unkenntnis der
Natur und der Naturerscheinungen kamen noch Peinigungen
und Gewalttätigkeiten! der eigenen Herrscher oder fremder
Völker und Herrscher, welche schon frühzeitig als
selbstverdiente Strafen für begangenes Unrecht angesehen wurden

und das Bedürfnis nach religiösen Uebungen nur
verstärkten. Häufig auch außerstande, das Joch der Eroberer
aus eigener Kraft abzuschütteln, entwickelte sich die Hoffnung

auf einen überirdischen Helfer, einen Messias, der
zum Lohne für treue Verehrung erscheinen und das Volk
befreien werde. Solche Ideen, mehr oder weniger bei allen
Völkern vorhanden, hatten ganz besonders infolge der
historischen Entwicklung der kleinasiatischen und der angrenzenden

afrikanischen Völker im Judentum Platz gegriffen,
aus dem später das Christentum hervorging. Und dieses
trat keineswegs als eine fertige und abgeschlossene
Religion, wie man uns so gerne zu lehren pflegt, auf den Plan,
sondern entwickelte sich erst ganz allmählig zu einem
Religionsgebäude, dessen Brauchbarkeit für die Unterdrückung
der Menschheit sehr bald von den herrschenden Klassen der
damaligen Zeit erkannt wurde. Das Christentum ist so wenig

der sog. «göttlichen Offenbarung» entsprossen, wie die
anderen Religionen, deren Stifter mit der gleichen
Entschiedenheit ihre göttliche Sendung betonen, wie diese vom
sog. Stifter des Christentums geschehen sein soll. Die
Glaubenslehren des Buddha, Confutius und Muhamed haben Hunderte

von Millionen Anhänger gefunden, die mit demselben,
ja teilweise noch fanatischerem Glauben an die Wahrheit
ihrer Religion glauben, wie die Christen an die Wahrheit der
ihrigen.

Wer sich auch nur ein bißchen mit Kulturgeschichte
und mit Naturwissenschaften beschäftigt, der wird finden,
daß für ein denkfähiges und mit den Forschungen und
Entdeckungen der Naturwissenschaft einigermaßen vertrautes
Gehirn es recht schwer sein muß, an das Christentum als
das Beste und Vollkommenste zu glauben. Die Tatsachen
allein, welche die neuere Naturwissenschaft über die
Entstehung und das Alter der Erde, über die Entstehung und
Entwicklung der Menschen in unwiderleglicher Weise
festgestellt, rauben dem Christentum den Boden, auf dem es
steht und bringen es zu Fall. Wer zudem noch die
Kirchengeschichte studiert hat, der weiß daraus, wie die Grün-


	Ohne Religion keine Sittlichkeit : [3. Teil]

