Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 5

Artikel: Ohne Religion keine Sittlichkeit : [3. Teil]
Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Jahrgang — Auflage: 1250

Nr. 5

ZURICH, 31. Mai 1926

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 9. Jahrgang

Errsrcl;ein’t‘ lrt_lonra;‘tli.&

Adresse des Gesdhaftsfiihrers:
Gesdhaftsstelle der F. V. S.,
Postfach Basel 5.
Postdedckonto V 6915

Die Religion hat in jeder Beziehung Bankerott gemadht,
gegeniiber der Moral wie gegeniiber der Wissensdaft.

Abonnementspreis:
Jahrlich Fr.5.- (fiir Mitglieder der
F.V.S. Fr.4.-), halbjdhrlich Fr. 2.50

(fur Mitglieder Fr. 2.-)

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile (elnsp. 25 Cts.)
(3><.15%, 6 3 25°0, 12 < 40°%0)

Popper - Lynkeus.

Die Druckerei vermochte auch diese Nummer nur mit
starker Verspdtung herauszubringen.

Jahres-Versammlung in Biel.
Sonntag, den 20. Juni 1926.
Gesinnungsfreunde!

Haben Sie schon einmal einer unserer Jahresversamm-
lungen beigewohnt?

Wenn ja, so wissen Sie: es sind Tage der Erhebung,
Feiertage der Freundschaft, Tage des BewuBtwerdens des
steten Aufstieges der freigeistigen Bewegung, im besondern
der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. Sie wissen: Aus
dem Beisammensein mit Freidenkern aus der ganzen Schweiz
schopft man neuen Mut, neue Kraft, und neue Zuversicht,
nachdem man oft den Eindruck mochte gehabt haben, das
Vordringen der reaktiondren Méchte sei zu sieghaft, als daf3
es sich lohne, ihm Widerstand entgegenzusetzen. Sie haben
an fritheren Versammlungen die Beruhigung gewonnen, daB
es ringsumher in unserem Lande Ménner und Frauen gibt,
die sich durch den groBen Lirm, den heute die Konfessionen
und Sekten machen, nicht beirren lassen, sondern sicher und
zukunftsfroh ihre Lebensanschauung vertreten in der Ge-
wiBheit, auf dem Wege zu sein, den die geistige Entwick-
lung naturgemdB nehmen wird, mag ihr Fortschreiten noch
50 langsam sein.

Wenn nein, so werden Sie sich die Gelegenheit nicht
entgehen lassen, mit Gesinnungsfreunden aus anderen Lan-
desgegenden in personliche Verbindung zu kommen und
einen Einblick zu gewinnen in die Tétigkeit und Organisa-
tion unserer Vereinigung. —

Aus dem Programm ersehen Sie, daB wichtige, unser
Presseorgan betreffende Fragen zu behandeln sind. Nehmen
Sie lebhaften Anteil an den Besprechungen; die Beschliisse
dieser Jahresversammlung werden fiir den Fortgang der
freigeistigen Bewegung in der Schweiz wesentliche Bedeu-
tung haben.

Sodann horen Sie in oOffentlicher Versammlung den
neuen Priisidenten der Ortsgruppe Ziirich, Gesinnungsfreund
E. E. Kluge, sprechen iiber das hochst zeitgemidBe Thema
«Staat und Katholizismus», das voraussichtlich auch den
Gegner auf den Plan rufen wird.

In Biel, wo wir begeisterte Mitglieder haben, hoffen wir
eine Ortsgruppe ins Leben rufen zu kénnen; deshalb hat der
Hauptvorstand diesen an der Grenze des deutschen Sprach-
gebietes gelegenen Ort gewiihlt.

So wird Thnen der Tag eine reiche Fiille von Anregun-
gen, Eindriicken, Erfahrungen bringen und Ihnen die mate-
riellen Opfer, die er von Ihnen fordert, mit idealen Gewinnen
vergelten. .

Also folgen Sie, Einzelmitglieder und Mitglieder der
Ortsgruppen, Frauen und Minner, recht zahlreich dem Auf-
ruf des Hauptvorstandes. Sie werden den Tag von Biel zu
den besten des Jahres zéhlen, ein Feiertag wird er ‘fiir Sie
werden! E. Br.

Ohne Religion keine Sittlichkeit.

IIL*)
1. Motto: «Ohne dem Kinde bei-
zubringen, dass es eine iiber der
Vernunft stehende Autoritiit gibt,
wird es nicht moglich sein, es zur
Unterwerfung unter das sittliche

Gebot zu hringen.»

2. Motto: «Es ist schidlich,
wenn man predigt, die alte Be-
griindung der Moral, die doch
einmal ins Wanken gekommen
ist, sei die einzige.»

Dr. Eugen Bleuler,

Dr. Heinrich Mousson, Professor der Psychiatrie an
Erziehungsdirektor d. Kt. Ziirich. . der Universitit Ziirich.

Die Behauptung, eine wirksame Erziehung zum Guten
sei ohne Pflege des Gottesglaubens nicht moglich (siehe
Motto links), ist eine in totaler Blindheit (mangelndem Sinn

fiir das Wirkliche) oder aus religioser Unduldsamkeit und’

Gehéssigkeit vorgenommene Entstellung einer hinlénglich
erwiesenen Erfahrungstatsache. Jeder unbefangene Blick

* ins Leben tiiberzeugt davon. Weder zeichnen sich die Gldu-

bigen durch eine hohere Sittlichkeit, noch die Ungléubigen
durch Mangel an Gewissen aus, was der Fall sein miiS3te,
wenn es nicht moglich wire, die Menschen ohne Hinweis auf
Gott (ewiges Belohnt- und Bestraftwerden fiir zeitliches Gut
und Bose) zur Unterwerfung unter - ein sittliches Gebot zu
bringen. Man steht vor einem Ritsel, wenn man einen Mann
von Bildung eine solche von jedem Tag millionenfach wider-
legte Behauptung dem Volke verkiinden hort.

Das, Ritsel lichtet sich allerdings, wenn man Herrn
Moussons Satz nicht tiibersieht: .«Seiner Befriedigung (der
Befriedigung des Bediirfnisses nach einem Halt in der Un-
sicherheit des Lebens) dienen die Religionen, die die Span-
nung zwischen dem Gliicksbediirfnis und der harten Wirk-
lichkeit ausgleichen.»

Das heiBt so viel als: Die Religion ist dass treff-
lichste Mittel, das Volk iiber das Elend des Lebens hinweg-
zutduschen. Damit es dieses Elend leichter und ohne Mur-
ren ertrage, soll ihm die Religion erhalten bleiben.

Andere Leute meinen hinsichtlich, es wire dem Volke
besser geholfen, wenn man das Elend minderte; es hitte
dann das t&uschende Narkotikum iiberschwinglicher Hoff-
nungen nicht notig.

Wenn man aber dem Volke, zu dem «man» sich selber
nicht zu zdhlen braucht, die Religion erhalten will, s0 tut
man gut, sie ihm moglichst dickfliissig konfessionell darzu-
bieten; in diesem Zustande hat sie die groBte Bindekraft, be-
sonders bei Kindern, die noch gldubig und kritiklos aufneh-
men, was ihnen die Erwachsenen sagen. Man kann also aus
purer viterlicher Besorgtheit fiir das liebe geplagte Volk
den ausgepriigt konfessionellen Religionsunterricht fiir die
Zehnjihrigen wollen!

Aber auch entwicklungsgeschichtlich hat die Behaup-
tung im Motto links keinen Boden unter sich. Wire sie wahr,
so miiBten die Menschen der Urzeit zuerst religits, dann sitt-
lich gewesen sein, sie miiten an einen Gott geglaubt, diesen
Gott als sittliche Autoritdt anerkannt und seinen mutmaB-
lichen Willen zu Geboten formuliert haben. Der Werdegang
ist aber gerade umgekehrt: Sittlichkeit hat es unter den Men-
schen gegebe' lange bevor es eine Religion, eine Gottesvor-
stellung, besonders den Glauben an einen moralischen Gott
gab. Die Sittlichkeit ist das Ergebnis der Vergesellschaf-
tung, nicht eines mystischen Glaubens; aus dem Leben, avs

*) Siehe Nrn. 3 und 4 der «Geistesfreiheit».

JOYIOTqIYSAPURT “ZIOMYOS "I,

utag



24 GEISTESFREIHEIT No. 5

der Notwendigkeit ist sie geboren, und nicht hat der Mensch
sie vom Himmel empfangen. Die Notwendigkeit des Zu-
sammenlebens, das Aufeinander-angewiesen-sein hat die Mo-
ral gebildet. Die religitsen Vorstellungen, als Produkte der
Furcht, des Gefiihls der Machtlosigkeit der Natur gegeniiber,
des Suchens nach Halt und Hilfe, wo der Nebenmensch auch
machtlos war, sind.in zweiter Linie entstanden.

War der Mensch einmal so weit, sich hinter den Natur-
kriften Gotter zu denken, die, wie die Menschen, gut- oder
iibelgelaunt, zornig, freigebig, freundlich, finster sein und
durch Gaben (Opfer) umgestimmt werden konnten (auch wie
die Menschen), so war der Schritt zu dem Glauben, das Ver-
halten der Menschen beeinfluBte die Stimmung der Gotter,
nicht mehr groB, und mit diesem Schritte war die Verbin.
dung von Moral und Religion vollzogen.

Durch diese Verquickung von Moral und Religion wurde
die Machtstellung der Fiihrenden (Aeltesten, Medizinalmén-
ner, Priester) ganz bedeutend gefestigt, denn es lag in ihrer
Hand, mit dem Hinweis auf den Willen der Gotter (den zu
kennen sie vorgaben) dem Stamm, der Sippe, dem Volke die
thnen (den Fiihrern) beliebige Moral beizubringen.

Aus der Systematisierung dieser Verquickung entstan-
den die Religionssysteme und die Organisation ihrer An-
hénger: die Kirchen.

Jahrtausendelang sind nun den Menschen Religion und
Moral in dieser Verquickung geboten worden und ist ihnen,
christlicherseits, die Meinung eingehimmert worden, sie
seien nur insoweit sittlich, als sie religios seien, ein Nachlas-
sen des Glaubens wire gleichbedeutend mit sittlichem Ver-
_kommen, es gebe keinen anderen sittlichen Halt fiir sie als
den Glauben an Gott und an die ewige Vergeltung, und ohne
die ewige Vergeltung wire das Leben sinnlos.

Heute glaubt ein groBer Teil des Volkes trotz aller ge-

genteiligen Erfahrungen noch daran, Moralitéit und Religio- -

sitit sei dasselbe, deshalb miisse die Religion erhalten blei-
ben, wenigstens fiir die Frauen und Kinder.

Aber ein Irrtum wird nicht zur Wahrheit, auch wenn er
Jahrtausende lang gehegt und gepflegt und als heilige Wahr-
heit verkiindet wird. Einmal ist seine Zeit um, und kein
kiinstliches «ihn halten wollen» verleiht ihm die Siegerkraft
gegen de Wahrheit.

Die wissenschaftliche Forschung hat die Quellen der
Moral und der Religion aufgedeckt. Sie hat aus der téglichen
Erfahrung heraus gezeigt, einerseits, daB die Moralitdt voll-
stindig unabhéngig von irgendwelchen religiosen Vorstel-
lungen ist, anderseits, daB der religiose Glaube ebenso un-
abhiingig von der Moral ist, was heiBen will: ein Atheist
kann ein ehtisch schr hochstehender, ein Gottgldubiger ein
sittlich ganz minderwertiger Mensch sein.

«Die Menschen werden nicht besser, und die statistische
Zahl der Verbrechen wird nicht um ein einziges vermindert,
wenn wir die Moral metaphysisch begriinden, so wenig als
wir durch Aufstellung einer metaphysischen Meteorologie
gutes Wetter bekommen.» Miiller-Lyer in <«Der Sinn des
Lebens.»

«Wer ein Gewissen hat, der hat es bei jeder Lehre; aber
wenn praktisch in der Wirkung verschiedener Theorien ein
Unterschied besteht, so kann es nur zugunsten des Materia-
lismus sein. Mit dem menschlich geformten Herrgott, wie
ihn die MittelmiBigkeit benutzt, ist leicht zu reden, on trouve
_avec lui des accommodements (man trifft mit ihm Ueberein-
kiinfte); hat man etwas Schlimmes begangen, so tut man eine
BuBe, und wenn auch die Siinde schwarz war wie Pech, so
wird man dadurch wieder wei wie Schnee. <«Ich stehl mei
Holz und zahl mein BueB» ist ein ziemlich populdrer Stand-
punkt. Der Determinist *) dagegen kann Beruhigungsmittel
hochstens darin finden, daB er die angerichteten Schiden
gutmacht, soweit es moglich ist, und daB er sich bessert; aber
er weiB, daBB er die unangenehme Empfindung in seinem Ge-
wissen zeitlebens mit sich herumtragen muB. Verzeihung
gibt es fiir ihn ebensowenig wie sonst in der Natur. Wer
sich ein Stiick Gehirn oder Gesundheit weggesoffen hat, dem
bringt es weder Reue noch BuBe zuriick.» @

Schon Pierre Bayle, ein philosophisch-theologischer und
kritischer Schriftsteller des 17. Jahrhunderts, schrieb: «Die
Neigung zu Mitleid, Milde, Niichternheit und so weiter

*) Determinist ist ein Anhiinger der wissenschaftlich erhiirte-
ten Auffassung, «dass alle unsere Handlungen eindeutig be-
stimmt sind durch unsere Anlage und unsere Erfahrungens.

kommt nicht daher, da man weiB: es ist ein Gott, sondern
von einer gewissen Verfassung des Temperaments, welche
durch die Erziehung, personliches Interesse, Lobbegierde,
Vernunftinstinkt und so weiter ebenso gut im Atheisten als
in den {iibrigen Menschen befestigt wiirden . . . Weltliche
Prinzipien allein regieren die Welt, . . . Es war nur zu oft
die Religion, welche den Menschen Motive zu verbrecheri-
schen Handlungen eingah, welche der Atheist nicht in sich
finden konnte:» Auf Grund dieser Erkenntnis vertrat er die
These, daB der Staat auch die Atheisten dulden miisse.
Auch den Forschern und Gelehrten in der Vdlkerkunde
wird die Behauptung, daB die Sittlichkeit die Religion, den
Gottesglauben zur Vorbedingung habe, durchaus bestritten.
Popper-Lynkeus fithrt Dr. von Steinen an, der iiber reli-
gionslose Volker im Innern Brasiliens berichtet. «Die Ba-
kairi seien ein Volk ohne Gottesbegriff, ohne religiosen

Kult, ohne Schrift — und doch erfiillt von einer gesunden
Sittlichkeit>. Von den Eskimos sagt Nansen: <«HEs iiber-
rascht vielleicht . . . daB sich bei einem Volke ohne Religion

oder wenigstens mit einer sehr unvollkommenen eine so hohe
Moral entwickeln konnte.» Von den auf niedriger Kulturstufe
stehenden Eingeborenen Ceylons sagte Paul Sarasin im
Jahre 1904 auf dem «Internationalen Kongre8 fiir allgemeine
Religionsgeschichte» in Basel: «Auffallenderweise ist die
Moral dieser Menschen, wenn schon primitiv, so doch aner-
kennenswert streng; Diebstahl und Liige sind ihnen fremd,
sie sind mutig und geduldig, dazu dankbar. Von Verehrung
hoherer Wesen fehlt jede Spur; den Buddhismus ihrer Kul-
turnachbarn lehnen sie als etwas ihnen vollig Unverstind-
liches ab.»

‘Wir brauchen aber die Belege fiir die Tatsache, daB die
Moral von der Religion vollig unabhingig ist, gar nicht so
weit herzuholen, wir brauchen auch nicht an die Kulturge-
schichte zu denken, die uns zeigt, «daBl alles das, was man
als Fortschritt der politischen und sozialen Ethik bezeichnen
kann, seit jeher ohne, und meistenteils gegen die christlichen
Kirchen ins Leben trat» (Popper-Lynkeus), daBl die Religion
die Menschen zu dem wildesten Hasse und zu den grauen-
vollsten Taten fanatisierte. Der Alltag mit seinem Handel
und Wandel und all seinen LebensduBerungen liefert Be-
weis genug, daf Frommigkeit und Moralitit zwei grundver-
schiedene Dinge sind.

Man sollte meinen, der Vorstand des Erziehungswesens
eines Landes zoge bei seinen EntschlieBungen die aus der
Wirklichkeit sich ergebenden Erfahrungen und die Ge-
schichte zu Rate. Darauf gestiitzt miite er wissen, daB der
gliubige Mensch moralisch umso eingebildeter, umso selbst-
iiberhebender, umso feindseliger und unduldsamer gegen
Andersdenkende ist, je mehr sich sein Glaube in konfessio-
nellen Sonderanschauungen konzentriert.

Man sollte meinen, daB es ihm daran gelegen wire, das
Aufkommen dieser gefidhrlichen Stimmung in der Jugend
moglichst zu verhiiten und von der Schule alles fernzuhalten,
was ihr Aufkommen begiinstigen konnte.

Statt dessen erleben wir es im Kanton Ziirich, daB es
gerade der Leiter des Krziehungswesens ist, der den Kon-
fessionalismus in die Schule hineinhringen mdchte.

An Gefolgschaft fehit es ihm dabei natiirlich nicht. Die

katholische Kirche lacht sich ins Féustcnen und geht- in
groBem Ansturm gegen die Sittenlehre vor, die zu hesuchen
sie den katholischen Kindern verbietet, allerdings mit nicht
sehr groBem Teilerfolg. Und die evangelische Ortho-
doxie héngt sich Rom an die RockschoBe, keift munter mit
gegen die konfessionell neutrale Staatsschule, und sieht nicht
ein, daB Rom, indem es die Staatsschule konfessionell zer-
splittert, dem Protestantismus an den Kragen geht, dem al-
ten, verhaBten Erbfeind, der es vor 400 Jahren um dic Welt-
herrschaft gebracht hat!
' Zum Dogma ist das Motto links geworden. An allem,
was ungesund ist an unserer modernen Kultur, ist die mate-
rialistische Geistesrichtung schuld, alles wire besser, wenn
man mehr Religion, im hesondern mehr konfessionell ge-
farbte Religion <triebe».

So bringt das Gemeindeblatt fiir die Kirchgemcinde
Enge-Ziirich in sentimentalem Dusel einen Artikel, in dem
der Erziehungsdirektor dargestellt ist, wie er «in dcr schwii-
len, fohnigen Nacht am Jahresschlu8 mit sprithendem Blick»
vor einem der groBen Kinos stand und die Jugendiichen und



No. b GEISTESFREIHEIT 35

Erwachsenen, «GroBe und Kleine, Fette und Magere, Miinn-
lein und Weiblein» herausstromen sah. Da sei es denn kein
Wunder, wenn derselbe Erziehungsdirektor der sittlichen
Jugendbildung neue Wege zu weisen versuchs, — Wohlver-
standen: diese «neuen Wege» bestehen in der Konfessionali-
sierung der Staatsschule, die, wie in letzter Nummer ausge-
filhrt wurde, vorldufig in eine Simultanschule umgewandelt
werden soll.

Nun muB dem «Gemeindeblatt> und Herrn Erziehungs-
direktor Mousson doch gesagt werden, daB die Herausstro-
menden ganz bestimmt in ihrer groBSen Zahl Leute gewesen
sind, die von Kindsbeinen an religiosen Unterricht genossen
haben, keine Leute der materialistischen Geistesrichtung.
Oder, wenn solche darunter waren, so waren sie doch nicht
darin, sondern eben religids erzogen worden.

Heute kann man es nun nicht mehr hindern, daB dic jun-
gen Leute auch iiber religiése Dinge zu denken anfangen nnd
wenn sie die Haltlosigkeit dessen, was sie geglaubt haben,
einsehen, den Glauben iiber Bord werfen. Die wissenschaft-
lichen Errungenschaften sind nicht mehr bloB fiir die obern
Zehntausend da. . ‘

Hat man nun diesen jungen Leuten nur die religiise
Begriindung der Moral gegeben, ihnen nur gesagt, daB sie in
die Holle kommen, wenn sie nicht recht tun, und sie ver-
lieren den Glauben an die Hoélle, so kann es dann schon sein,
daB sie mit dem Glauben auch den sittlichen Halt verlieren.

Umso notwendiger ist es, ihnen auch eine weltliche Be-
griindung, eine Begriindung aus dem wirklichen Leben her-
aus beizubringen, damit sie, falls ihnen der Glaube an die
religivsen Fabeln abhanden kommt, moralisch festen Boden:
unter den FiiBen haben.

Deshalb ist es die dringendste Aufgabe der Schule, einen
rein menschlich begriindeten Moralunterricht zu erteilen, und
es ist das Verkehrteste, was man sich nur denken kann, in
der Schule die schon zu Hause und in der Kirche praktizierte
religiose Moralbegriindung zu wiederholen und die andere,
die weltliche, wirkliche, vernunft- und gemiitgeméBe Ethik,
die Erziehung zum Leben aus den Lebenserfahrungen her-
aus, die soziale Moral zu vernachléssigen oder zu verdréngen.

Ich behaupte keineswegs, daB die weltliche Moral in je-

dem Falle den Menschen vor Entgleisungen bewahre. Der -

Mensch kann sich um weltliche Moralgrundsétze so wenig
kiimmern wie um eine angebliche Vergeltung im Jenseits.

Aber da jene verniinftig sind und sich im Leben, im un-
mittelbaren Erfahren auswirken und die geistige Entwick-
lung sich nun einmal von der gldubigen, mystischen Anschau-
ung der Welt und des Lebens zur verniinftigen Erfassung
hin bewegt, und nicht umgekehrt, so ist der Mensch mit der
von der Vernunft erfaBbaren Moralbegriindung hesser dran
als der mit der «iiber der Vernunft stehenden Autoritit».

So sagt auch Prof. E. Bleuler: «Es ist moralisch und
praktisch recht gleichgiiltig, welche theoretische Anschauung
,man besitze, und es ist ziemlich unniitz, die im Gehirn ge-
wachsenen moralischen Gesetze in Form von objektiven Ge-
boten aus sich heraus zu projizieren und die Gewissensbisse
als Teufel und Holle sich zu denken oder gar in Halluzina-

tionen (Sinnestduschungen) so wahrzunehmen. Sehr frag-

wiirdig aber ist es, wenn man in der jetzigen Zeit des Ueber-
ganges, wo die alten Anschauungen ihre intellektuelle und
affektive Zugkraft immer mehr verlieren, kleinen und gro-
Ben Kindern in Gestalt einer religidsen oder philosophischen
auflermenschlichen Forderung einen Stecken gibt und sie da-
ran zu laufen gewdhnt, der bei der Mehrzahl der MenSchen
unfehlbar zusammenbricht, sobald sie sich einmal auf ihn
stiitzen sollten. Wiire es nicht besser, sie ohne Stecken ge-
hen zu lassen oder ihnen einen zu geben, dessen Tragfiihig-
keit den jetzigen Umstinden angepaBt ist, statt ihnen immer
vorzumachen, daB die neuen Anschauungen die Moral ver-
nichten — bis sie es glauben und sich um Moral und Gewis-
sen nicht mehr kiimmern.» Damit sind wir beim Motto rechts
angelangt, das sich jeder, der glaubt, die weltliche Ethik als
«Teufel> an die Wand malen und der Jugend als moralisches
Giingelband den Glauben an phantastische Unwirklichkeiten
geben zu miissen, ins Stammbuch, besser aber ins Gehirn
schreiben soll:

«Ke ist schidlich, wenn man predigt, die alte Begriindung
der Moral, die doch einmal ins Wanken gekommen ist, Sei
die einzige.» E. Br.

Was ist Christentum ?

Die Antwort auf diese Frage lautet fiir die Gldubigen:
Gotteswerk, fiir Freidenker aber: Menschemwerk, genau so,
wie es iiberhaupt alle anderen Religionen und Konfessionen
auch sind. Die Anhiinger der ersteren Auffassung behaup-
ten, ohne zu beweisen, wihrend die letzteren behaupten und
ihre Behauptungen beweisen.

Der Mensch, welcher auf seiner niedrigen Bildungsstufe
keine klare Vorstellung von der Natur und den Naturereig-
nissen, welche ihm bald niitzen oder ihn bald schiédigen, be-
sitzen konnte, der keinen Begriff von seiner eigenen Stel-
lung als Mensch besaB, schrieb alles Unverstandene, das um
ihn herum sich ereignete, iibersinnlichen Wesen zu, welche
die fiir ihn unbegreiflichen Erscheinungen nach Laune und
Willkiir hervorriefen und deren Gunst folglich, um diese
sich geneigt und freundlich gesinnt-zu erhalten, durch Bit-
ten, Gebete, Zeremonien und Opfer zu erlangen suchte. Je
nach dem Bildungszustand der Volker, der Bodenbeschaf-
fenheit, dem Klima, der Nahrungsweise etc. nahmen die un-
verstandenen Naturgewalten als {ibersinnliche Wesen ver-
vchiedene Eigenschaften und Gestalten an. DemgemiB bil-
dete sich auch die Art und Weise der Verehrung aus, welche,
da diese Formen bald sehr kompliziert und verwickelt wur-
den und von piinktlicher und gewissenhafter Befolgung der
religiosen Gebrduche zudem noch Erfolg oder Nichterfolg
bei den hochsten Wesen abhing, Ménnern {iibertragen wur-
den, welche sich ausschlieSlich mit den religiosen Bediirt-
nissen befaBten. Da man dazu naturgemiB nur die Kliigsten
und Gewandtesten nahm, wurden dieselben spéter auch die
Herrschenden. So entstand die Priesterklasse, welche es bel
allen Volkern der Welt verstanden hat, in kurzer Zeit ihre
Macht immer mehr auszudehnen, indem sie den Volkern den
Glauben von ihrer Wichtigkeit und Unentbehrlichkeit stets
stirker einzufloBen suchte und, um dies zu konnen, von
vorneherein jeder Aufkldrung und Weiterentwicklung der
Menschen entgegentreten muBte. Zu der Unkenntnis der
Natur und der Naturerscheinungen kamen noch Peinigungen
und Gewalttitigkeitens der eigenen Herrscher oder fremder
Volker und Herrscher, welche schon friihzeitig als selbst-
verdiente Strafen fiir begangenes Unrecht angesehen wur-
den und das Bediirfnis nach religiosen Uebungen nur ver-
starkten. H#ufig auch auBerstande, das Joch der Eroberer
aus eigener Kraft abzuschiitteln, entwickelte sich die Hoff-
nung auf einen iiberirdischen Helfer, einen Messias, der
zum Lohne fiir treue Verehrung erscheinen und das Volk
befreien werde. Solche Ideen, mehr oder weniger bei allen
Volkern vorhanden, hatten ganz besonders infolge der hi-
storischen Entwicklung der kleinasiatischen und der angren-
zenden afrikanischen Volker im Judentum Platz gegriffen,
aus dem spéter das Christentum hervorging. Und dieses
trat keineswegs als eine fertige und abgeschlossene Reli-
gion, wie man uns so gerne zu lehren pflegt, auf den Plan,
sondern entwickelte sich erst ganz allméhlig zu einem Reli-
gionsgebiiude, dessen Brauchbarkeit fiir die Unterdriickung
der Menschheit sehr bald von den herrschenden Klassen der
damaligen Zeit erkannt wurde. Das Christentum ist so we-
nig der sog. «gottlichen Offenbarung» entsprossen, wie die
anderen Religionen, deren Stifter mit der gleichen Ent-
schiedenheit ihre gottliche Sendung betonen, wie diese vom
sog. Stifter des Christentums geschehen sein soll. Die Glau-
benslehren desg Buddha, Confutius und Muhamed haben Hun-
derte von Millionen Anhinger gefunden, die mit demselben,
ja teilweise noch fanatischerem Glauben an die Wahrheit
ihrer Religion glauben, wie die Christen an die Wahrheit der
ihrigen.

Wer sich auch nur ein biSchen mit Kulturgeschichte
und mit Naturwissenschaften beschiftigt, der wird finden,
daB fiir ein denkfihiges und mit den Forschungen und Ent-
deckungen der Naturwissenschaft einigermaBen vertrautes
Gehirn es recht schwer sein muB, an das Christentum als
das Beste und Vollkommenste zu glauben. Die Tatsachen
allein, welche die neuere Naturwissenschaft {iber die Ent-
stehung und das Alter der Erde, iiber die Entstehung und
Entwicklung der Menschen in unwiderleglicher Weise fest-
gestellt, rauben dem Christentum den Boden, auf dem es
steht und bringen es zu Fall. Wer zudem noch die Kir-
chengeschichte studiert hat, der weil daraus, wie die Griin-



	Ohne Religion keine Sittlichkeit : [3. Teil]

