
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 2

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12 GEISTESFREIHEIT Nr. 2.

Unterredungen», in welchem der damalige Direktor des
lutherischen Lehrerseminars in gehässiger Weise das
moderne Gebäude der Astronomie bekämpfte. Wenn man seine
Ausführungen liest, so steht einem beinahe der Verstand
still ob dem Blödsinn, den dieser Pädagoge vertritt. Und
wie es bei dem sogen. «Affenprozeß» zugegangen ist, ist noch
in unserer aller Erinnerung.

Die Folgen des Sieges der kirchenfrommen Leute über
Galilei und seine Lehre waren die systematische Unterwerfung

der Professoren der Astronomie. Alle Bücher, welche
die neue Lehre vertraten, wurden auf den Index gesetzt, womit

den Katholiken deren Lektüre ausdrücklich verboten
wurde. Ganz speziell wurde dies noch durch eine päpstliche
Bulle von Alexander VII. anbefohlen.

Aber schon mehrten sich die Anzeichen, daß dieser
Triumph der Kirche in Wirklichkeit eine schmähliche Niederlage

war. Vor allem war es Kepler, welcher mit wuchtigen
Schlägen' das kirchliche Fundament erschütterte. Ihm folgten

Newton, Halley, Bradley und andere Astronomen, und
der Sieg neigte sich auf die Seite der exakten Wissenschaft.
Allerdings verblieben die Werke von Kopernikus und Galilei
bis zum Jahre 1820 auf dem Index. Jetzt aber trat eine Wendung

ein. Der Kanonikus Settele, Professor der Astronomie
in Rom, schrieb ein Lehrbuch, in welchem er das
kopernikianische System als erwiesen behandelte. Der Haushofmeister

des Vatikans, Monsignore Anfossi, verweigerte als
Pressezensor das Papstes die Drucklegung, worauf Settele
sich direkt an den Papst Pius VII. wandte. Dieser überwies

die Angelegenheit der Inquisition, welche dann im Jahre
1835 die Werke aus dem Index fortließ, welche die
Doppelbewegung der Erde lehrten. Es war dies wirklich nicht mehr
zu früh, denn die Parallaxe der Fixsterne stellte- für immer
die Lehre vom Lauf der Erde um die Sonne fest und das
große Pendelexperiment zeigte dem menschlichen Auge die
Bewegung der Erde um ihre eigene Achse ganz einwandfrei.

Der Jesuitenpater Secchi zeigte, nachdem die Jesuiten
so viel zur Verdammung Galileis beigetragen hatten, 220
Jahre später diese Experimente öffentlich in Rom.

Nun stellte sich die interessante Frage: «Wie zog sich
die Kirche jetzt aus ihrer unhaltbar gewordenen Position
zurück?»

Wie aus dem vatikanischen Aktenfaszikel eindeutig
hervorgeht, ging der Papst Paul V. mit aller Macht auf die
Verdammung Galileis aus, und ihm folgte in ganz gleicher Weise
Papst Urban VIII. Im Jahr 1664 folgte in genau gleicher
Welse der Papst Alexander VII. nach, der die Verdammung
noch speziell durch eine Bulle sanktionierte. Damit war die
Unfehlbarkeit der Kirche direkt auf das Glatteis gestellt
worden. Die Kniffigkeit, mit welcher die Kurie den Rück-

Feullleton.
Monistische Denkweise am unerwarteten Ort.

Sonnverbrannt und ausgedörrt kehrten mein Freund und ich
aus der Sahara an die Nordküste Afrikas zurück. Vor der
Abreise nach Europa besichtigten wir Tunis und kamen dabei auch
vor den Palast des Bey von Tunis zu stehen. Da die dunkelhäutige

Schildwache keinerlei Miene machte, uns anzuhalten, traten
wir ein und prallten hinter der Tür mit einem würdigen, weiss-
bärtigen Palastdiener zusammen. Er erklärte sich in gebrochenem

Französisch bereit, uns den Palast zu zeigen, und wir
wanderten los. Ich muss es mir schenken, an dieser Stelle den
Palast eines maurischen Fürsten beschreiben zu wollen, man muss
so etwas in «1001 Nacht» nachlesen. Zum Schluss unserer
Wanderung gelangten wir in den Thronsaal und standen ziemlich
geblendet vor dem Thronsessel, einem Riesenmöbel, mit Gold und
Edelsteinen unsinnig überschüttet. Der Führer lud uns mit
einer Handbewegung ein, auf diesem Thron Platz zu nehmen, wir
lehnten ab, aus verschiedenen Gründen. Da setzte er, der Diener,
sich breitspurig selbst darauf; unter dem hohen Turban hervor
fixierten uns zwei kluge, spöttische Augen, und mit arabischem
Gebärdenspiel und scheusslichem Französisch gab er uns zwei,
die wir "wie Schulbuben vor ihm standen, folgende eindringliche
Belehrung:

Zuerst zeigte er auf sich und fragte: «Moi, qu'est-ce moi?»
Mir blieb nichts anderes übrig als die geistreiche Antwort: «im
homme!» Er nickte befriedigt, und sein Finger schoss auf meine
Brust zu.

«Et toi?» — «Un homme.» Nun wurde mein Freund aufge-
spiesst. «Et lui?» — «Un homme aussi!» «Et le Bey?» — «Un
homme aussi.» Der Zeigefinger fing seine Reise von vorne an:

«Moi — combien de mois dans ventre de mfere?» «Neuf mois.»
«Et toi?» — Neuf mois.» «Et hü?» «Neuf mois,» «Et le Bey?»
— «Neuf mois aussi.»

zug zu decken versuchte, ist in der Geschichte einzig; man
versuchte sogar, das Privatleben Galileis in den: Kot
herunterzuziehen. Aber alle diese Versuche scheiterten ganz kläglich.

Da trat ein Wendepunkt in der Angelegenheit ein, als
die Prozeßakten im Vatikan zugänglich gemacht winden.

Der erste Bearbeiter der Akten war Monsignore Marini, "

dem es besonders darum zu tun war, die Kurie rein zu
waschen und der deshalb Akten unterschlug und fälschte. Dies
war im Jahre 1850. Der zweite und ehrliche Bearbeiter war
der Franzose Lepinois im Jahre 1867. Er, unterstützt von
Pater Lecaze, Rektor der Universität Dijon, stellte ausdrücklich

fest, daß die oberste Behörde der Kirche die Verurteilung

Galileis ausgesprochen habe, und daß dies in Rom auch
niemals abgeleugnet worden wäre. In den Akten steht
geschrieben, daß Galilei «im Namen seiner Heiligkeit des Papstes

verurteilt wurde» und daß die päpstliche Bulle einwandfrei

erklärt: «alle Bücher, welche die Bewegung der Erde
verkünden, seien als ketzerisch zu verdammen.» Im Jahre
1870 veröffentlichte der römisch-katholische Priester
Roberts in England ein Buch, betitelt: «Die päpstlichen Verordnungen

gegen den Kreislauf der Erde», worin er folgendes
feststellte: Papst Paul V. war 1616 Vorsitzender des
Gerichtshofes, welcher die Lehre von der Bewegung der Erde
verdammte und Galilei zum Widerruf gezwungen hatte.
Papst Urban VIII., wie der Autor nachweist, forderte,
leitete und verbreitete die endgültige Verdammung und Papst
Alexander VII. setzte durch seine Bulle im Jahre 1664 «Spe-
culatores Domus Israel» die päpstliche Lehre von der
Unfehlbarkeit vollständig gegen die Auffassung von Galilei ein.
Was sagen die heutigen römisch-katholischen Historiker zu
diesen Tatsachen? Die römischen Journalisten werden wieder

sagen, es wäre dies alles von mir erfunden worden und
beruhe auf Schwindel, damit ja ihre Anhänger nicht
argwöhnisch werden und zu denken anfangen.

Natürlich versuchte man von; Rom aus, die Beweise
Roberts zu entstellen. Da erschien im Jahre 1885 eine zweite
Auflage von Roberts Buch, die noch zwingender, als die erste
war. Zugleich veröffentlichte der hervorragende Katholik
St. George Mivart eine Abhandlung, welche die Angaben von
Roberts vollständig deckten. Damit war die Sache für alle
denkenden Menschen, inbegriffen die wohlgesinnten Katholiken,

erledigt, die es als ihre Pflicht ansahen, der durch den
kirchlichen Fanatismus verurteilten und unschuldig
verdammten Wissenschaft und ihrer beschimpften Vertreter zu
Hilfe zu kommen.

Die Vernunft und besonders die Wissenschaft ist für die
römische Kirche und die positiven Konfessionen ein Gegenstand

unaufhörlicher Anfeindung, Herabsetzung und
Verdächtigung, so daß man meinen könnte, das größte Uebel auf

Er hatte, was er wollte. Wie ein weitgebietender Herrscher
formte seine feine, braune Hand in die Luft eine würdige,
allumfassende Gebärde, mit Emphase rief er aus: «Hommes — hommes
oh — tous hommes — moi, toi, lui, le Bey, — oh, rien que des
hommes!» So pressten wir denn auf seinen Wunsch hin unsern
Hosenboden, der von der Sahara her noch nach dem Kamel und
seinen lieblichen Ausdünstungen roch, sorgfältig auf den Thron
des Bey von Tunis. Ob er wohl weiss, was für kluge Diener er
hat? Ernst Haenssler.

Literatur.
Robert Seidel, Gesamelte Gedichte. Der Verlag J. H. W. Dietz

Nachfolger, Berlin, hat sich das Verdienst erworben, zum 75.
Geburtstag Robert Seidels die gesammelten Gedichte dieses idealen
Menschenfreundes und Kämpfers für Gerechtigkeit, Freiheit und
Volksbildung in einem Bande herauszugeben. Es ist ein
stattlicher Band von 413 Seiten — mit rund 500 Gediehlnummern —
in gefälliger Ausstattung und enthält als willkommene Beigabc
das Bild des Verfassers mit Namenszug. Geeliedert ist die
Sammlung in die Gedichte der ersten Periode, 188G—1R95, —
umfassend die unter dem Titel «Aus Kampfgewühl und Einsamkeit*
als Einzelband erschienenen Gedichte — die der zweiten Periode,
1895—1908, — enthaltend die Gedichte des Einzelbandes «Lichtglaube

und Zukunftssonnen» — und die Gedichte der dritten
Periode, 1908—1925. die, bisher noch nicht in einem Band
vereinigt, unter dem Titel «Das Brot der Ideale», den beiden
genannten Abteilungen angeschlossen sind. Da diese vielen Lesern
der «Geistesfreiheit» bekannt sein werden, beschränke ich mich
auf eine kurze Besprechung der Gedichte aus der dritten Periode.
Auch diese lassen erkennen, dass sie einem von Menschenliebe
erfüllten, gütigen und milden Dichterhcrzen entstammen.

«Heil'ges Mitgefühl, aus deinen Tiefen
Quillt der Menschengrösse Kraft und köstlich Erz,
Steigen Genien, die dort unten schliefen,
Wachsen grosse Taten aus dem edlen Schmerz.»



Nr. 2. GEIST ESPREIHE IT 13

der Welt wäre der vernünftige, gesunde Menschenverstand,
er wäre nicht eine «Gabe Gottes», sondern ein Geschenk des
Teufels. Diese kirchlichen Instanzen werden aber trotzdem
von den modernen Staaten und Regierungen geschützt und
dürfen ihrem Haß gegen Vernunft und Verstand überall un-
gescheut Luft machen, ohne daß die Wissenschaft und die
Vernunft vor Beschimpfungen und Verdächtigungen
geschützt wären. Und von diesen letzteren können wir Freidenker

auch in der Schweiz ein Lied singen, besonders in jüngster

Zeit, seitdem der Bundesrat die Schweiz mit dem Nuntius

«beglückt» hat.

Abhängigkeitsgefühl und Religion.
Eine Kritik der «Erneuerer».
Von Ludwin Eldersch, Wien.

Es gibt seltsame Narren auf der Welt! Haben sie
bereits das Richtige erkannt und sich einige Zeit an der
triumphierenden Wahrheit berauscht, so sind sie wieder mit dem
bereits Erkannten unzufrieden und sind imstande, das
Falsche zum Ausgangspunkt ihrer Wahrheit zu machen. Sei
es aus primitiven Justamentstandpunkten oder aus Gefühls-
(/runden, sie schwanken wie ein Pendel zwischen den universellen

Extremen und richten durch ihre Zerfahrenheit
verheerende Verwirrung an. Je mächtiger und einflußreicher
sie auf die Massen sind, desto gefährlicher ist ihr
Zerstörungswerk. Sie sind meist nicht Skeptiker, tiefschürfende
Zweifler, sondern lediglich Schwärmer, die zuerst einem,
dann dem andern Prinzip sklavisch anhängen. Wir haben
zahlreiche Beispiele erfahren. Narren auf wissenschaftlichem
G ebiet, wie Forscher, die ursprünglich konsequente Monisten,
später radikale Dualisten wurden, Politiker (vor allem der
«Diktator» Mussolini), die von eifrigen Sozialisten blutgierige

Reaktionäre wurden. In allen Gebieten des Kulturlebens
begegnet man diesen verderblichen Schwärmern, die Verliebten

gleichen, die von einer Freundin zur andern gleiten,
ewig ohne auf ein bestimmtes Objekt gerichtete Leidenschaft.

Zu diesen Allerweltsnarren und intellektuellen Bummlern

gehören auch jene Leute, die trotz ihrer materialistischen

Einstellung —¦ gottgläubig sind. In den goldenen,
lebendigen Büchern der Erfahrungswissenschaften haben sie
die Erkenntnis geschöpft, daß es nichts Ueberirdisches gibt,
sie haben die Beweiss begriffen, daß alles im Weltall Kraft
und Stoff ist, und doch sagen sie schließlich: «Ja, aber die
letzte Ursache!... Wir kennen sie nicht und sicher leitet
irgendeine höhere Macht die Naturgewalten.» Diese
knieschlotternden Feiglinge wanken vor den noch nicht völlig
erklärten Naturkräften, sie fürchten sich vor dem «Geheimnisvollen»,

vor dem Nichts, das ihnen als mystische Energie er-

Sie haben keine Verwandtschaft mit der Modepoesie, die mit
seltsamen Bildern und unverständlichen Wendungen Empfindung
vortäuscht. Sie sind einfach, leichtverständlich, aber immer
Erlebnis, poetisch verklärtes Erlebnis, ausnahmslos von tiefem Ernst
durchdrungen und greifen deshalb ans Herz. Stofflich umfassen
sie ein weites Gebiet. Die Freiheit wird gepriesen,

«Nicht verzagt! Der Freiheit Lied
Ruft ein Echo überall,
Und weil Freiheit uns durchglüht,
Singen wir mit lautem Schall,
Dass es braust im Widerhall:
Freiheit, Freiheit überall!
Freiheit, Freiheit den Völkern all!»

auch die Freundschaft, die Heimatliebe, der Friede; die Arbeit
und das arbeitende Volk findet poetische Würdigung, der Natur
und dem Wandern erklingt manche Weise:

(1) «Ich muss hinaus in den blauen Tag
Voll Blumenduft und voll Amselsclilag;
Ich muss entfliehen der Alltagsgruft
Und auferstehen in Sonne und Luft.

(4) Ich muss empor zu den Alpenhöhn,
Ueber Völkerkrieg und Menschheitsgestöhn;
Dort will ich wandeln im heiligen Licht,
Das Frieden spendet und Segen spricht.»

In den Sprüchen und Satyren kommt der Philosoph, der
Menschen- und Lebenkenner zum Wort, und da fliesst wohl dann
und wann ein aus Enttäuschung kommender bitterer Tropfen mit:

«Tn grosser Gesellschaft bin ich gewesen
Hab' viele hohe Titel gelesen.
Sah Orden hängen und Aemter stehn;
Doch waren keine Menschen zu sehn.»

Mutter und Kind sind bedacht, die Weltanschauung des Dichters

drängt nach Ausdruck, bestimmte Zeitereignisse erlebte Seidel

im Gedichte, das 20. Jahrhundert begriisst er mit den Worten:

scheint. Die «höheren Mächte» suggerieren sie sich ein, weil
sie zu wenig reales' Wissen von den Dingen haben. Da ihnen
das innere, intime Wirken, der Zusammenklang der universellen

Energien unbekannt ist, haschen sie mit Sohmetter-
lingsfängern nach Gott. Das Gefühl, das Subjektive in uns,
hat bei ihnen eine despotische Alleinherrschaft errungen, die
Vernunft ist ihnen abhanden gekommen. Das Schöne in der
Natur hat sie so überwältigt, daß sie in der angeblichen
Weltharmonie jeden Sinn für das Erkenntniskritische verloren
haben.

Solohe, unter den Masken von «Erneuerern» auftretende
Philosophaster treiben auch in Kreisen gottbefreiter
Menschen ihr Unwesen. Mit dem Wappenspruch «Um jeden
Preis originell» reiten sie Attacken gegen den Atheismus,
gegen die Wissenschaft, daß Gott unter keinen Umständen
existieren kann. Einer von diesen Windmühlenreitern und
Kompromißpfaffen machte vor einiger Zeit den Freidenkern
den Vorwurf, daß sie ohne Religion ein Unding seien, man
müsse gottgläubig sein, nicht im Sinne einer Konfession,
sondern in (jetzt kommen allerlei phrasenreiche Umschreibungen)

höherem, intuitivem Sinne. Sie definieren die
Religion als Abhängigkeit. Schon wegen dieser Definition
sollte man diese Querköpfe mit ihrer schlechtverstandenen
Pseudometaphysik davonjagen. Religion ist Abhängigkeit,
sagen diese Hausierer mit altem geistigem Kram. Nach dieser

»Erklärung« wäre auch die Abhängigkeit der Kinder von
den Eltern, der Schüler von den Lehrern, der Angestellten
vom Unternehmer Religion. Aber das verstehen die
Sektenbildner, diese Edelreligiösen, deren verschmocktes Gefühlsleben

eine läuternde Kaltwasserkur benötigt, nicht. Wozu
auch? Sie fühlen sich schon so sehr als Propheten, daß ihnen
niemand etwas anhaben kann.

Wir sind - abhängig von tausend Zufällen. Uns kann
beim Spazierengehen ein Ziegelstein auf den Schädel treffen
und wir sind tot, eine Straßenbahn kann über uns hinweggehen,

der Blitz kann uns töten, eine Wanze kann uns eine
mörderische Infektion bringen. Wir sind vom Ziegelstein,
der Straßenbahn, dem Blitz, der Wanze abhängig; ist deshalb
unser Verhältnis zu diesen Dingen Religion? Ich glaube, da
kann nicht einmal das Gehirn eines Priesters der Natur
(Gott) ja sagen. Der Mensch steht —1 wenn auch nicht
wehrlos —¦ so doch in hohem Grade zu der Welt in einem
Abhängigkeitsverhältnis, der Kampf aller gegen alle, die
Bestialität in uns hat diese vielleicht häßliche Sklaverei
verursacht. Zu der «Erkenntnis» aber, daß alle diese Zufälle
ein Oberchef lenkt, ist ein noch weiter Weg. Wer ihn geht,
hat den Sinn des Lebens verkannt, der kämpfen heißt,
Fesselung der Naturkräfte oder wenigstens das Verlangen
danach.

«Komme, jugendlich Jahrhundert,
Neue Zeit voll Licht und Pracht,
Ueberwinde stolze Herrscher
Und des Wahnes finstre Macht.
Löse iedem Volk die Bande,
Brich die Tyrannei der Not,
Schenke Frieden jedem Lande
Und der Menschheit Lieb' und Brot.»

So erfasst der Dichter Seidel des Menschen Herz auf mannigfachste

Art. doch nie in schwärmerischer Weise, nie mit dem
Mittel täuschenden Wortgeklingels; immer ist es ein .Stück Leben,
ein Stück Menschlichkeit, das mit dem Gefühl und mit den
Gedanken zu erleben er den Leser durch die seinen Gedichten
innewohnende Wahrhaftigkeit zwingt. Ein Lebnnsbuch ist diese
Gedichtsammlung, zu dem man nie greifen wird, sei es in Freude
oder Schmerz, in Stunden des Zaerens oder des Hoffnungsmutes,
der Bitterkeit oder frohen Menschenglaubens, ohne Klänge daraus

zu vernehmen, die verstehend, ermutigend, befreiend, irgendwie
erlösend und wohltuend mitklingen. E. Brauchlin.

Kürschners Universal-Kanversatinns-Lexikon in einem Bande
ist im Verlag von Hermann Hillger, Berlin und Leipzig, in 7. Auflage

neu erschienen. Dieses vollständig: neu durchgearbeitete und
bis zur Gegenwart ergänzte Nachschlagewerk bietet auf gedrängtem

Räume eine erstaunliche FüPe von Stoff aus sämtlichen
Wissensgebieten in knappen, das Wichtigste geschickt darbietenden
Artikeln. Der Text ist durchsetzt von einer Menge von Bildern;
auch einige ganzseitige Bildertafeln fehlen nicht. Der Druck ist
klar, das Papier von guter, holzfreier Qualität, das Ganze präsentiert

sich als ein solides, gefälliges und handliches Werk, das
jedem, der irgendwie geistig tätig ist, als beinernes Nachschlagebuch

empfohlen werden kann. In Ganzleinen stellt sich der Preis
auf 16 Mark, in Halbleder auf 20 Mark. E. Br.



14 GEISTESFREIHEIT Nr. 2.

Abhängigkeitsgefühl! Das ist etwas, das man nicht
kultivieren sollte, denn gewohnheitsmäßig geworden, kann es
jeden freien Erkenntnistrieb vernichten. Wozu forschen,
erkennen, wenn man aus der Abhängigkeit von tausend Dingen

nicht heraus kann? Wozu das Getriebe des Weltgeschehens

analysieren, wenn man davon abhängig ist, ob die
«höhere Macht» damit einverstanden ist oder nicht, daß wir
erkennen sollen? In der Sphäre des Abhängigkeitsdusels
verliert man allzuleicht die Energie, zu zergliedern, zu erfahren,

die Wahrheit zu suchen: man verläßt sich auf die liebe,
graubärtig-väterliohe Huld der obskuren Allmacht.
Gefühlsreligionen, wie sie auch die neuen Propheten lehren, sind
nichts Neues, antike Denker haben sie schon zum Teufel
gejagt. Wenn die Allesbesserwisser von heute wieder mit diesen

alten Dummheiten kommen, soll man sie ruhig ausplaudern

lassen. Sie sind harmlose Narren! (Aber sie verwirren
doch die Köpfe! Die Red.)

Gibt es einen wissenschaftlichen Glauben?*)
Alles, was der Geist erfahren kann, kann er beweisen.

Die ursächlichen «Rätsel» aber blieben ihm — da er sie ja
nicht erfassen kann — Geheimnis, allerdings nur so lange,
als er das hindernde Element des Unzulänglichkeitsgefühls
nicht überwunden und sich sein Horizont nicht erweitert
hat. Die Wissenschaft bleibt vorläufig vor diesen
«unbeweisbaren» Erscheinungen stehen; sie erklärt sich gegenwärtig

als noch nicht fähig, restlos zu erkennen, und schafft
sich gewisse Grundlagen zur weiteren Spekulation dadurch,
daß sie Begriffe, logische Hilfskonstruktionen bildet, die
mehr oder weniger der Wahrheit nahekommen. Diese
Hilfsbegriffe, diese provisorischen Grundsätze werden aber nur
so lange anerkannt, als sie mit der Entwicklung der
Wissenschaft in Einklang zu bringen sind. So glaubten z. B.
verschiedene altgriechische Philosophen, daß die Erde eine
Tafel, eine Ebene sei. Aber diese primitive Vorstellung,
diese Hypothese, wurde nur so lange aufrecht erhalten, bis
der immer mehr fortschreitende Menschengeist die Kugelgestalt

der Erde erkannte.
Hypothesen können Irrtümer sein und sind es oft. Sie

machen aber auch keinen Anpruch auf absolute Allgemeingültigkeit.

So lange sie nicht bewiesen werden können, bleiben

sie wissenschaftliche Verlegeniheitsgeschöpfe, die als
vorläufige Stützen des Wissenschaftsgebäudes dienen sollen.
Hypothesen sind «allgemeine» Voraussetzungen, die für
einen gewissen Gediankenkomplex nur von technischer Bedeutung

sind. Während z. B. die Auswirkungen der Elektrizität
bekannt sind und längst praktisch verwertet werden, ist

das «Wesen» dieser Kraft, die alle diese Auswirkungen
hervorruft, nicht ganz bekannt, ihre Natur noch nicht eindeutig
festgestellt. Man hat über sie mehr oder weniger
wahrscheinliche Vermutungen, und da es für die Systematisierung

des Wissens über ihre Auswirkungen praktisch un-

Dr. E. Erkes: «Wie Gott erschaffen wurde». Manchem
unserer Leser mangelt die Zeit, sich in die umfangreiche und oft
auch kostspielige Literatur über Religionsgeschichte und
Religionskritik zu vertiefen.

Nun ist kürzlich in der Urania-Verlags-Ges. m. b. H. in Jena
(Monatshefte für Naturerkenntnis und Gesellschaftslehre) aus der
Feder von Dr. F. Erkes ein Buch erschienen, welches den besagten

Umständen Rechnung trägt.
In dem ca. 90 Seiten starken, sowohl in gebundener als auch

in broschierter Ausgabe erhältlichen Werke, betitelt «Wie Gott
erschaffen wurde», beschäftigt sich der Autor in Anlehnung an
die materialistische Geschichtsauffassung und die Evolutionstheorie,

mit der Entwicklung des Gottesbegriffes von der polytheistischen
(Polytheismus Glaube an mehrere Götter') bis zur

monotheistischen Anschauung. (Monotheismus Glaube an einen
Gott.)

Ausgehend von den orimith'en Vorstellungen der Naturmenschen,

schildert der Verfasser die re'igiösen Sitten un'l Gebräuche
der einzpin°n Völker und befasst sich eingehend mit dpn Erscheinungen

des Zauberglaubens, des Totemismus, der Tabu-Mystik etc.
Durch die Fortschritte der Wissenschaft verlieren nat"rge-

mäss die verschiedenen Religionen ihre bisherige Grundlage.
Selbst dadurch, dass diese sich den modernistischen Ideen
anzulassen versuchen, vermögen sie den Auflösungsprozess der
überlieferten religiösen Formen nicht aufzuhalten.

Das in populär-wissenschaftlicher Weise geschriebene Buch
sollte in keiner Freidenker-Bibliothek fehlen. Ernst Welti.

gemein wichtig ist, bildet man nach dem gegenwärtigen Wissen

«allgemeine» Voraussetzungen, die auch als provisorische
Hilfsmittel Ordnung in das Chaos verschiedener Meinungen
über diese Kraft bringen sollen. Diese Vermutungen
bilden die Notbrücke zwischen der gegenwärtigen Unwissenheit

und der späteren Erkenntnis und haben eine durchaus
relative Bedeutung, d. h. sie können — wie ich schon
erwähnte — zu beliebiger Zeit durch andere, wahrheitsgemäs-
sere ersetzt werden.

Man macht der Wissenschaft nun den Vorwurf, daß
dieses hypothetische, auf Vermutungen gestützte Wissen,
ein Glaube sei, daß diese allgemeinen Voraussetzungen
Glaubenssätze seien, die der den Wissenschaften ergebene Mensch
auf Grund seiner Unkenntnis der wahren Ursachen der
Dinge anzuerkennen gezwungen sei. Es ist ja richtig, daß
die Fundamente der Wissenschaft, die grundlegenden
Erscheinungen uns noch nicht vollkommen klar sind. Wir
kennen vielfach nur die Wirkungen der Dinge, nicht aber
die Ursachen. Immer wieder forscht die Wissenschaft nach
diesen unbekannten Triebkräften. Sie schreitet vorwärts.
Auf tausenden Pfaden versucht man zur Wahrheit zu
gelangen. Und mit Erfolg. Die Hypothesen, die uns bei der
Forschungsarbeit helfen, sind keine starren, unveränderlichen

Gesetze; man verändert, verbessert und ergänzt sie.
Die Wissenschaft ist immer revolutionär; es gärt ständig in
ihrem Bestände, Ueberholtes stirbt ab, Neues entwickelt sich
aus fruchtbaren Erkenntnissen.

Kann die Wissenschaft Glauben fordern, d. h. kritiklose,

unbedingte Anerkennung heischen, wo der Forscher
ständig Neuerer sein muß? — Glauben heißt bedingungsloses

Fürwahrhalten eines Geschehens oder Wortes, das
irgend jemand (Gott oder Mensch), mit besonderer Autorität
ausgestattet, angeblich vollbracht oder ausgesprochen hat.
Glauben heißt, sich geistig unterwerfen, sich in ein
vorgezeichnetes Denksystem ersehen. Die zu glaubenden
Vorstellungen dulden keine Untersuchung. Sie sind da,
überliefert und niemand darf rütteln an den festgelegten
Lehrsätzen. Der Glaube ist der Tod des Geistes. Er ist gewöhnlich

«altehrwürdig», den Fortschritten der Wissenschaft
feindlich, seine Geheimnisse sind kindlich.

Der Trabant des Glaubens .ist das Donma, das Glaubensgesetz,

ein Tyrann der freien Vernunft. Wenn der von
Priestern erdachte Gott sagen würde: «der Schnee ist schwarz»,
so hätte der ihm ergebene Mensch zu glauben, daß der
Schnee schwarz ist

Was hat das Dogma mit der Hypothese gemein? --
Nichts! Die Hypothese ist ein wissenschaftliches Hilfsmittel.
das Dogma ein geistiges Geuxiltinstrument. Die Hypothese
kann zu jeder Zeit — wenn die Wissenschaft neue Erkenntnisse

hervorgebracht hat. die es notwendig machen —
verändert oder ganz fallen gelassen werden, das Dogma herrscht
Jahrtausende und wird noch so lan ce despotisch regieren,
als die Macht seiner Prooheten und Priester dauert, und
jeder Zweifel, jede Veränderung an ihm ist «Sünde». Hypothese

ist Vermutung, Dogma Gewißheits-Vortäuschung.
Es gibt käinen wissenschaftlichen Glauben. Wenigstens

in der wahren Wissenschaft nicht. Der Glaube würde
notwendig das Do£rma mit sich bringen, und wo dieses seine
Zentnerlast hinwälzt, gibt es keinen Fortschritt mehr, nur
Stillstand. Der forschende freie Geist hat nichts zu glauben,
sondern zu wissen, und wenn ihm dies nicht möglich ist, zu
vermuten, aber so. daß es der Fortschrittlichkeit der
Wissenschaft volkommen entspricht.

*1 Dieser Aufsatz wurde einem neuen Buche unseres Mitarbeiters
Ludwig Fldersch entnornm°n. das kürzlich unter dem Titel

«Irrweg des Glaubens» im Verlag Piuinlf Oernv. Wien, erschienen
ist. Es behandelt in leichffasslicher Schreihart eine Peibe

von Lebensanschauungsfragen. Wir werden auf das Buch noch
zu sprechen kommen. Die Red.

Vermifchtes.
Kalender. Dem «Almanach de la libre pensße 1926»,

herausgegeben von der Monatsschrift «L'Id6e libre». ist ein Wandkalender
beigelegt, auf dem bei iedem Tag an Stelle der biblischen

Namen und der Kirchenfeste der Name eines Naturforschers, Dichters,

Philosophen. Menschenfreundes etc. genannt ist.

Jubeljahr. Wie man vernimmt, sollen eine Million Pilger Rom
besucht und dort achtzig Millionen Lire zurückgelassen haben.


	Feuilleton

