Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 11

Artikel: Staatstum und Burgertum : (Schluss)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82 ' GEISTESFREIHEIT

Nr. 11

den eigenen Gldubigen in der Tat stellt. Die katholische
Kirche will andere Meinungen nicht verstehen, will Anders-
denkende nicht aus ihrer Entwicklung und Umwelt heraus
begreifen; sie bekdmpft nichtkatholische Meinungen nicht,
well sie schlecht wéren, sonaern weil sie nicht katholisch
sind, was von der Kirche aus allerdings «schlecht sein» be-
deutet. In Staat, Familie, Schule stiftet aie katholische Kirche
ohne den geringsten GewissenshiB Hader und Zwietracht;
wenn es ihr nur gelingt, darin EinfluB zu gewinnen und wenn
irgend moglich die herrschende Macht zu werden. Sie aner-
kennt keinen hohern, ja nicht einmal einen gleichwertigen
Zweck; Friede im Staate, in der Familie, zwischen den Vol-
kern, gemeinsame Erziehung in aer Schule, all das ist ihr
Nebensache und Nichts, all das optert sie, bekimpft sie, ver-
nichtet sie, um sich durchzuset.en. Das ist Intoleranz.

Nun lieBe sich entgegnen, das sei die Kirche, nicht die
Religion. Dies ist aber eimn hinfalliger Linwand. Denn eine
Religion ohne ‘Lriger und Vertwreter gibt es nicht, so wenig
als es I’hilosophie ohne Fhilosophen oaer eine Mathematik
ohne Mathematiker gibt. Die kheligion lebt und wirkt im
Volke in der Form uua mit dem lnhalt, wie sie ihm von kir-
chen und Sekten aargeboten wird. Unda wenn einer behaup-
ten wollte, er sei weuer kathol.sch noch protestantisch noch
irgend ein Sekt.erer, er habe seinue leligion unmittelbar aus
der Bibel, so muB man ihm sagen, daB aie Bibel ein theolo-
gisch zurechtgestutztes Machwerk ist. Und wenn einer sich
auf sein unmuittelbares, hochst personliches Verhiltnis zu

Gott beruft, so muB thm entgegengehalten werden, dass er -

seinen Gott weder ge- noch ertuncen hat, sondern daB er
als Kind ihn auch irgendwoher bezogen hat. Aber gerade
diese Leute mit dem scleinbar persounlichen Verhiltnis zu
Gott neigen in der Regel gar nicht zur Toleranz. Und wenn

sie auch nicht die Ausrottung der Unglidubigen anstreben.

wie die katholische Kkirche, so kénnen sie es aoch nicht be-

greifen, daBl es Menschen gepe, die nicht glauben und halten -

diese fir moralisch minderwertig und verloren, d. h. von der
ewigen Herrlichkeit, der Gnade Gottes ausgeschlossen, ir-
gendwie dem Veraerben rettungslos anhe.mgefallen. Diese
unbeuingte Annahme aes Irgenawle-schlecht-genen-miissens
(wenn man nicht glaube) una der kirchliche Glaube an die
den «hetzern» zukommende ewige hollenstrafe sind niceut
weniger aie Ausfliisse gefiihlsroher Intoleranz, als der Wille
zur Unterariickung und Vernichtung aer diesseits lebenden
«Ketzer» durch die Kirche, denn der Glaube ist zugleich Gut-
heiBung der geglaubten Verdammnis. Und so behilt Popper-
Lynkeus doch recht: Die Religion ist undulusam, und je
eifriger der Mensch an seiner keligion und an seinem Gotte
héngt, desto intoleranter ist er in seinem Denken und —
nicht selten — auch in seinem Handeln.

Ein krasses Beispiel unerhorter politischer Intoleranz,
die sich, genau wie bei der kirche, gegen auBen und innen
auswirkt, bietet gegenwirt.g Italien.

Die Intoleranz ist, wie aus dem Gesagten hervorgehen
mag, die Begleiterscheinung fanatischen Denkens, das reli-
giosen Ursprungs, aber ebensogut dem Machthunger einer
kirchlichen oder politischen Partei entsprungen sein kann;
in allen Fillen aber verrdt sie einen engen Horizont, ein
dummes Nichtverstehenkonnen oder gehissiges Nichtver-
stehenwollen anderer Menschen, anderer Lebensart, anderer
Ueberzeugungen.

Daraus ergibt sich ohne weiteres, daB die Intoleranz
nicht ein Wesenszug des Freidenkertums ist. Der denkende
Mensch geht den Dingen moglchst auf den Grund; demnach
beurteilt er die Menschen nicht bhloB nach dem, was und wie
sie sind, sondern er frégt sich: wie sind sie so geworden?
Er betrachtet sie als Ergebnis einer Entwicklungsreihe, und
er versucht, sie aus ihrer Umwelt heraus zu verstehen. Zwei-
fellos giht es auch unduldsame Freidenker, denen auch das
Mittel des Zwanges gut genug wire, ihrer Weltanschauung
zum Durchbruch und zur Macht zu verhelfen. Aber das sind
Schlacken, die einzelne noch nicht aus sich heraus gearbeitet
hahen. Die freigeistige Lehensanschauung als solche, be-
strebt, das Seiende, also auch den Menschen, in seinem tief-
sten Wesen zu erkennen, ist auf Grund dieses Verstehen-
wollens tolerant. Gewi macht auch sie von sich reden, aber
sie arbeitet nicht mit Druckmitteln (wie die Kirche mit Ver-
sprechungen und Drohungen), sie spricht von sich nur fiir

solche, dic es horen wollen, die {iber den Bannkreis kirchli-
cher Dogmatik und angelernten Glaubens hinaus zu denken
wagen. Oder, wie es Prof. Hartwig in der Diskussion nach
seinem Vortrag in Ziirich im Schlusswort gesagt hat auf den
Vorwurf hin, wir Freidenker gingen darauf aus, den Men-
schen den Glauben zu nehmen: Nein, wir holen euch nicht
die Gldubigen aus den Kirchen heraus, sondern nur die Un-
gldubigen. — Wir Freidenker verstehen das einstige Wer-
den der Religionen, das Aufkommen der Kirchen und daB
der GroBteil der Menschen noch im Bannkreis der kirch-
lich-religiosen Ideen lebt. Wir sehen aber auch, daB sich
heute dieser Geisteszustand nur noch kiinstlich gegen die
wissenschaftliche, verstandesmiBige Welthetrachtung auf-
rechterhalten 148t, daB sie moralisch immer mehr an Wert
verliert; wir sehen voraus, da8 der christliche Gott einst den-
selben Weg gehen wird wie Zeus und Wotan und daB erst
dann eine wirklich (nicht bloB polizeilich) sittliche Mensch-
heit moglich und tatsichlich da sein wird, weil sich die Grund-
lage des sittlichen Handelns von AuBerhalb und Jenseits ins
Leben, ins Innere des Menschen verschoben haben wird.

Wir arbeiten daran, daB die Menschen ihre Augen mehr
und mehr dem Leben, den Tatsachen zuwenden und die Zu-
sammenhinge, Ursachen und Wirkungen erkennen lernen,
und daB die Verschiebung der sittlichen Grundlage aus einer
mystischen Scheinwelt ins wirkliche Leben bei immer mehr
Menschen vor sich gehe.

Aber es fillt uns nicht ein, Menschen zur Umkrempe-
lung ihres Denkens zwingen, ja auch nur iiberreden zu wol-
len. Wir wissen genug, daB damit nichts gewonnen ist, daB
die Umbildung im Innern des Menschen und aus dem Inner-
sten heraus erfolgen mufB; was von auBlen kommt, ist nur
eine Unterstiitzung, eine Wegleitung. Wir sehen den Gang
der Entwicklung im Verlauf der Geschichte; wir begreifen,
daB sich die Kirche mit allen Mitteln fiir ihr Dasein wehrt; es
ist, das weiB sie so gut wie wir, ein langsames Riickzugs-

_gefecht, das noch viele Jahrhunderte dauern kann. Aber ein-

mal wird der Tag kommen, wo es keine mystische, lebens-
fremde Weltanschauung mehr geben wird, als vielleicht in
einer Minderzahl von trdumerischen Kopfen, und die Kirche

wird der Vergangenheit angehéren — — —. Wir haben es
gar nicht notig, unduldsam zu sein, unsere Welt kommt!
E. Br.

Staatstum und Biirgerfum.
Von Hermann Sternmbach.

(Schluss.)
Vollige Freiheit des Einzelnen vertrdgt sich nicht mit

. dem Wesen des Staates. Sie wiirden sich vertragen, wenn alle

Menschen von Natur gut wiren und nur Gutes anstrebten.
Dem ist aber nicht so. Und ob wir nun einmal von dem Banne
der Staatlichkeit nicht mehr loskommen zu konnen scheinen,
steht uns doch das Recht zu, ein Maximum an Freiheit und
ein Minimum an Zwang vom Staate zu beanspruchen, das
unserer Wiirde nach Billigkeit gerecht wiirde und uns den
Staat nicht als Fessel und Fremde, sondern als Aufflug und
Heimat fiihlen lieBe. Der Staat, der sich ohne Hehl fiir das
ausgibt, was er wirklich ist, d. h. Notinstitut, der Staat, der
sich nicht als Offenbarung oder Gottesgnadentum betrachtet,
wird sich bemiihen, seine Bestimmung, d. i. Ordnung und
Recht zu wahren, mit dem geringsten Aufwand von Zwang
zu erfiillen. Der Angehorige des Staates muB aus Unter-
tinigkeit in volles, freies Biirgertum treten; die personliche
Wiirde muB in ihre natiirlichen Rechte wieder eingestzt, dem
Menschen die Personlichkeit zuriickgegeben werden, kurz:
die Seele. Denn das ist es, was ihm der Staat nimmt. Er totet
die Seele. Und das Paradoxe dabei: er spielt sich als Seelen-
erwecker auf.

Staaten, Regierungen und Verfassungen sprechen viel
von des Menschen personlicher Freiheit. Will aber Einer
diese personliche Freiheit sich zunutzemachen, wird es ihm
als Vergehen, Verbrechen, nicht selten als Staats- oder (was
schoner klingt) Hochverrat angekreidet. Man sollte doch
meinen, es stehe jedem Individuum das Recht zu, nach eige-
nem Willen (freier Wille, wo bist du?) zu wandeln und zu
handeln, sofern daraus dem Mitmenschen kein Leid oder
Schaden erwéchst. Nicht ohne Grund haben Konstituante



Nr. 11

GEISTESFREIHEIT : . 83

und Konvent dieses Recht gerade hesonders hervorgehoben
und {iiber ‘die Rechte des Staates gestellt. Und obgleich seit
jener Zeit (franzsische Revolution, Red.) vieles anders ge-
worden ist —: die wahre personliche Freiheit, diejenige, die
den Menschen innerlich stark und wachsen macht, wir haben
sie noch lange nicht, mdge sie in allerlei Verfassungen noch
so heilig verbrieft und verbiirgt werden. Verfassungen sind
in dieser Beziehung Religionen gleichzustellen: es kommt
nicht daravf an, was sie lehren, sondern was sie wirken, Der
Staat oder die Regierung (sie vergessen beide, daB sie- fiir
den Biirger und nicth der Biirger fiir sie da sein sollte) schafft
vorerst einen gewissen Normenapparat, der auf Uniformie-
rung der Geister ausgeht. Der Staat sagt: Ich denke fiir dich
(was gar nicht seine Funktion ist) und es ist mein Wunsch
(mein Wunsch ist dir Befehl), daB du so denke=t, wie ich. Was
dem Staat heilig gilt — und mag es auch ein Gotze sein,
. den zu verehren er vorheuchelt (heute der, morgen ein an-
derer) — es muf auch dir heilig sein. Derselbe Staat, der
ein Beschiitzer der Religion zu sein vorgibt, schrickt nicht
davor zuriick, dich zum Verbrecher und Verriter abzustem-
reln und als solchen zu behandeln, sofern du es mit eben
dieser Religion ernst meinst und aus wahrer tiefer Religiosi-
tdt in ihrem Sinne zu leben und zu handeln dich erkiihnst.
Einerseits betrachtet er es als moralische Pflicht, den Mord

zu strafen und findet es anderseits gleichfalls moralisch. ihn

als Tugend und Glorie zu preisen, die gelohnt und «deko-
riert> werden, Er fordert und beschiitzt Tier- und Kinder-
schutzvereine, aber das hindert ihn nicht, zwei oder drei
deiner schonsten Jugendjahre dir zu nehmen (du genieBest
personliche Freibeit!). in denen dir beigebracht wird, wie man
auf Menschen (fiir Wildenten gibt es Schonzeit!) Jagd macht
und im Toten nicht fehltrifft. Du erfdhrst, daB Schlachten
und Sich-Schlachten-Lassen hochste Menschlichkeit seien,
Seelenschmuck erster Klasse.

Das Befolgen des wesentlichsten religitsen und tiefsten
menschlichen Gebhotes: «Du sollst nicht téten!» straft der-
selbe, Christlichkeit heuchkelnde Staat aufs blutigste. In den
christlichen Staaten, und das sind die Staaten Europas. wird
die drgste Gotteslédsterung, die nieldrigste Beleidigung Christi
milder angerechret als das Frfiillenwollen der Grundlehre
Christi. des Evangeliums der Liebe. Und alle Miinder quel-
len sonst von «christlicher Liebe» iiber. Der Staat zwingt
dich (von der Verfassung wird dir im Namen Gottes und
Christi rersonliche Freibeit zugestanden und zugesichert)
das Schlidchtermesser zu tragen und es gegen den Mitmen-
schen — man nennt ihn in diesem Falle: Feind (der gar
nicht dein Feind ist) — zu ziicken. Und so vergewaltigt er
nicht nur deive persinliche Freiheit.- sondern avch deine Ge-
danken- und ‘Glaubensfreiheit — mit einem Wort: er tritt
deine heiligsten Rechte mit FiiBen. Und daB er dir dafiir
einen (Helden-) Kranz darreicht, das heiBt: die Gottheit an-
spucken, die zu verehren, zu schiitzen und in deren Namen
zu handeln er vorgibt. Ob dieser Heuchelei. die du dem
Staate gleich mitmachen muft, \\mdet kriimmt sich und ver-
blutet deine Seele.

Das ist brandiges Fleisch am Leibe der Menschheit.
Krieg und christlicher Staat! Und Rotes Kreuz als AblaB-
pfennig. Ein Liedchen, hie das Gewissen, dort die Gewis-
senslosigkeit einzuwiegen. Man geht in den Krieg «mit Gott»
und Gottes Hilfe wird fiir die mordende Waffe herabgefleht.
Kann es eine groteskere Groteske geben?

Die Gedankenfreiheit ist eines der wichtigsten Attribute
des menschlichen Wesens. Gedanken iiuBiern diirfen heiBt:
sich ausleben. GedankeniiuBerung unterdriicken heiBt: die
Siifte der Seele diéimmen; ihre Driinge unterbinden heiBt:
die Seele lfhmen. Tin Gedanke. der sich nicht in Worten
entladen kann. wiithlt und zerwithlt das Innere. bis er. Tange
heimlich geborgen. plistzlich als Tat. nicht immer als er-
wiinschte. heilbringerde Tat ausbricht. Der Staat sollte die
Gedankenfreiheit nicht kiirzen, noch bebindern. Er wiirde
daraus nur Vorteil zichen. Er wiirde die Gedanken des Ein-
zelnen kennen lerren (wie sie in Wahrheit sind, nicht wie
sie Spione und Spitzel ihm zutragen) und daraus moglicher-
weise march Gutes und Niitzliches selber erlernen; ferrer
wiirde er dvrch die Moglichkeit der freien MeinungsivBe-
ung manchem unerwiinschten Tun varbeugen konnen. Das

unterdriickte Wort bedeutet fiir den Staat groBere Gefahr
als das gesprochene. Zu dieser Einsicht haben sich noch
nicht alle Staaten aufzuschwingen vermocht. Bisweilen sind
ihnen Anschauungen Verbrechen. Es gibt Staaten, deren
Gefidngnisse von solchen Anschauungsverbrechern tberfiillt
sind. Allerdings: Anschauung ist Willensausdruck, und was
Willen hat, ist dem Staat bzw. der Regierung nicht genehm.
Ueberhaupt ist ihm all das nicht genehm, was von hoher
moralischer Kraft zeugt, was im Grunde eines jeden Volkes
Kern und Kraft bedeutet. Das ist des Staates Widerspruch.
Echte, strenge Moral, die das Merkmal inneren heien Glau-
bens trigt, ist ihm nicht erwiinscht. Er tut sich gut in jener
seichten, «zahlungsfihigen» Moral, die sich aufs Ahnden und
Fahnden allein der Diebe und Verbrecher beschrinkt. Er
wacht dariiber, daB die hohere Moral sich nirgends breit machte
und zu Geltung kdme. Sie liegt nicht in seinem Interesse.
Der Staat wei auch der Religion und der Schule Grenzen
zu setzen und beide in diesen zu erhalten. Er ist nur so
large Beschiitzer der Religion, so lange sie seinen Interessen
das Wort spricht. Er macht sie zu seinem Instrument (sie
stellt den Gott fiir seinen <heiligen» Krieg) gleich wie die
Schule und alles andere, das er an sich reift. Als instrumen-
tum regni (Hilfsmittel zvm Regieren. Die Redaktion) wird
die Schulé zum Tempel der Liige. (Vergl. den Geschichts-
unterricht! Der Lehrer darf nur im Sinne der Staats-
rdson lehren, nur des Staates Anschauungen und Bestre-
bungen kiinden und verhimmeln (man ist immer besser als
der andere), mogen auch die Interessen des Staates denén
der Biirger zuwiderlaufen, Sache des Lehrers ist: jedes Wol-
len des Staates (und der staatlichen Religion) gutzuheifen.
Tut er das nicht, wird er abreschafft oder, wo man liberaler
denkt, geduldet. aher miBiliebig und in seinem Vorwirtswol-
len gehemmt. Fr wird es nicht. sofern er den Ansichten der
Herrschenden (d. h. ihrer Polit’k) das Wort spricht, der Par-

-tei dient., auf die sich die Regierung stiitzt. Er gilt dann so-
~gar als guter Lehrer. wihrend demienigen Lehrer. welcher

der Opposition dient, zum Vorwurf gemacht wird, daB er sich
mit Politik befasse. Fire Politik vermag demnach einem
Lehrer pidagogische Filigkeiten beizubringen, ihn zu er-
leuchten. eine andere (die im Wesen dasselbe ist), ihn zu dis-
qualifizieren. — Das gilt von allen anderen Beamten, die
der Staat gar zu gerne nur als seine politischen Agenten an-
sieht, ohne daran zu derken. daB der Beamte nicht der Re-
gierung, sondern dem Volke zu dienen hat. Es ist nicht rich-
tig. wenn die Regierung hehaurtet, sie bezahle und erhalte
den Beamten — nein: das Volk tut es.

. Die Wiirde des Einzelren und sein Recht auf Freiheit
sollten die Regierungen achten. Die Freiheit macht den Ein-
zelnen stark. 158t ibn wachsen und seine Krifte entfalten,
und je weniger er darin gehemmt wird. um so lieber und
teurer ist ihm der Staat. dem er angehort. Er wird ihm zur
Heimat. Wo der Finzelne stark und gesund ist, sind es alle,
und wo alle es sind. ist es avch der Staat, der als Gemein-
schaft angesehen werden will. Der Staat, der dem Einzelnen
die ihm notwendige Freiheit versagt. bezeugt damit, daB es
ibm nicht am Staat als Gemeirschaft liegt, sondern an sich
als Regierrng. Dadurch ertfremdet er sich seine. Angehdri-
gen, macht ihnen das Vaterland zur Fremde. Stark ist ein
Staat, wenn er von seinen Angehirigen geliebt wird. Nur
der Freie vermag zu lieben. Fin Staat ist um so méchtiger
und reicher. je groRer die Freiheit ist. die er gewihrt und
je mehr derjenigen sind, die sich der Freiheit erfreuen.

Das sollten einmal alle Staaten einsehen lernen. Wenn
nicht der Regierung. dann sicherlich dem Staate zum Heil.
Dem Staat als einer Gemeinechaft von Freien, Heiteren,
Schaffenskriftigen und Schaffenslustigen, wie sie Morikes
Dichterauge sah.

Einst wird es kommen, dass auf Erden
sich hohere Gesch'echter freun,

und heit're Angesichter werden

des Ewigschinen Spiegel sein,

wo aller Engelsweisheit Fiille

der Menschengeis: in sich gewahrt,

in neuer Sprachen Kinderhiille

sich alles Wesen offenbart.

Utopie? Und wenn auch? TUtopie ist Vorbote und er-
ster. Schritt in-die Wirklichkeit. Heute Getrdumtes ist mor-



84 GEISTESFREIHEIT

Nr. 11

gen Erfiilltes. Fiir die Wanderungen des Geistes gibt es kei-
nen ReisepaB, und keine Schleuse ist stark genug, seinen
Flutdrang zu ddmmen,

Entwidklungsgedanke und Gegenwart.

Die Entwicklungs- und Abstammungslehre behauptet,
daB die Arten der Pflanzen und Tiere (diese einschlieSlich
des Menschen) nicht unveréinderlich seien; nicht in ihrer
heutigen Gestalt von allem Anfang erschaffen worden seien:
sondern daB sich die einfacheren Formen zusammengesetz-
teren entwickelten, somit letzten Endes alle Lebewesen unse-
res Planeten Blutsverwandte seien. Noch zu Beginn des 19.
Jahrhunderts wurde die Entwicklungslehre — damals mit
Lamarck und St. Hilaire an der Spitze — nicht nur von
kirchlicher, sondern auch von wissenschaftlicher Seite (Cu-
vier!) unterdriickt; erst das Auftreten Ch. Darwins entschied
in der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts ihren Sieg.
War der Sieg endgiiltig?

Wie geschieht die Abstammung, der Artenwandel? Laut
Darwin durch Anpassung und Auslese. Die Lebewesen wer-
den durch ihre Lebenshedingungen gemodelt: &ndert sich die
Lehenslage, so #ndern sich auch die Arteneigenschaften.
Neue FEigenschaften werden erworben, diese Erwerbungen
unter Umstéinden auf die Nachkommen {ibertragen. Hiemit
ist die Anpassung vollzogen. Die erworbenen und erblichen
Eigenschaften konnen zweckmissig sein: die Triger zweck-
méssiger FEigenschaften bleiben erhalten; die Besitzer un-
zweckmiissiger Eigenschaften unterliegen im Daseinskampf
und werden aus der Liste der Lebenden oder zunéchst der
Ebenbiirtigen, Dauerfdhigen gestrichen. Die Anpassung ist
also das eigentlich schopferische, fortschrittliche Prinzip;
die Auslese ist seine negative Ergiinzung: nichts als ein Sieb,
worin die untauglichen Erzeugnisse verschwinden.

Es ist kennzeichnend, wie eine Reaktion in Darwins
Nachfolge — trotzdem sie den Entwicklungsgedanken als
Ganzes anerkennen musste — zunéchst das fortschrittliche
Prinzip daraus entfernte: der Artenwandel vollziehe sich nur
durch Auslese; neu erworbene Eigenschaften vererben sich
nicht, sondern sterben mit dem Individuum (Weismann). Die
Auslese sei selbst schon neuschaffend: sie erhalte die guten,
kampferprobten Eigenschaften nicht bloss, sondern steigere
sie auch. Thr eigentlicher Ursprung aber bleibt dunkel.
Schwiichliche Versuche, das Neue durch neue Verbindung
des Alten (bei der Kreuzung) zu erkldren — also jedenfalls
durch rein innere Ursachen, unabhiingig von der Aussen-
welt — verlieren an Boden zugunsten der Meinung, die An-
lagen séimtlicher Eigenschaften seien im Keimstoff von vorn-
herein gegeben. Die naive Lehre der «Priformation», wonach

alle kommenden Geschlechter in Evas Eierstock bereits ein-
geschachtelt liegen, empfingt ein neuzeitlich-wissenschaft-
liches Méntelchen und feiert Auferstehung.

Es kam Mendels Entdeckung allgemein giiltiger Ver-
erbungsregeln; es kam Johannsens ziichterische Ableitung
«reiner Linien»: beide bewiesen, dass die Auslese unproduk-
tiv ist; dass Zuchtwahl die vorhandenen Eigenschaften nicht
steigert, geschweige denn das Auftreten neuer Eigenschaften
erkldrt. Damit schien also auch die zweite Siule dev Darwin-
schen Entwicklungslehre zu wanken: ist es mit der Anpas-
sung nichts und ist auch die Auslese unwirksam — was bleibt
dann vom ganzen, stolzen Lehrgebidude iibrig? Die Eigen-
schaften der Lebewesen (genauer: ihre Anlagen im Keim)
mischen sich und trennen sich wieder nach unabinderlichen
Regeln: abgesehen von enghegrenzten Schwankungen um
einen festen Mittelwert konnen die Eigenschaftsanlagen we-
der vergrissert noch verkleinert, noch iiberhaupt veréndert
werden. Wie aus wenigen Grundténen ungezihlte Meister-
werke der Tonkunst entstehen; wie wenige Grundfarben
durch ihre Zusammensetzungsmoglichkeit die vielfarbige
Wirklichkeit hervorzaubern: so sei die gesamte Vielformig-
keit der Lebenswelt aus dem freien Wiirfelspiel verhiltnis-
miissig weniger Grundlagen herzuleiten. Der Konstanzglaube
von Linné — der vor Darwin herrschende Glaube an die Un-
veriinderlichkeit der Art — ist auferstanden; ist nur verfei-
nert und ersetzt durch den Glanben an die Unverénderlichkeit
der Anlagen. Vermdoge ihrer Mischungs- und Entmischungs-
fahigkeit wird — nach moderner Auffassung — von den an
und fiir sich starren Anlagenteilchen immerhin eine gewisse
Wandlungsfihigkeit des Arthildes vorgetiiuscht; sie ist aber
viel zu beschrinkt, um die Entwicklung der Arten, geschweige
der groBten Gruppen und Kreise auseinander zuzulassen,

Dahin steuert in der Tat die <Entwicklungslehre» der
Jetztzeit: sie ist auf bestem Wege, sich in eine Nichtentwick-
lungslehre riickzuverwandeln. Angesehere TForscher, wie Kurt
Herbst in Heidelberg, machen sich schon heute in ihren of-
fentlichen Vorlesungen iiher den Entwicklungsgedanken lu-
stig. Stillstand ist wieder einmal Trumpf! Und nur einen
Hoffnungsschimmer gibt es; dass die Fortschrittslehre ge-
rettet werden kann: die Entdeckung der sprunghaften Ver-
dnderungen («Mutationen») von de Vries.

Ab und zu treten inmitten eines Tier- oder Pflanzen-
bestandes Veriinderungen auf, die das Artbild anscheinend
unvorbereitet und plétzlich mehr oder minder tiefgreifend uni-
gestalten. Da die #ussere Lebenslage zur selben Zeit ent-
sprechende Umwiilzungen vermissen liess, nahm man wiede-
rum an, die Verfinderungen der Lebewesen seien unabhingig
von der Aussenwelt: Umlagerungen in den. kleinsten Teil-
chen des Keimstoffes, die wir nicht sehen, nicht verfolgen

Feuilleton.

Literatur.

Bausteine zu einer neuen Welt. — Freimauremische Reden
und Gedanken von Ernest Torwald ist die Deckschrift des einen,
ca. 160 Seiten umfassenden, ansprechenden, in himbeerrote, wold-
verzierte Leinwand gekleideten Buches, welches von der Litera-
turstelle der F. V. S. Bern, Philosophenweq 37, oder in den Sorti-
mentsbuchhandlungen zum Preise von Fr. 5.— erhiltlich ist.

Unger Mitglied Ernest Torwald bekennt sich schon im Titel
zu seiner Zugehorigkeit zum Freimaurerbunde, und aus den Re-
den selbst ergibt sich, dass die Themen unsoriinglich in jenem
Kreise entwickelt worden sind. In 12 kurzen Kapiteln nebst einem
Anhange von sittlich-philosophischen Aphorismen vertraut uns
der Verfasser seine Anschauungen an iiber die universellen Pro-
bleme der Arbeit, Freiheit, Wahrheit, Erziehung, menschlicher
Handlungen und ihrer Triebe, die Verschiedenheit der Menschen,
das Los der arbeitenden Klasge und seine Verhesserung. Fiir ihn
gibt es «keinen anderen Weg zum eigenen Gliicke als den, der
iiber das griosstmigliche Gliick der erdss‘'moglichen Zahl unserer
Mitmenschen fiihrts. Wie fiir Edwand Bellamy. den Verfasser des
«Riickhlickes aus dem Jahre 2000, ist es auch fiir unseren Gesin-
nunesfreund ganz klar. dass die Menschen ihre materiel'en Be-
dirfnisse in menschenwiirdicer Weise sollen hefriedicen konmen
und dass es unmogelich ist, sie zu einem hoéheren Denken, zu ei-
nem feineren Emvfinden zu erziehen. so lange sie in Not vnd
Sorge um die Befriedigune ihrer gewodhnlichsten leiblichen Be-
diirfnisse liecen.» So ist der ganze Inhalt des Buches getracen
vom Geiste edelsten Menschentums und altrvistisch resienierter
Lebensanschauune. Dem Verfasser gilt diese «freimaurerische
Philosophie> — wir mdchten sie einfach eine auf Lebenswirklich-
keiten becriindete Nichstenliehe nennen — mehr als Kenntnis
und Wertschiitzung der dusseren Form des Ordemns und des Ri-

tuals. Deterministische Lebensauffassung sowie «der viel ge-
schmihte Materialismus oder das, was einige Leute mit diesem
Begniffe belegen». finden hier ihren Verteidiger, der es verneint,
dass dieser zur Verflachung oder jene zum Verluste des Verant-
wortlichkeitsgefiihls des Menschen fiihre. Die positiven Postulate
welche der Verfasser als Konsequenz seiner im wahren Sinne
des Wortes freidenkerischen Philosophie aufstellt, rv_evcht.fe'r.mmen
den Titel seines Buches vollkommen: es sind Bausteine, von er-
fahvener Hand zugerichtet; jedoch ihre Tauglichkeit zu fgrm‘\'ol'l—
endetem, schirmendem Bau kénn‘e nicht geringer sein, waren sie

“hinter der schlichten Schiirze humanen Deukens, statt unter

goldbestickten Maurer-Orna‘en. entstenden. Mogen sich bald der
tatkraftigen Volksgenossen genug zusammenfinden, um diese
Steine der Weisheit heranzutragen und zu verankern zum Funda-
ment des kiinftigen Gesellschaftshaues, Wir glauben es uns nicht ver-
sagen zu sollen, den Aphorismus welcher den Schluss des Buches
bildet, hier wortlich folzen zu lassen: «<Alles was Ihr an leiblichen,
monralischen und geistigen Werten besitzt, verdankt Ihr einem
jahrhundertmillionenlangen, miihevollen Aufstieg derer, d‘lvq vor
Buch gelebt haben. Es ist amvertrautes Gut der menschlichen
Gemeinschaft, das wir gewissenhaft und getreu zu \."erwn]ten
haben und mit den durch uns erarbei‘cten Zinsen _\verLbe‘ruehcn
sollen an die grosse menschliche Sozietiit>. — Denjenigen unscrer
Gesinnungsfreunde. welche sich anliisslich der Sonnen- und Jah-
reswende mach einem geisthefruchienden Buche zu G‘esuhe:nk-
zwecken wmsehen, konnten wir kaum zu Besserem raten, als diese
«Bausteine> von vergenannter Litera‘uvstelle zu be ._hen.

Der schéne und deutliche Druck, sowie die iibrige Aus-
stattung erhohen die Eignung des Buches zum bleibenden fvgl-
denkerischen Schatzkiistlein, das jeder Biicherei und jedem Fa-
milientische zur Zierde gereicht.

Wirtschaftsphilosophie heisst der Tite.l. unter welchem Ge-
sinnungsfreund Theodor Tobler, Mitglied unserer BecmerOrté.—



	Staatstum und Bürgertum : (Schluss)

