
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 11

Artikel: Staatstum und Bürgertum : (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82 GEISTESFREIHEIT Nr. 11

den eigenen Gläubigen in der Tat stellt. Die katholische
Kirche will andere Meinungen nicht verstehen, will
Andersdenkende nicht aus ihrer Entwicklung und Umwelt heraus
begreifen; sie bekämpft nichtkatholisohe Meinungen nicht,
weil sie schlecht wären, sondern weil sie nicht katholisch
sind, was von der Kirche aus allerdings «schlecht sein»
bedeutet. In Staat, Familie, Schule stiftet aie katholische Kirche
ohne den geringsten Gewissensbiß Hader und Zwietracht;
wenn es ihr nur gelingt, darin Einfluß zu gewinnen und wenn
irgend möglich die herrschende Macht zu werden. Sie
anerkennt keinen höhern, ja nicht einmal einen gleichwertigen
Zweck; Friede im Staate, in der Familie, zwischen den
Völkern, gemeinsame Erziehung in aer Schule, all das ist ihr
Nebensache und Nichts, all das opfert sie, bekämpft sie,
vernichtet sie, um sich durchzusetzen. Das ist Intoleranz.

Nun ließe sich entgegnen, das sei üie Kirche, nicht die
Religion. Dies ist aber ein hinfälliger Einwand. Denn eine
Religion ohne Träger und Vertreter gibt es nicht, so wenig
als es Thilosophie ohne Philosophen oaer eine Mathematik
ohne Mathematiker gibt. Die Religion lebt und wirkt im
V olke in der lorm und mit dem Innalt, wie sie ihm von
Kirchen und Sekten aargeboien wira. Ond wenn einer behaupten

wollte, er sei weuer kathoLsch noch protestantisch noch
irgend ein Sektierer, er habe seine Religion unmittelbar aus
der Bibel, so muß man ihm sagen, üaß die Bibel ein theologisch

zurechtgestutztes Machwerk ist. Und wenn einer sich
auf sein 'unmittelbares, höchst persönliches Verhältnis zu
Gott beruft, so muß ihm entgegengehalten werden, üass er
seinen Gott weder ge- noch erfunden hat, sondern daß er
als Kind ihn auch irgendwoher belogen hat. Aber gerade
diese Leute mit dem scheinbar persöidichen Verhältnis zu
Gott neigen in Oer Regel gar nicht zur Toleranz. Und wenn
sie auch nicht die Ausrottung der Ungläubigen anstreben
wie die katholische Kirche, so können sie es noch nicht
begreifen, daß es Menschen gene, die nicht glauben und halten
diese für moralisch minderwertig und verloren, d. h. von der
ewigen Herrlichkeit, der Gnade Gottes ausgeschlossen,
irgendwie dem Verderben rettungslos anheimgefallen. Diese
unbeaingte Annahme aes Irgenawie-schlecht-genen-müssens
(wenn man nicht glaube) unu der kirchliche Glaube an die
den «Ketzern» zukommende ewige Höllenstrafe sind nicht
weniger aie Ausflüsse gefühlsroher Intoleranz, als der Wille
zur Unterdrückung und \ ernichtung der diesseits lebenden
«Ketzer» durch die Kirche, denn der Glaube ist zugleich Gut-
heißung der geglaubten V erdammnis. Und so behält Popper-
Lynkeus doch recht: Die Religion ist unduldsam, und je
eifriger der Mensch an seiner Religion und an seinem Gotte
hängt, desto intoleranter ist er in seinem Denken und —
nicht selten — auch in seinem Handeln.

Ein krasses Beispiel unerhörter politischer Intoleranz,
die sich, genau wie bei der Kirche, gegen außen und innen
auswirkt, bietet gegenwärtig Italien.

Die Intoleranz; ist, wie aus dem Gesagten hervorgehen
mag, die Begleiterscheinung fanatischen Denkens, das
religiösen Ursprungs, aber ebensogut dem Machthunger einer
kirchlichen oder politischen Partei entsprungen sein kann;
in allen Fähen aber verrät sie einen engen Horizont, ein
dummes Nichtverstehenkönnen oder gehässiges Nichtver-
stehenwollen anderer Menschen, anderer Lebensart, anderer
Ueberzeugungen.

Daraus ergibt sich ohne weiteres, daß die Intoleranz
nicht ein Wesenszug des Freidenkertums ist. Der denkende
Mensch geht den Dingen mögichst auf den Grund; demnach
beurteilt er die Menschen nicht bloß nach dem, was und wie
sie sind, sondern er fragt sich: wie sind sie so geworden?
Er betrachtet sie als Ergebnis einer Entwicklungsreihe, und
er versucht, sie aus ihrer Umwelt heraus zu verstehen. Zweifellos

gibt es auch unduldsame Freidenker, denen auch das
Mittel des Zwanges gut genug wäre, ihrer Weltanschauung
zum Durchbrach und zur Macht zu verhelfen. Aber das sind
Schlacken, die einzelne noch nicht aus sich heraus gearbeitet
haben. Die freigeistige Lebensanschauung als solche,
bestrebt, das Seiende, also auch den Menschen, in seinem tiefsten

Wesen zu erkennen, ist auf Grand dieses Verstehen-
wollens tolerant. Gewiß macht auch sie von sich reden, aber
sie arbeitet nicht mit Druckmitteln (wie die Kirche mit
Versprechungen und Drohungen), sie spricht von sich nur für

solche, die es hören wollen, die über den Bannkreis kirchlicher

Dogmatik und angelernten Glaubens hinaus zu denken
wagen. Oder, wie es Prof. Hartwig in der Diskussion nach
seinem Vortrag in Zürich im Schlusswort gesagt hat auf den
Vorwurf hin, wir Freidenker gingen darauf aus, den
Menschen den Glauben zu nehmen: Nein, wir holen euch nicht
die Gläubigen aus den Kirchen heraus, sondern nur die
Ungläubigen. — Wir Freidenker verstehen das einstige Werden

der Religionen, das Aufkommen der Kirchen und daß
der Großteil der Menschen noch im Bannkreis der
kirchlich-religiösen Ideen lebt. Wir sehen aber auch, daß sich
heute dieser Geisteszustand nur noch künstlich gegen die
wissenschaftliche, verstandesmäßige Weltbetrachtung
aufrechterhalten läßt, daß sie moralisch immer mehr an Wert
verliert; wir sehen voraus, daß der christliche Gott einst
denselben Weg gehen wird wie Zeus und Wotan und daß erst
dann eine wirklich (nicht bloß polizeilich) sittliche Menschheit

möglich und tatsächlich da sein wird, weil sich die Grundlage

des sittlichen Handelns von Außerhalb und Jenseits ins
Leben, ins Innere des Menschen verschoben haben wird.

Wir arbeiten daran, daß die Menschen ihre Augen mehr
und mehr dem Leben, den Tatsachen zuwenden und die
Zusammenhänge, Ursachen und Wirkungen erkennen lernen,
und daß die Verschiebung der sittlichen Grundlage aus einer
mystischen Scheinwelt ins wirkliche Leben bei immer mehr
Menschen vor sich gehe.

Aber es fällt uns nicht ein, Menschen zur Umkrempe-
lung ihres Denkens zwingen, ja auch nur überreden zu wollen.

Wir wissen genug, daß damit nichts gewonnen ist, daß
die Umbildung im Innern des Menschen und aus dem Innersten

heraus erfolgen muß; was von außen kommt, ist nur
eine Unterstützung, eine Wegieitung. Wir sehen den Gang
der Entwicklung im Verlauf der Geschichte; wir begreifen,
daß sich die Kirche mit allen Mitteln für ihr Dasein wehrt; es
ist, das weiß sie so gut wie wir, ein langsames Rückzugsgefecht,

das noch viele Jahrhunderte dauern kann. Aber einmal

wird der Tag kommen, wo es keine mystische, lebensfremde

Weltanschauung mehr geben wird, als vielleicht in
einer Minderzahl von träumerischen Köpfen, und die Kirche
wird der Vergangenheit angehören Wir haben es
gar nicht nötig, unduldsam zu sein, unsere Welt kommt!

E. Br.

Staatstum und Bürgertum.
Von Hermann Sternbadi.

(Schluss.)

Völlige Freiheit des Einzelnen verträgt sich nicht mit
dem Wesen des Staates. Sie würden sich vertragen, wenn alle
Menschen von Natur gut wären und nur Gutes anstrebten.
Dem ist aber nicht so. Und ob wir nun einmal von dem Banne
der Staatlichkeit nicht mehr loskommen zu können scheinen,
steht uns doch das Recht zu, ein Maximum an Freiheit und
ein Minimum an Zwang vom Staate zu beanspruchen, das
unserer Würde nach Billigkeit gerecht würde und uns den
Staat nicht als Fessel und Fremde, sondern als Aufflug und
Heimat fühlen ließe. Der Staat, der sich ohne Hehl für das
ausgibt, was er wirklich ist, d. h. Notinstitut, der Staat, der
sich nicht als Offenbarung oder Gottesgnadentum betrachtet,
wird sich bemühen, seine Bestimmung, d. i. Ordnung und
Recht zu wahren, mit dem geringsten Aufwand von Zwang
zu erfüllen. Der Angehörige des Staates muß aus
Untertänigkeit in volles, freies Bürgertum treten; die persönliche
Würde muß in ihre natürlichen Rechte wieder eingestzt, dem
Menschen die Persönlichkeit zurückgegeben werden, kurz:
die Seele. Denn das ist es, was ihm der Staat nimmt. Er tötet
die Seele. Und das Paradoxe dabei: er spielt sich als
Seelenerwecker auf.

Staaten, Regierungen und Verfassungen sprechen viel
von des Menschen persönlicher Freiheit. Will aber Einer
diese persönliche Freiheit sich .zunutzemachen, wird es ihm
als Vergehen, Verbrechen, nicht selten als Staats- oder (was
schöner klingt) Hochverrat angekreidet. Man sollte doch
meinen, es stehe jedem Individuum das Recht zu, nach eigenem

Willen (freier Wille, wo bist du?) zu wandeln und zu
handeln, sofern daraus dem Mitmenschen kein Leid oder
Schaden erwächst. Nicht ohne Grund haben Konstituante



Nr. 11 GEISTESFREIHEIT 83

und Konvent dieses Recht gerade besonders hervorgehoben
und über die Rechte des Staates gestellt. Und obgleich seit
jener Zeit (französische Revolution, Red.) vieles anders
geworden ist — : die wahre persönliche Freiheit, diejenige, die
den Menschen innerlich stark und wachsen macht, wir haben
sie noch lange nicht, möge sie in allerlei Verfassungen noch
so heilig verbrieft und verbürgt werden. Verfassungen sind
in dieser Beziehung Religionen gleichzustellen: es kommt
nicht dararf an, was sie lehren, sondern was sie wirken. Der
Staat oder die Regierung (sie vergessen beide, daß sie für
den Bürger und nicth der Bürger für sie da sein sollte) schafft
vorerst einen gewissen Normenapparat, der auf Uniformierung

der Geister ausgeht. Der Staat sagt: Ich denke für dich
(was gar nicht seine Funktion ist) und es ist mein Wunsch
(mein Wunsch ist dir Befehl), daß du so denkest, wie ich. Was
dem Staat heilig gilt — und mag es auch ein Götze sein,
den zu verehren er vorheuchelt (heute der, morgen ein
anderer) — es muß auch dir heilig sein. Derselbe Staat, der
ein Beschützer der Keligion zu sein vorgibt, schrickt nicht
davor zurück, dich zum Verbrecher und Verräter abzustempeln

und als solchen zu behandeln, sofern du es mit eben
dieser Religion ernst meinst und aus wahrer tiefer Religiosität

in ihrem Sinne zu leben und zu handeln dich erkühnst.
Einerseits betrachtet er es als moralische Pflicht, den Mord
zu strafen und findet es anderseits gleichfalls moralisch, ihn
als Tugend und Glorie zu preisen, die gelohnt und «dekoriert»

werden. Er fördert und beschützt Tier- und Kinder-
schutzvereine, aber das hindert ihn nicht, zwei oder drei
deiner schönsten Jugendjahre dir zu nehmen (du genießest
persönliche Freiheit!), in denen dir beigebracht wird, wie man
auf Menschen, (für Wildenten gibt es Schonzeit!) Jagd macht
und im Töten nicht fehltrifft. Du erfährst, daß Schlachten
und Sich-Schlachten-Lassen höchste Menschlichkeit seien,
Seelenschmuck erster Klasse.

Das Befolgen des wesentlichsten religiösen und tiefsten
menschlichen Gebotes: «Du sollst nicht töten!» straft
derselbe. Christlichkeit heuchelnde Staat aufs blutigste. In den
christlichen Staaten, und das sind die Staaten Europas, wird
die ärgste Gotteslästerung, die niedrigste Beleidigung Christi
milde'- a"gerechret als das Frfüllenwollen der Grundlehre
Christi, des Evangeliums der Liebe. Und alle Münder quellen

sonst von «christlicher Liebe» über. Der Staat zwingt
dich (von der Verfassung wird dir im Namen Gottes und
Christi persönliche Freiheit zugestanden und zugesichert)
das Schlächtermesser zu tragen und es gegen den Mitmenschen

— man nennt ihn in diesem Falle: Feind (der gar
nicht dein Feind ist,) — zu zücken. Ünd so vergewaltigt er
nicht nur dei"e persönl'che Freiheit.- sondern anch deine
Gedanken- und Glaubensfreiheit — mit einem Wort: er tritt
deine heiligsten Rechte mit Füßen. Und daß er dir dafür
einen (Felden-) Kranz darreicht, das heißt: die Gottheit
anspucken, die zu verehren, zu schützen und in deren Namen
zu handeln er vorgibt. Ob dieser Heuchelei, die du dem
Staate gleich mitmachen mußt, windet, krümmt sich und
verblutet deine Seele.

Das ist brandiges Fleisch am Leibe der Menschheit.
Krieg und christlicher Staat! Und Rotes Kreuz als
Ablaßpfennig. Ein Liedchen, hie das Gewissen, dort die
Gewissenlosigkeit einzuwiegen. Man geht in den Krieg «mit Gott»
und Gottes Hilfe wird für die mordende Waffe herabgefleht.
Kann es eine groteskere Groteske geben?

Die Gedankenfreiheit ist eines der wichtigsten Attribute
des menschlichen Wesens. Gedanken äußern dürfen heißt:
sich aufleben. Gedankenäußerung unterdrücken heißt: die
Säfte der Seele dämmen; ihre Dränge unterbinden heißt:
die Seele lähmen. Fin Gedanke, der sich nicht in Worten
entladen kann, wühlt und zerwühlt das Innere, bis er. lange
heimlich geborgen, plötzlich als Tat. nicht immer als
erwünschte, heilbringende Tat ausbricht. Der Staat sollte die
Gedankenfreiheit nicht kürzen, noch behindern. Er würde
daraus nur Vorteil ziehen. Er würde die Gedanken des
Einzelnen kennen lernen (wie sie in Wahrheit sind, nicht wie
sie Spione und Sr-itzel ihm zutragen) und daraus möglicherweise

manch Gutes und Nützliches selber erlernen; ferner
würde er durch die Möglichkeit der freien Meinungsäuße-
ung manchem unerwünschten. Tun vqrbeugen. ^können. Das

unterdrückte Wort bedeutet für den Staat größere Gefahr
als das gesprochene. Zu dieser Einsicht haben sich noch
nicht alle Staaten aufzuschwingen vermocht. Bisweilen sind
ihnen Anschauungen Verbrechen. Es gibt Staaten, deren
Gefängnisse von solchen Anschauungsverbrechern überfüllt
sind. Allerdings: Anschauung ist Willensausdruck, und was
Willen hat, ist dem Staat bzw. der Regierung nicht genehm.
Ueberhaupt ist ihm all das nicht genehm, was von hoher
moralischer Kraft zeugt, was im Grunde eines jeden Volkes
Kern und Kraft bedeutet. Das ist des Staates Widerspruch.
Echte, strenge Moral, die das Merkmal inneren heißen Glaubens

trägt, ist ihm nicht erwünscht. Er tut sich gut in jener
seichten, «zahlungsfähigen» Moral, die sich aufs Ahnden und
Fahnden allein der Diebe und Verbrecher beschränkt. Er
wacht darüber, daß die höhere Moral sich nirgends breit machte
und zu Geltung käme. Sie liegt nicht in seinem Interesse.
Der Staat weiß auch der Religion und der Schule Grenzen
zu setzen und beide in diesen zu erhalten. Er ist nur so
lange Beschützer der Religion, so lange sie seinen Interessen
das Wort spricht. Er mächt sie zu seinem Instrument (sie
stellt den Gott für seinen «heiligen» Krieg) gleich wie die
Schule und alles andere, das er an sich reißt. Als instrumen-
tum regni (Hilfsmittel zum Regieren. Die Redaktion) wird
die Schule zum Tempel- der Lüge. (Vergl. den Geschichtsunterricht!

Der Lehrer darf nur im Sinne der Staatsräson

lehren, nur des Staates Anschauungen und
Bestrebungen künden und verhimmeln (man ist immer besser als
der andere), mögen auch die Interessen des Staates denen
der Bürger zuwiderlaufen, Sache des Lehrers ist: jedes Wollen

des Staates (und der staatlichen Religion) gutzuheißen.
Tut er das nicht, wird er abgeschafft oder, wo man liberaler
denkt, geduldet, aber mißlieb'g und in seinem Vorwärtswollen

gehemmt. Fr wird es nicht, sofern er den Ansichten der
Herrschenden (d. h. ihrer Politik) das Wort spricht, der Partei

dient, auf die sich die Eegierung stützt. Er gilt dann
sogar als guter Lehrer, während denjenigen Lehrer, welcher
der Opposition dient, zum Vorwurf gemacht wird, daß er sich
mit Politik befasse. Eine Politik vermag demnach einem
Lehrer pädagogische Fähigkeiten beizubringen, ihn zu
erleuchten, eine andere (die im Wesen dasselbe ist), ihn zu
disqualifizieren. —• Das gilt von allen anderen Beamten, die
der Staat gar zu gerne nur als seine politischen Agenten
ansieht, ohne daran zu denken, daß der Beamte nicht der
Regierung, sondern dem Volke zu dienen hat. Es ist nicht richtig

wenn die Regierung behauptet, sie bezahle und erhalte
den Beamten — nein: das Volk tut es.

Die Würde des Einzelnen und sein Recht auf Freiheit
sollten die Regierungen achten. Die Freiheit macht den
Einzelnen stark, läßt ihn wachsen und seine Kräfte entfalten,
und je weniger er darin gehemmt wird, um so lieber und
teurer ist ihm der Staat dem er angehört. Er wird ihm zur
Heimat. Wo der Einzelne stark und gesund ist, sind es alle,
und wo alle es sind, ist es auch der Staat, der als Gemeinschaft

angesehen werben will. Der Staat, der dem Einzelnen
die ihm notwendige Freiheit versagt, bezeugt damit, daß es
ihm nicht am Staat als Gemeinschaft liegt, sondern an sich
als Regierung, radurch entfremdet er sich seine Angehörigen,

macht ihnen das Vaterland zur Fremde. Stark ist ein
Staat, wenn er von seinen Angehörigen geliebt wird. Nur
der Freie vermag zu lieben. Ein Staat ist um so mächtiger
und reicher, je größer die Freiheit ist. die er gewährt und
je mehr derjenigen sind, die sich der Freiheit erfreuen.

Das sollten einmal alle Staaten einsehen lernen. Wenn
nicht der Regierung, dann sicherlich dem Staate zum Heil.
Dem Staat als einer Gemeinschaft von Freien. Heiteren,
Schaffenskräftigen und Schaffenslustigen, wie sie Mörikes
Dichterauge sah.

Einst wird es kommen, dass auf Erden
sich höhere Gesoh'echter freun,
und heit're Angesichter werden
des Ewigschönen Spiesel sein,
wo aller Engelsweisheit Fülle
der Menschengeis*-. in sich gewahrt,
in neuer Sprachen Kinderhülle
sich alles Wesen offenbart.

Utopie? Und wenn auch? Utopie ist Vorbote und
erster. Schritt in die Wirklichkeit. Heute Geträumtes ist mor-



84 GEISTESFREIHEIT Nr. 11

gen Erfülltes. Für die Wanderungen des Geistes gibt es keinen

Reisepaß, und keine Schleuse ist stark genug, seinen
Flutdrang zu dämmen.

Entwicklungsgedanke und Gegenwart.
Die Entwicklungs- und Abstammungslehre behauptet,

daß die Arten der Pflanzen und Tiere (diese einschließlich
des Menschen) nicht unveränderlich seien; nicht in ihrer
heutigen Gestalt von allem Anfang erschaffen worden seien:
sondern daß sich die einfacheren Formen zusammengesetzteren

entwickelten, somit letzten Endes alle Lebewesen unseres

Planeten Blutsverwandte seien. Noch zu Beginn des 19.
Jahrhunderts wurde die Entwicklungslehre — damals mit
Lamarck und St. Hilaire an der Spitze — nicht nur von
kirchlicher, sondern auch von wissenschaftlicher Seite
(Cuvier!) unterdrückt; erst das Auftreten Ch. Darwins entschied
in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhundert® ihren Sieg.
War der Sieg endgültig?

Wie geschieht die Abstammung, der Artenwandel? Laut
Darwin durch Anpassung und Auslese. Die Lebewesen werden

durch ihre Lebensbedingungen gemodelt: ändert sich die
Lebenslage, so ändern sich auch die Arteneigenschaften.
Neue Eigenschaften werden erworben, diese Erwerbungen
unter Umständen auf die Nachkommen übertragen. Hiemit
ist die Anpassung vollzogen. Die erworbenen und erblichen
Eigenschaften können zweckmässig sein: die Träger
zweckmässiger Eigenschaften bleiben erhalten; die Besitzer
unzweckmässiger Eigenschaften unterliegen im Daseinskampf
und werden aus der Liste der Lebenden oder zunächst der
Ebenbürtigen, Dauerfähigen gestrichen. Die Anpassung ist
also das eigentlich schöpferische, fortschrittliche Prinzip;
die Auslese ist seine negative Ergänzung: nichts als ein Sieh,
worin die untauglichen Erzeugnisse verschwinden.

Es ist kennzeichnend, wie eine Reaktion in Darwins
Nachfolge — trotzdem sie den Entwicklungsgedanken als
Ganzes anerkennen musste — zunächst das fortschrittliche
Prinzip daraus entfernte: der Artenwandel vollziehe sich nur
durch Auslese; neu erworbene Eigenschaften vererben sich
nicht, sondern sterben mit dem Individuum (Weismann). Die
Auslese sei selbst schon neuschaffend: sie erhalte die guten,
kampferprobten Eigenschaften nicht bloss, sondern steigere
sie auch. Ihr eigentlicher Ursprung aber bleibt dunkel.
Schwächliche Versuche, das Neue durch neue Verbindung
des Alten (bei der Kreuzung) zu erklären — also jedenfalls
durch rein innere Ursachen, unabhängig von der Aussen-
welt ¦— verlieren an Boden zugunsten der Meinung, die
Anlagen sämtlicher Eigenschaften seien im Keimstoff von
vornherein gegeben. Die naive Lehre der «Präformation», wonach

Feuilleton.
Literatur.

Bausteine zu einer neuen Welt. — Freimaurea-ische Reden
und Gedanken von Ernest Torwald ist die Deckscbrift des einen,
ca. IfiO Sei'en umfassenden, ansprechenden, in himbeerrote,
goldverzierte Leinwand gekleideten Buches, welches von der Litera-
turstelle der F. V. S. Bern, Philosophenwen 37. oder in den
Sortimentsbuchhandlungen zum Preise von Fr. 5.— erhältlich ist.

Unser Mitglied Ennest Torwaild bekennt sich schon im Titel
zu seiner Zugehörigkeit zum Freimaurerbunde. und aus den
Reden selbst ergibt sich, dass die Themen uiisDrünglloh in jenem
Kreise entwickelt worden sind. In 12 kurzen Kapiteln nebst einem
Anhange von sittlich-philosophischen Aphorismen ver'Tßut uns
der Verfasser seine Anschauungen an über die universellen
Probleme der Arbelt. Freiheit, Wahrheit, Erziehung, menschlicher
Handlungen und ihrer Triebe, die Verschiedenheit der Menschen,
das Los der arbeitenden Klasse und seine Verbesserung. Für ihn
gibt es «keinen anderen Weg zum eigenen Glücke als den, der
über das grösstmögliche Glück der gröss'imöglichen Zahl unserer
Mitmenschen führt?. Wie für Edward Bellamv. den Verfasser des
«Rückblickes aus dem Jahre 2000», ist es auch für unseren
Gesinnungsfreund ganz klar, dass die Menschen ihre moteriel'en
Bedürfnisse in mensch enwürdiger Weise sollen befriedigen können
und dass es unmöglich ist, sie zu einem höheren Denken, zu
einem feineren Empfinden zu erziehen, so lange sie in Not und
Sorge um die Befriedigung ihrer gewöhnlichsten leiblichen
Bedürfnisse liegen.» So ist der ganze Inhalt des Buches getragen
vom Geiste edelsten Menschentums und altruistisch resignierter
Lebensanschauung. Dem Verfasser gilt diese «freimauirerische
Philosophie» — wir möchten aie einfach eine auf Lebenswirklich-
kei'en begründete Nächstenliebe nennen — mehr als Kenntnis
und Wertschätzung der äusseren Form des Ordens und des Ri-

alle kommenden Geschlechter in Evas Eierstock bereits
eingeschachtelt liegen, empfängt ein neuzeitlich-wissenschaftliches

Mäntelchen und feiert Auferstehung.
Es kam Mendels Entdeckung allgemein gültiger

Vererbungsiegeln; es kam Johannsens züchterische Ableitung
«reiner Linien»: beide bewiesen, dass die Auslese unproduktiv

ist; dass Zuchtwahl die vorhandenen Eigenschaften nicht
steigert, geschweige denn das Auftreten neuer Eigenschaften
erklärt. Damit schien also auch die zweite Säule der Darwinschen

Entwicklungslehre zu Avanken: ist es mit der Anpassung

nichts und ist auch die Auslese unwirksam — was bleibt
dann vom ganzen, stolzen Lehrgebäude übrig? Die
Eigenschaften der Lebewesen (genauer: ihre Anlagen im Keim)
mischen sich und trennen sich wieder nach unabänderlichen
Regeln: abgesehen von engbegrenzten Schwankungen um
einen festen Mittelwert können die Eigenschaftsanlagen weder

vergrössert noch verkleinert, noch überhaupt verändert
werden. Wie aus wenigen Grundtönen ungezählte Meisterwerke

der Tonkunst entstehen; wie wenige Grundfarben
durch ihre Zusammensetzungsmöglichkeit die vielfarbige
Wirklichkeit hervorzaubern: so sei die gesamte Vielförmig-
keit der Lebenswelt aus dem freien Würfelspiel verhältnismässig

weniger Grundlagen herzuleiten. Der Konstanzglaube
von Linne — der vor Darwin herrschende Glaube an die
Unveränderlichkeit der Art — ist auferstanden; ist nur verfeinert

und ersetzt durch den Glauben an die Unveränderlichkeit
der Anlagen. Vermöge ihrer Mischlings- und Entmischungsfähigkeit

wird — nach moderner Auffassung — von den an
und für sich starren Anlagenteilchen immerhin eine gewisse
Wandlungsfähigkeit des Artbildes vorgetäuscht; sie ist aber
viel zu beschränkt, um die Entwicklung der Arten, geschweige
der größten Gruppen und Kreise auseinander zuzulassen.

Dahin steuert in der Tat die «Entwicklungslehre» der
Jetztzeit: sie ist auf bestem Wege, sich in eine Nichtentwick-
Iungslehre rückzuverwandeln. Angesehene Forscher, wie Kurt
Herbst in Heidelberg, machen sich schon heute in ihren
öffentlichen Vorlesungen über den Entwicklungsgedanken
lustig. Stillstand ist wieder einmal Trumpf! Und nur einen
Hoffnungsschimmer gibt es; dass die Fortschritts! ehre
gerettet werden kann: die Entdeckung der sprunghaften
Veränderungen) («Mutationen») von de Vries.

Ab und zu treten inmitten eines Tier- oder
Pflanzenbestandes Veränderungen auf, die das Artbild anscheinend
unvorbereitet und plötzlich mehr oder minder tiefgreifend
umgestalten. Da die äussere Lebenslage zur selben Zeit
entsprechende Umwälzungen vermissen liess, nahm man wiederum

an, die Veränderungen der Lebewesen seien unabhängig
von der Aussenwelt: Umlagerungen in den kleinsten Teilchen

des Keimstoffes, die wir nicht sehen, nicht verfolgen

tuals. Deterministische Lebensauffassung sowie «der viel
geschmähte Materialismus oder das, was einige Leute mit diesem
Begriffe belegen», finden hier ihren Verteidiger, der es verneint,
dass dieser zur Verflachung oder jene zum Verluste des
Verantwortlichkeitsgefühls des Menschen führe. Die positiven Postulate
welche der Verfasser als Konsequenz seiner im wahren Sinne
des Wortes freidenkerischen Philosophie aufstellt, rechtfertigen
den Titel seines Buches vollkommen: es sind Bausteine, von
erfahrener Hand zugerichtet; jedoch ihre Tauglichkeit zu formvollendetem,

sohirmendem Bau könn'.ie nicht geringer sein, wären sie
hinter der schlichten Schürze humanen Denkens, statt unter
goldbestickten Maurer-Ornaten, entstanden. Mögen sich bald der
tatkräftigen Volksgenossen genug zusammenfinden, um diese
Steine der Weisheit heranzutragen und zu verankern zum Fundament

des künftigen Gesellschaftsbaues. Wir glauben es uns nicht
versagen zu sollen, den Aphorismus welcher den Schluss des Buches
bildet, hier wörtlich folgen zu lassen: «Alles was Ihr an leiblichen,
moralischen und geistigen Werten besitzt, verdankt Ihr einem
jahrhundertmillionenlangen, mühevollen Aufstieg derer, die vor
Euch gelebt haben. Es ist anvertraut es Gut der menschlichen
Gemeinschaft, das wir gewissenhaft und getreu zu verwalten
haben und mit den durch uns erarbeii'eben Zinsen weitergeben
sollen an die grosse menschliche Sozietät». — Denjenigen unserer
Gesinnungsfreunde, welche sich aiiläsislich der Sonnen- und
Jahreswende nach einem gedstobeifruchtenden Buche zu Gesohenk-
zwecken umsehen, könnten wir kaum zu Besserem raten, als diese
«Bausteine» von vorgenannter Litera'.urste.lle zu beziehen.

Der schöne und deutliebe Druck, sowie die übrige
Ausstattung erhöhen die Eignung des Buches zum bleibenden
freidenkerischen Schatzkästlein, da« jeder Bücherei und jedem la-
miUenüsohe 'zur Zierde gereicht.

Wirtschaftsphilosophie heisst der Titel, unter welchem Ge-

shinungsfreund Theodor Tobler, Mitglied unserer Berner Orts-


	Staatstum und Bürgertum : (Schluss)

