
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 11

Artikel: [s.n.]

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Jahrgang — Auflage: 1200 Nr. 11 ZÜRICH, 30. November 1926

GEISIESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 9. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Bloß an keinen Gott zu glauben madit den Menschen nicht

besser; man muß der damit verbundenen höhern Verantwortlichheit

bewußt sein und danach handeln. E Br.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile (einsp. 25 Cts.)
(3X15%. 6x257o, 12X40%)

Die Verspätung fällt zu Lasten der Druckerei. Die Redaktion.

Duldsamkeit — Toleranz.
An einem unserer letzten Leseabende in der Ortsgruppe

Zürich stießen wir in dem Werke «Ueber Religion» von
Popper-Lynkeus auf folgende Stelle: «Und glaube man nur ja
nicht, daß es eine tolerante Religion geben könne! Bis auf
den heutigen Tag hört man von relativ aufgeklärten, aber
doch noch etwas religiös gestimmten Männern immer wieder:
die wahre Religion sei tolerant, sie achte die Meinungen
Andersgesinnter. Das aber ist ganz und gar unrichtig und auch
prinzipiell unmöglich.» Die Diskussion zeigte, daß über den
BegrJf Toleranz (Duldsamkeit bedeutet genau dasselbe) nicht
die hinreichende Klarheit 'herrscht; es mag daher von Nutzen

sein, vor aer ganzen Leserschaft der «Geistesfreiheit»
darüber zu sprechen und zum Meinungsaustausch anzuregen.
«Dulden» ist mit dem lateinischen «tolerare tragen, ertragen

wurzelverwandt. Diesen Sinn von «leiden» hat nun aber
das Wort «erdulden» übernommen, während «dulden» die
Bedeutung von «sich gefallen lassen», «nicht auftreten gegen
etwas» bekommen hat.

Politischen oder religiösen, überhaupt fremden Meinungen

gegenüber duldsam sein heißt also nach dem Wörterbuch:

sie sich gefallen lassen, nicht gegen sie auftreten.
Nun ist's aber mit dem «Sich gefallen lassen» und «Sich

nicht gefallen lassen» so eine Sache: das ist ein «Luxus»,
den sich der gestatten kann, der die Macht hat. Der Herr
kann sich die Launen des Knechtes gefallen lassen oder
nicht; der Knecht hingegen hat keine Wahl, er muß die Launen

des Herrn ertragen, wenn er sich nicht ums tägliche
Brot bringen will. Diesem Beispiel gleichartig kann im grossen

Leben nur tolerant sein oder nicht, wer die Macht hat,
gewähren zu lassen oder zu unterdrücken.

Diese Macht hatte viele Jahrhunderte lang die Kirche,
jetzt hat sie der Staat. Der Ausdruck der staatlichen Toleranz

sind die Rede-, die Preßfreiheit, die Glaubens- und
Gewissensfreiheit.

Zur Beurteilung, ob eine Gemeinschaft (Kirche, Konfession,

Partei, Stand, Klasse) oder ein Einzelner tolerant sei
oder nicht, darf selbstverständlich nicht die vorhandene oder
fehlende Möglichkeit zu unduldsamem Handeln maßgebend
sein, sondern man muß untersuchen, ob die Gemeinschaft
(oder der Einzelne) dem Wesen, dem Trachten nach intolerant

sei, denn sonst wäre eine Minderheit tolerant, weil sie
Minderheit ist, d. h. weil sie die Machtmittel nicht besitzt,
die Meinung der Mehrheit zu unterdrücken.

Es kommt also auf den Willen dazu an? Ja und nein.
Besser gesagt: nicht nur auf den Willen. Jede Partei (das
Wort nicht bloß parteipolitisch, sondern auch als Konfession,

Stand, Sekte usw. aufgefaßt) ist die Trägerin einer Idee,
die Gemeinschaft vieler Träger der Idee, die sich
zusammengeschlossen haben zu dem Zwecke der Weiterverbreitung
ihrer Idee. Diese Weiterverbreitung geschieht immer auf
Kosten einer andern Idee, deren Träger aber ebenfalls die
Ausbreitung ihrer Anschauung erstreben. Und weil sich
jeder für seine Idee wehrt, ist der Kampf unausbleiblich; es
ist ein Kampf für etwas und gleichzeitig ein Kampf gegen

etwas. Zweifellos geht der Kampf aus dem Willen zur
Behauptung und Verbreitung der eigenen und Zurüokdrängung
fremder Art (der fremden Idee) hervor. Und doch braucht
dieser Wille nicht notwendig vom Geist der Unduldsamkeit

erfüllt zu sein. Dieser kennzeichnet sich nämlich
dadurch, daß er in einseitiger Gutheißung der eigenen
Meinung diese hoch über jede andere erhebt, jedes andere
geringschätzt, verachtet und auszurotten strebt, mit welchen
Mitteln es auch sei.

Die römisch-katholische Kirche ist das ausgeprägteste
Beispiel der Intoleranz. Sie ist intolerant gegen außen und
in sich selber. Indem sie sich die alleinseligmachende Kirche

nennt, erklärt sie die Intoleranz zu ihrem Wesenszuge.
Denn wenn sie (von ihr aus betrachtet) allein selig machend,
d. h. der einzige Weg ist, auf dem der Mensch wahrhaft sittlich

sein und zu seinem höchsten Ziel, (kirchlich gesprochen:)
zur Seligkeit gelangen kann, so muß alles Nichtkatholische
ein schwerer Irrtum, unsittlich, Gott mißfällig und daher
nicht daseinsberechtigt sein; es auszurotten ist ein gutes,
Gott wohlgefälliges Werk.

Die katholische Kirche behauptet zwar von sich, sie sei
nicht intolerant gegen Andersdenkende, sondern bloß gegen
Irrtum und Sünde; gegen die Irrenden (die Andersdenkenden)

sei sie voller Liebe. Diese Behauptung ist aber nichts
als religiös verbrämte Heuchelei. Dehn tatsächlich hat die
katholische Kirche, wenn sie einen Irrtum, d. h. eine ihr
mißliebige Idee, vernichtend treffen wollte, die Träger der
Idee getroffen. Sie vernichtete nicht die waldensische
«Ketzerei» sondern schlachtete mit Hilfe fanzösischer Heere
lausende und Abertausende von Waldensern hin, die Hussiten
wurden niedergemetzelt, nicht die Reformideen des Hus, in
der Bartholomäusnacht mordete der religiöse Fanatismus
nicht reformatorische Ideen, sondern die Hugenotten; die
Kirche verbrannte anno 1600 nicht eine ihr unbequeme
Philosophie, sondern den Philosophen Giordano Bruno, wie 47
Jahre vorher der calvinistische Religionsterror nicht den
Pantheismus, sondern Michael Servet auf den Scheiterhaufen
gebracht hatte. Die Geschichte der Kirche ist in Ströme Blutes

getaucht, das auf Veranlassung der Kirche, insbesondere
der römisch-katholischen, vergossen wurde «aus Liebe zu den
Irrenden und Sündern».

Heute verfügt die Kirche nicht mehr über die Machtmittel

wie früher; aber duldsamer ist sie nicht geworden;
Nichtkatholiken sind von ihr aus Ketzer wie zuvor und es
fehlt ihr nur der weltliche Arm als Waffe, um gegen jene
vorzugehen wie ehedem. Aber nicht nur gegen außen hat sie
ihre Intoleranz im ganzen Umfange aufrechterhalten, sie ist
nicht weniger unduldsam gegen innen: Sie läßt keine
Meinung aufkommen, die ihrem starren Dogmatismus irgendwie

widerspricht oder Kritik an ihm übt. Unbedingte
Unterwerfung, Widerrufung der ihr nicht entsprechenden
Meinungen oder Exkommunikanten —• etwas anderes gibt es für
einen katholischen Gelehrten oder Schriftsteller, der sich
herausnahm, eine eigene Meinung zu äußern, nicht. Sie
spricht einfach und unbedingt allem Nichtkatholischen den
Daseinswert und die Daseinsberechtigung ab. Untergang
oder Unterwerfung ist die Zwangswahl, vor die sie die
«ketzerische» Welt ideell und die vom starren Dogma abweichen-


	[s.n.]

