Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 11

Artikel: [s.n]

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Jahrgang — Auflage: 1200

Nr. 11

ZURICH, 30. November 1926

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 9. Jahrgang

- Ersdleinf monatlich

Abonnementsprens s

L BloB an keinen Gott zu glauben macht den Menschen nicht P\';'lsid}::rf.): .{f,'i,';,a”h'.'_ﬁ'].f%f.“ ;’_§3
Adresse ‘des Geschaftsfilhnenss besser; man muB der damit verbundenen hohern Veraniwort- (fiir Mitglieder Fr. 2.-)

Gesdhaftsstelle der F. V. S.,
Postfach Basel 5.
Postchedikonto V 6915

lichkeit bewuBt sein und danach handeln. E Br.

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile (einsp. 25 Cis.)
(3><.15%0, 6>< 25°0, 12>< 40°/)

Die Verspitung fillt zu Lasten der Druckerei. Die Redaktion.

Duldsamkeit — Toleranz.

An einem unserer letzten Leseabende in der Ortsgruppe
Ziirich stieBen wir in dem Werke «Ueber Religion» von Pop-
per-Lynkeus auf folgende Stelle: «Und glaube man nur ja
nicht, daB es eine tolerante Religion geben konne! Bis auf
den heutigen Tag hort man von relativ aufgeklédrten, aber
doch noch etwas religits gestimmten Médnnern immer wieder:
die wahre Religion sei tolerant, sie achte die Meinungen An-
dersgesinnter. Das aber ist ganz und gar unrichtig und auch
prinzipiell unméglich.» Die Diskussion zeigte, daB iiber den
Begr.ff Toleranz (Duldsamkeit hedeutet genau dasselbe) nicht
die hinreichenue klarheit herrscht; es mag daher von Nut-
zen sein, vor cer ganzen Leserschaft der «Geistesfreiheit»
dartiber zu sprechen und zum Meinungsaustausch anzuregen.
«Dulden» ist mit dem lateinischen «tolerare = tragen, ertra-
gen wurzelverwandt. Diesen Sinn von «leiden» hat nun aber
das Wort «eraulden» iihernomumen, wiihrend «dulden» die
Bedeutung von «sich gefallen lassen», «nicht auftreten gegen
etwas» bekommen hat.

Politischen oder religiosen, iiberhaupt fremden Meinun-
gen gegeniiber duldsam sein heift also nach dem Worter-
buch: sie sich gefallen lassen, nicht gegen sie auftreten.

Nun ist’s aber mit dem «Sich gefallen lassen» und «Sich
nicht gefallen lassen» so eine Sache: das ist ein «Luxus»,
den sich der gestatten kann, der die Macht hat. Der Herr
kann sich die Launen des Knechtes gefallen lassen oder
nicht; der Knecht hingegen hat keine Wahl, er muB die Lau-
nen des Herrn ertragen, wenn er sich nicht ums tigliche
Brot bringen will. Diesem Beispiel gleichartig kann im gros-
sen Leben nur tolerant sein oder nicht, wer die Macht hat,
gewiihren zu lassen oder zu unterdriicken.

Diese Macht hatte viele Jahrhunderte lang die Kirche,
jetzt hat sie der Staat. Der Ausdruck der staatlichen Tole-
ranz sind die Rede-, die Prefifreiheit, die Glaubens- und Ge-
wissensfreiheit.

Zur Beurteilung, ob eine Gemeinschaft (Kirche, Konfes-
sion, Partei, Stand, Iklasse) oder ein Einzelner tolerant sei
oder nicht, darf selbstverstindlich nicht die vorhandene oder
fehlende Mdglichkeit zu unduldsamem Handeln maBgebend
sein, sondern man muB untersuchen, ob die Gemeinschaft
(oder der Einzelne) dem Wesen, dem Trachten nach intole-
rant sei, denn sonst wiire eine Minderheit tolerant, weil sie
Minderheit ist, d. h. weil sie die Machtmittel nicht besitzt,
die Meinung der Mehrheit zu unterdriicken.

Es kommt also auf den Willen dazu an? Ja und nein.
Besser gesagt: nicht nur auf den Willen. Jede Partei (das
Wort nicht bloB parteipolitisch, sondern auch als Konfes-
sion, Stand, Sckte usw. aufgefaBlt) ist die Trigerin einer Idee,
die Gemeinschaft vieler Triiger der Idee, die sich zusammen-
geschlossen haben zu dem Zwecke der Weiterverbreitung
ihrer Idee. Diese Weiterverbreitung geschieht immer auf
Kosten einer andern Idee, deren Triiger aber ebenfalls die
Ausbreitung ihrer Anschauung erstreben. Und weil sich je-
der fiir seine Idee wehrt, ist der Kampf unausbleiblich; es
ist ein Kampf flir etwas und gleichzeitig ein Kampf gegen

etwas. Zweifellos geht der Kampf aus dem Willen zur Be-
hauptung und Verbreitung der eigenen und Zuriickdringung
fremder Art (der fremden Idee) hervor. Und doch braucht
dieser Wille nicht notwendig vom Geist der Undunldsam-
keit erfiillt zu sein. Dieser kennzeichnet sich némlich da-
durch, daB er in einseitiger GutheiBung der eigenen Mei-
nung diese hoch iiber jede andere erhebt, jedes andere ge-
ringschiitzt, verachtet und auszurotten strebt, mit welchen
Mitteln es auch sei.

Die romisch-katholische Kirche ist das ausgepriigteste
Beispiel der Intoleranz. Sie ist intolerant gegen auBen und
in sich selber. Indem sie sich die alleinseligmachende Kir-
che nennt, erklirt sie die Intoleranz zu ihrem Wesenszuge.

- Denn wenn sie (von ihr aus betrachtet) allein selig machend,

d. h. der einzige Weg ist, auf dem der Mensch wahrhaft sitt-

‘lich sein und zu seinem hochsten Ziel, (kirchlich gesprochen:)

zur Seligkeit gelangen kann, so mufl alles Nichtkatholische
ein schwerer Irrtum, unsittlich, Gott miBfillig und daher
nicht daseinsberechtigt sein; es auszurotten ist ein gutes,
Gott wohlgefilliges Werk.

Die katholische Kirche behauptet zwar von sich, sie seil
nicht intolerant gegen Andersdenkende, sondern hloB gegen
Irrtum und Siinde; gegen die Irrenden (die Andersdenken-
den) sei sie voller Liebe. Diese Behauptung ist aber nichts
als religios verbrimte Heuchelei, Denn tatsdichlich hat die
katholische Kirche, wenn sie einen Irrtum, d. h. eine ihr
miBliebige Idee, vernichtend treffen wollte, die Trdger der
Idee getroffen. Sie vernichtete nicht die waldensische «Ket-
zerei» sondern schlachtete mit Hilfe fanzosischer Heere Tau-
sende und Abertausende von Waldensern hin, die Hussiten
wurden niedergemetzelt, nicht die Reformideen des Hus, in
der Bartholomidusnacht mordete der religiose Fanatismus
nicht reformatorische Ideen, sondern die Hugenotten; die
Kirche verbrannte anno 1600 nicht eine ihr unbequeme Phi-
losophie, sondern den Philosophen Giordano Bruno, wie 47
Jahre vorher der calvinistische Religionsterror nicht den
Pantheismus, sondern Michael Servet auf den Scheiterhaufen
gebracht hatte. Die Geschichte der Kirche ist in Strome Blu-
tes getaucht, das auf Veranlassung der Kirche, inshesondere
der romisch-katholischen, vergossen wurde «aus Liebe zu den
Irrenden und Siindern».

Heute verfiigt die Kirche nicht mehr liber die Macht-
mittel wie friither; aber duldsamer ist sie nicht geworden;
Nichtkatholiken sind von ihr aus Ketzer wie zuvor und es
fehlt ihr nur der weltliche Arm als Waffe, um gegen jene
vorzugehen wie ehedem. Aber nicht nur gegen auflen hat sie
ihre Intoleranz im ganzen Umfange- aufrechterhalten, sie ist
nicht weniger unduldsam gegen innen: Sie liBt keine Mei-
nung aufkommen, die ihrem starren Dogmatismus irgend-
wie widerspricht oder Kritik an ihm iibt. Unbedingte Unter-
werfung, Widerrufung der ihr nicht entsprechenden Mei-
nungen oder Exkommunikanten — etwas anderes gibt es fiir
einen katholischen Gelehrten oder Schriftsteller, der sich
herausnahm, eine eigene Meinung zu &uBern, nicht. Sie
spricht einfach und unhbedingt allem Nichtkatholischen den
Daseinswert und die Daseinsberechtigung ab. Untergang
oder Unterwerfung ist die Zwangswahl, vor die sie die <ket-
zerische> Welt ideell und die vom starren Dogma ahweichen-



	[s.n.]

