
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 10

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

der Einzelne abgibt, um so fetter gedeiht jenes andere Wesen,

das sieh Staat nennt und im Grunde am besten gedeiht,
wenn die Einzelnen wesentlich zu sein aufhören. Der Staat
entsteht und wächst auf Kosten allzu vieler Einzelner. Und
Nietzsche hat gewiß nicht Unrecht, wenn er vom Staate
behauptet, er sei eine Einrichtung, in welcher der Selbstmord
Aller Leben heiße. Es erhellt daraus, wie gar so weit Staat
und Gemeinschaft von einander liegen oder vielmehr, wie
der Staat, ein Moloch, den Einzelnen und somit auch die
Summe der Einzelnen, die sich Gemeinschaft nennt,
verschlingt.

:

Manchen Staatstheoretiikern ist der Staat höchste
Offenbarung, der sichtbare Gott auf Erden, der Inhalt der Volksseele.

Ihnen sind Volk, Vaterland und Staat dasselbe. Im
Staat findet nach ihrer Ansicht die Seele des Volkes ihren
Ausdruck, was nichts anderes besagen will, als daß der König

der Einzigvernünftige, der von Gott Auserwählte sei und
seiner besonderen Huld und Gnade sich erfreue. Hat die
Seele des Volkes keinen König, in dem sie sich ausdrücken
könnte, so tut sie es in der «Regierung», der allein die
Geheimnisse aller Weisheit kund sind, jener Weisheit auch,
die sich zumutet, besser als du selbst zu wissen, was dir
frommt und förderlich ist. Diesen Theoretikern gilt der
Einzelne nichts, höchstens als ein Rädchen oder Zähnchen in
dem Staatsmechanismus, durch den allein er erst Seele
gewinnt. Sie kennen nicht die Ameise, nur den Ameisenhügel.
Daß der Mensch auch als Einzelner ab und zu selbständig
zu denken befähigt ist, mißachten sie.

Nach der zoologischen Staatstheorie ist der Staat ein
Tier, ein großes Tier, und wir Einzelnen sind Einzelzellen,
nur dazu da, den großen Organismus zu beleben und in
seinem Wachstum zu fördern. Individuell unselbständig,
verrichtet jede Zelle blindlings einen vom Organismus geforderten

und nur ihm bekömmlichen Dienst, wie ihn etwa ein
Nerv oder ein Blutstropfen im und für den Organismus
verrichtet. Ebensowenig wie Nerv oder Blutstropfen darf die
Einzelzelle Mensch auf eigenes Sein und eigenen Wandel
Anspruch erheben. Der Staat allein, und das heißt: die
Regierung allein gibt dieses großen Tieres Gehirn ab, welches
Zellen, Nerven, Muskeln und Gelenke leitet und ihnen
gebietet. Wenn der Einzelne denkt, er sei ein ganzer Mensch,
ein Organismus für sich, so räumt ihlm die zoologische Staatsidee

das Recht (oder vielmehr die Pflicht) des Blutstropfens,
der Zelle, des Muskels, im besten Falle das der Zehe ein.
Was darf eine «alleinstehende» Zehe wollen? Und was
vermag sie? Nach dieser Theorie ist physiologische Sklaverei
die einzig richtige Staatsverfassung. Aber auch diese
Theoretiker machen einen Rechenfehler. Sie beliehen nämlich
das zu übersehen, was ihnen zum Vergleich nicht paßt, und

Literatur.
Geschichte der deutschen Kunst

von H. und 0. Luckenbach.
Im Verla? von R. Oldenbourg. München und Berlin, ist

eine einbändige, 500 Seiten starke, mit 572 Abbildungen, 80 Tafeln
in Scbwaiizdriick vnd 6 farbigen Tafeln versehene Geschichte der
deutschen Kunst erschienen, die kraft ihrer knappen, leicht-
fasslichen Darstellungsart, der klaren Stoffgliederung und des
illustrativen Reichtums vorzüglich geeignet ist, kunstgeschichtliches

Wissen und Kunstverständnis ins Volk zu tragen. Der
Preis des Werkes in Ganzleinen stellt sich auf Mark 18.50 und
ist angesichts der guten und schönen Ausstattung und der
textlichen und bildlichen Stoffülle als sehr massig anzusehen.

Welch grosses Gebiet öffnet sich unsern Blicken! Wie
viele Jahrhunderte müssen wir durchwandern, bis wir an den
Anfang des Kunstschaffens kommen! Auf wie viele Arten äussert
sich das bewusst gewordene Empfinden für Schönheit! Es will
etwas heissen, diese vielgesteltete Welt in einem Werke so
zusammenzufassen, dass das Wesentliche als eine Einheit daraus
hervorgeht. Den Verfassern dieses Werkes ist es aber — um
ein Gesamturteil voraus zu geben — trefflich gelungen, aus dem
scheinbar zufälligen Nebeneinander und Nacheinander in der
Zeit eine einheitliche Entrwicklungsreihe zu kristallisieren. Wir
bekommen einen Ueberhlick über das innere Werden deutscher
Kunst im Laufe der Jahrhunderte; wir sehen eine Linie
aufsteigen, sich abbiegen und wieder aufsteigen: es ist der Spiegel
der Völkerpsyche, geoffenbart durch die grossen Werke der
Kunst.

Wertvoll ist dabei .die Gruppierung des gesamten Stoffes
in Architektur, Phstik und Malerei. Zwar ergeben .sich damit
drei verschiedene Entwicklungslinien. Allein der Entwicklungsgang

der einzelnen Kunstgattung tritt so viel klarer hervor, der

zwar daß der Mensch als Einzelwesen sich im großen Staatskörper

dennoch als Ganzes für sich weiß, daß ihm ein
Selbstbewußtsein eignet, wie man es der Zelle oder dem
Blutstropfen im Körperorganismus nicht nachsagen kann,
daß er sich als freies Wesen fühlt. Mag auch diese Freiheit
auf Selbsttäuschung beruhen, so ist doch schon das Vorhandensein

dieser sich vorgetäuschten Freiheit Tatsache genug,
in dem Menschen etwas anderes als Zelle, Blutstropfen oder
Nerv zu erkennen.

Die Theorien hinken. Der Mensch ist nicht das, als was
ihn der Staat, beziehungsweise die Regierung haben möchte.
Er ist mehr als Zehe und Zelle.

Der Staat, der aus Eroberung hervorgegangen ist, muß
für sich sorgen, muß auf der Hut sein, wenn er sich erhalten
will. Er betrachtet es also als seine Pflicht im Interesse der
herrschenden Gruppe, die ihn ausmacht, die Grenzen nach
außen zu schützen und eine gewisse Rechtsordnung nach
innen zu wahren. (Nur auf diese Weise können ihm die Ein^
künfte zufließen, an denen er schmarotzt.) Und weil er das
tut, lernt allmählich der Untertan ihn als eine vorteilhafte
Notwendigkeit ansehen, der sich unterzuordnen ihm Pflicht
wird. Er bekommt ein «Vaterland». Der Eroberer gibt es
ihm, der aus Selbstsucht, zwecks gründlicher Ausbeutung
Grenzen schafft, Ausland schafft, «Feinde» schafft. Was
außerhalb der Grenzen liegt — es mag eine Gruppe gleichen
Stammes, gleicher Sprache, nicht selten gleicher Volkheit sein
— ist Ausland. Ausland schafft Vaterland. Indem nun der
Staat seine Grenzen schützt und verteidigt, schützt und
verteidigt er auch seinen Untertanen, der ihm dafür dankbar
ist und ihm zuweilen mehr gibt als ihm gebührt. Das
regierte Volk räsonniert nicht, schaut nicht tief und weiß
nicht, daß es dem Staat bzw. den Herrschenden nicht so
sehr um des Volkes Wohl als um dessen Steuerfähigkeit zu
tun ist. Das tritt besonders kraß in jenen Staaten zutage,
die, ohne auf die Tragfähigkeit der Bürger zu achten, diese
mit Steuern so schwer belasten, daß sie darunter zusammenbrechen.

Dem Staatssäckel ist es einerlei, wovon er sich
füllt, und mag es auch der Ruin von Hunderttausenden sein.
Je mehr, je besser. Der Herrschende sieht es nicht gerne,
wenn ihm der Nachbar seine Steuerzahler wegkapert. Der
Nationalitätenstaat diene als Exempel. Der historische Staat
kennt zwei Klassen: die an Zahl geringe der arbeitslos
Genießenden und die unzählige der genußlos Arbeitenden (und
Steuern Zahlenden). Er ist uns indessen zu einer Notwendigkeit

geworden, die wir uns nicht mehr so leicht hinwegdenken
können, hinwegdenken Avollen. Die Staatskategorien

sind uns in Fleisch und Blut übergegangen; nichtsdestoweniger

sagt uns die Vernunft, daß der Staat —¦ ob wir auch seiner

nicht entraten können — ein Uebel sei, und zwar

desLeser verliert sich nicht bald dahin, bald dorthin, und schliesslich

vereinigen sich die verschiedenen Linien doch zu einem
Ganzen und gewähren dem Leser einen umfassenden
Gesamtüberblick.

Die Kunst ist Gestalt gewordener Mensohengeist und ist
Menschheitsgut; sie kümmert sich nicht um Grenzpfähle. So
haben sich auch die Verfasser, obwohl sie ihr Werk Geschichte der
deutschen Kunst nennen, nicht ängstlich an die Grenzen gehalten,

sondern sie zeigen auch die Einflüsse, die von aussen kamen,
die Zusammenhänge zwischen eiinheimischem und ausländischem
Kunstschaffen, und sie scheuen sich nicht, nichtdeutsche Künstler

an erster Stelle zu nennen, wo es deren Bedeutung
rechtfertigt. Gewiss hat jedes Volk seine Eigenart, die sich aus dem
Klima, der Bodenbeschaffenheit und manchen andern Faktoren
ergibt. Und diese Eigenart gibt sich auch in der Kunst zu
erkennen. In diesem Sinne hat man ein Recht, von nationaler
Kunst zu sprechen; aber man darf dabei den Zusammenhang
mit dem, was jenseits der Grenze besteht und geschieht, nicht
vergessen. In diesem weitherzigen Sinne fassen H. und O.
Lukkenbach den Begriff «deutsche» Kunst auf.

Die methodische Durchführung der kunstgeschichtlichen
Belehrungen verdient alles Lob. In langsamem Gange durch die
verschiedenen Epochen lernen wir an treffenden Beispielen das
Charakteristische jeder Zeit kennen und werten. Die Verfasser
geben klare, bestimmte Urteile, ohne pedantisch zu sein oder
ihre Meinung dem Leser aufzudrängen. Sie sind Führer, sie
machen auf das Wesentliche aufmerksam, sie geben den Schlüssel
zum Kunstverständnis: sie leiten den Leser zum rechten Schauen,-
aber auch dazu an, sich ein eigenes Urteil zu bilden. Besonders
suchen sie dem Leser klar zu machen, dass jede Kunst aus ihrer
Zeit und Vergangenheit heraus verstanden sein will und dass
man sich in die Gedanken- und Gefühlssphäre ihrer Zeit
versetzen muss, um sie verstehen zu können.

Auch die Persönlichkeit der Künstler lernen wir kennen. Um



Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 77

halb, weil er so wenig die persönliche Würde in dem
Einzelnen achtet und seltsamerweise diese Mißachtung häufig
mit seiner Sorge um das Wohl des Einzelnen begründen zu
können meint.

Wir sagen: der Staat ist eine Notwendigkeit geworden
— und fragen: «Was ist sein Sollen?» und: «Was ist sein
Tun?» und: «Wie stehen Staat und Staatsangehöriger
zueinander?»

Sache des Staates ist — so sagten wir vorhin — : Schutz
der Grenzen nach außen und Wahrung des Rechts nach
innen. In den ihm von reohtswegen zufallenden Wirkungskreis

gehören also: Wehnnacht, Polizei und Gericht. Diese
Funktionen genügen, sein Daseinsbericht zu begründen, sein
Dasein zu erhalten. Allein der Staat gibt sich damit nicht
zufrieden, sondern usurpiert (beansprucht) für sich noch Adele
andere Funktionen, die mit seiner eigentlichen Bestimmung
nichts zu tun haben, und mit diesem Augenblick wird er
ein, lastendes Uebel, dessen Regeln und Gebote den
Menschen von der Wiege bis zum Sarge begleiten, ihn zu
hemmen, ihn zu fesseln, der Würde und der persönlichen
Freiheit hohnzusprechen. Hiebei ist zu bemerken, daß diese
Gebote, gleichviel ob sie sozialer, religiöser oder ethischer
Natur sind, nur ad usum (zum Gebrauch) des Einzelnen, von
den Vielen, der Gemeinschaft geschaffen sind, aber von den
Einzelnen unter den Herrschenden nicht immer respektiert
werden müssen. Diese dürfen sich nach jeder Richtung hin
ausleben. Princeps (hier im weitesten Sinne des Wortes
gebraucht) legibus solutus. (Den Herrschenden bindet kein
Gesetz.) (Schluß folgt.)

Der Vergessenheit entrissen.
Am 19. September wurde in dem französischen Dorfe St.

Martin-du-Fr6ne ein Denkmal für den Humanisten Sebastian
Casteüio (1515—1563) eingeweiht. Damit wird ein Name und
ein Mann der Vergessenheit entrissen, der es wohl verdient,
daß seiner mit einigen wenigen Worten gedacht werde.
Besonders wir Freidenker dürfen nicht achtlos an ihm vorbeigehen.

Ich halte mich in der gedrängten Darstellung seines
Lebens vor allem an Mauthners Geschichte des Atheismus
im Abendlande.

Castellio war weder Held noch grosser geistiger Befreier.
1540 wurde er als Hausgenosse Calvins in Genf für dessen
Glauben gewonnen; im «Rom Calvins» versah er das Amt
eines Schulrektors. Aber bald erweckte er durch seine Ue-
bersetzungeni und ISchriften das tiefe Mißtrauen der
religiösen Führer Genfs. Er wagte es, selbständig zu denken
und mannhaft zu den Resultaten seines Denkens zu stehen.
Das zog ihm den glühenden Hass dieser protestantischen

ihre Werke zu verstehen, muss man auch etwas von ihren
Lebensumständen, ihrer Lebensan'schauung wissen, denn ein Kunstwerk

wind nicht nur von den Zeitumständen, sondern auch, und
zwar in hohem Masse, von der Persönlichkeit seines Schöpfers
bestimmt. Niemand schafft so sehr aus seinem innersten Wesen
heraus, als eben der Künstler, sei er nun Maler oder Bildhauer
oder Dichter oder Musiker. Die Verfasser haben sich beim
Biographischen an Künstlerpersönlichkeiten gehalten, die für das
deutsche Volkstum kennzeichnend sind. Hier weitere Kreise zu
berücksichtigen verbot ihnen der im Verhältnis zur Stoffülle
knappe Raum. Auch das Biograph'sehe ist harmonisch eingegliedert,

verliert sich nicht in nebensächliche Einzelheiten, sondern
gibt das Wesentliche, Bedeutungsvolle. Und so macht das Werk
in seiner Gesamtheit wie in seinen Teilen selber den Eindruck
eines Gemäldes, dem der Schöpfer durch zweckmässige Beschränkung

auf das Wesentliche ohne Vernachlässigung irgend einer
Einzelpartäe Grösse und Wirkungskraft verliehen hat,

Das Werk sei den Lesern der «Geistesfreiheit» zur Anschaffung,

besonders auch zu Gesehenkzweoken auf die bevorstehende
Wintersonnenwende hin, bestens empfohlen.

L. Brauchlin.

Die Aussichten des Christentums.
Soeben ist mir ein kleines Bündchen von 135 Seiten in die

Hände gefallen. Es kostet nur Fr. 5.— ist von Bernard Shaw, dem
berühmten und bekannten englischen Satyriker verfasst und
heisst: «Die Aussichten des Christentums» (Fischer-Verlag, Berlin

1925). Die Ueberseizung ist für die, welche es deutsch lesen
wollen, mustergültig. Der Inhalt is' in seinem Aufbau und seiner
Auswirkung geradezu überwältigend. Die Satyre .ist dezent,
wirkt aber gerade deshalb um so tiefer und nachhaltiger. Das
Büchlein ist ein herrlicher Genuss für denkende und prüfende
Menschen, aber eignet sich keineswegs für «unentwegte Anhänger I

Päpste zu, und wahrscheinlich wäre er, wie später Servet,
den unduldsamen Reformatoren Calvin und Beza zum Opfer
gefallen, wenn er sich nicht rechtzeitig nach Basel geflüchtet
hätte. Hier wurde er nach langen Jahren als Magister der
griechischen Sprache angestellt, lebte aber mit seinen 8
Kindern in bettelhafter Armut. Er sah sich genötigt, sich als
Taglöhner zu verdingen, er fischte eigenhändig das Treibholz

aus dem Rhein, um es für seinen und anderer Leute
Nutzen zu verwerten. Er ist hier in Basel in bitterster
Armut und Verlassenheit gestorben.

Was ihn am schärfsten mit seinen früheren Genfer
Religionsgenossen verfeindete, war sein Eintreten für Toleranz
in religiösen Fragen, sein Einsteben für volle Gewissensfreiheit,

sein Kampf gegen alle Glaubensverfolgung. Von
Basel aus tadelte er scharf die grausame Hinrichtung des
Servet durch die protestantische Inquisition. Er vertrat
damals schon den bereits zum Gemeingut gewordenen
Gedanken, daß auch die Religionen sich entwickeln und nicht
starre Gebilde seien. Jede gehässige Glaubensverfolgung
widerspricht dem innersten Wesen des Christentums: «Man
müsste Christum für einen Moloch oder ähnlichen Gott
halten, wenn er verlangte, daß ihm Menschen geopfert und
lebendig verbrannt werden müssten». Der stärkste und letzte
Grund für diese seine Friedensliebe war wahrscheinlich
ein tiefer Zweifel an der Möglichkeit, in religiösen Fragen
zu einer Gewissheit zu kommen.

Castellio war nicht Freidenker; daß er für seine Ideale
Armut und Verlassenheit auf sich nahm, und zwar für die
Ideale der Toleranz und Gewissensfreiheit, macht uns den
Mann sympathisch. Religiöse Duldung ist bereits eine Station

auf dem, Weg zur religiösen Indifferenz, sie wirkt
relativierend und aufweichend auf die hartherzige und unduldsame

Strenge der starren Dogmatik. Wir Freidenker legen
ihm als einem Wegbereiter zu Zielen, die auch wir noch nicht
überall erreicht haben, in Gedanken einen Kranz schlichten
Angedenkens an sein Denkmal. H.

F. C. Müller-Lyer.
Am 29. Oktober 1926 hat sich sein Todestag zum zehnten

Male gejährt.
Müller-Lyer war einer der besten Theoretiker unserer

Bewegun'g. — Von Beruf ursprünglich Arzt, hatte er gediegene

Kenntnisse in den Naturwissenschaften und, was
besonders wertvoll ist, die strenge naturwissenschaftliche Den.k-
schulung. Müller-iLyer ist aber nicht einseitiger Naturwissenschaf

ter geblieben; gerade die praktische Tätigkeit als
Arzt führte ihn weiter: zu den Problemen und der Entwicklung

der menschlichen Gesellschaft. Dias Studium der Kultur-

von Thron und Altar. Der Stil ist klassisch, und der Gedankenreichtum

in der Freiheit der Auffassung und in der logischen
Entfaltung der sog. christlichen Weltentwieklung bis in die
geheimsten Falten psychologischen Empfindens hinein ist bis jetzt
und, wird wohl auf Jahrzehnte hinaus kaum übertroffen werden
können- Wenn die chris'liohe Orthodoxie protestantischer und
katholischer Herkunft sich in ohnmächtiger Wut gegen diese
Publikation aufbäumte, so beweist dies nur, wie gefährlich ihnen
eine solche 'Geistasbat erscheint, Folterkammer und Feuertod
würden Bernard Shaw unnachsichtlich treffen und das Werk
würde von Henkershand verbrannt, wenn diese Vertreter eines
fa'schen und zu machtpolitischen Zwecken missbrauchten
Christentums noch die Macht dazu besitzen würden. Es geht diesen
Leuten ans Lebendige, wenn Shaw in der Einleitung schreibt:

«Wir haben immer das sonderbare Gefühl gehabt, dass der
ans Kreuz genagelte Ohristus es fertig gebracht hätte, die Welt
umzugestalten, wenn wir Menschen bessere Menschen gewesen
wären und seinen Plan einmal ernstlich ausprobiert hätten. Die
kapitalkräftige Welt aber ist seit der Kreuzigung dauernd anti-
christlich gewesen, die Priester waren keine Christen und niemals
wurde die Lehre Christi in politische und allgemein soziale Praxis

umgesetzt. Wo waren aber die Nachfolger, die dies getan
haben? Ich habe keine Sympathie für Vagabunden und Redner,
welche die Gesellschaft zu reformieren versuchen, indem sie die
Menschen ihrer regelmässigen produktiven Arbeit entziehen wollen,

um aus ihnen Redner und Vagabunden zu machen. Ich
betone ausdrücklich, dp.ss, wenn Jesus die praktischen Probleme,
die sich aus seiner kommunistischen Auffassung, aus dem
Anerkenntnis, Verbrechen räche- und straffes bewältigen zu müssen

und aus der Uebernahme göttlicher Verantwortlichkeit durch
die Menschheit, hätte ausarbeiten können, er der Welt einen
unermessliohen Segen gebi-acht hätte, weil diese seine spezifischen

Forderungen sich heute als vernünftig und ökonomisch ge-
sund erwiesen haben. Wie wäre es wohl gekommen, wenn er die



78 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

entwiokliiing Avurde ihm, dem ein gütiges Geschick Zeit dazu
gab, seine Lebensaufgabe, die er — leider allzufrüh von der
blinden Natur diahingerafft — nicht in dem weiten Umfang
zu Ende führen konnte, wie ihm das vorgeschwebt hatte.

Sein Studium geschah nicht um des neugierigen
Interesses, sondern um des Handelns1 und Helfens willen, denn
in diesem Menschen mit dem scharfen Verstand war viel
Menschenliebe. Am Anfang und am Schluß seiner suchenden
Bemühung leuchtete der Gedanke, den Menschen die
Möglichkeit zu schaffen, planvoll in die Kulturentwicklung
eingreifen und sie bewußt bestimmten Zielen entgegenführen
zu können. Daher treffen wir in den Werken Müller-Lyers
so oft auf den Gedanken der bewußten «Kulturtieherrschung».

Klar und weitsichtig war der Geist Müller-Lyers bei der
Erfassung der geschichtlichen Entwioktungsreihen. Dazu
besaß er ein großes Abstraktionsvermögen, welches ihn
befähigte, das Bedeutsame aus Zuständen und Entwicklungsreihen

herauszuholen. — Ebenso ist die Ausdruckweise klar,
sodaß seine Werke leicht verständlich sind.

Neben dem Theoretiker gab es in Müller-Lyer auch den
Praktiker, den Mann der Tat. In schwerer Kriegszeit war
Müller-Lyer 1. Vorsitzender des Deutschen Monistenbundes,
unserer deutschen Scbwesteriorganisation. Als praktischer
Führer versinnbildlicht er jene Bestrebungen in der freigeistigen

Bewegung, welche neben der bloßen naturwissenschaftlichen

Orientierung auch die soziologische zu ihrem
Recht kommen lassen wollten. Als in der Nachkriegszeit die
gesellschaftlichen Probleme — nunmehr nicht mehr unter
der Leitung des auf sie eingestellten Führers, sondern unter
dem Druck harter Tatsachen — immer mehr in den
Betrachtungskreis der freigeistigen BeAvegung traten, mußte
der Tod Müller-Lyers besonders sctnver empfunden werden.

H. C. K.
Werke von Müller-Lyer: Der Sinn des Lebens, Die Phasen

der Kultur, Die Familie, Formen der Ehe, Phasen der Liebe,
Die Zähmung der Nomen. (Sämtliche Werke können durch die
Geschäftsstelle der F. V. S. in Luzern, Mythenstrasse 9, bezogen
werden.)

Wenn die Hirten gehen,
Es war in einem größeren Dorfe im «heiligen» Land

Tirol, wo wir durch auffällige Plakate auf eine Versammlung

aufmerksam gemacht wurden. Sie kündeten an, daß der
ehemalige katholische Pfarrer Krenn sprechen werde über
seinen Austritt aus der katholischen Kirche.

Wir waren verblüfft, als wir diese Anzeige lasen. Hier
in dieser Hochburg des Klerikalismus mit ausschlaggebender
bäuerlicher Bevölkerung, ohne Industrieproletariat, hätten
wir am wenigsten eine derartige Kundgebung erwartet, und
wir entschlossen uns, dem Vortrag beizuwohnen.

Aufgabe eines modernen, aber guten und praktischen Staatsmannes
auf sich genommen hätte.»

Es ist wohl kaum in den Neuerscheinungen, welche das
Christentum betreffen, von solchen Ansichten etwas zu finden und
die Theologen, welche diese epochemachende Publikation mit
ruhiger und objektiver Gemütsstimm'ung — nicht als zelotische
Eiferer — (lesen, werden sich allen Ernstes fragen müssen, ob sie
bis anhin einen falschen Weg gegangen seien und ob es noch
Zeit genug sei, den neuen Weg, den wirklich von Jesu
vorgezeichneten Weg des «ozialen Menschentums zu betreten und den
Pfad der Unduldsamkeit, der Intoleranz, der Machtgier und der
Seelensklaverei und des dogmatischen Aberglaubens zu verlassen.
Das Büchlein ist eine Zierde jeder PrivatbibMothek. D. F. L.

„Der leuchtende Baum und andere Novellen"
von E. Preczana. erschienen im Verlag der Büchergilde Gutenberg,
Leipzig. In vorzüglicher Aussat'ung bietet sich dieses 14 Novellen
enthaltende Buch dem Leser an. Das geschmackvolle Aeussere
ist aber nur das würdige Gewand eines wertvollen, edlen Inhaltes.
Jede dieser 14 Novellen ist so reich, dass sich aus dem gleichen
Stoffe ein Buch schreiben Hesse. Alle, dem Alltagsleben entnommenen,

Gestalten sind so einfach und lebenswahr, dass uns ihr
Schicksal tief ergreift; man lebt, man weint und lacht mit ihnen.
Alle Regungen der mensch lachen Seele sind der Wirklichkeit
abgelauscht; Menschenliebe und Menschheiitsglaube eiiieben uns zu
frohem Zukunftshoffen. Eine bezwingende Gemütstiefe und eine
aus innerstem Herzen kommende handelnde Liebe erfüllt alle
diese von Leid und Weh gedrückten Gestalten, durch die uns so
recht zur Erkenntnis .gebracht wird, dass das Schicksal keine
höhere Macht, keine Fügung ist, die von oben kommt, sondern
dass alles Leid und alles Glück von uns Menschen geschaffen
wird. Das Buch wird eine wertvolle Sonnwendgabe sein.

Em. Brauchlin.

Nur langsam fanden wir uns in dem von Tabaksrauch
erfüllten Raum, in dem ein Licht müde flackerte, zurecht. An
langen groben Tischen sassen in erregtem Gespräche die
Neugierigen und harrten der Dinge, die da kommen sollten.
Es waren zumeist Landarbeiter, hagere Gestalten mit ge-
krümmtem Rücken und klobigen Händen, die von harter
Arbeit zeugten. Dazwischen saßen Eisenbahner mit ihren
Frauen, — Frauen, deren hohlwangige Gesichter und
schlaffe Körper eine erschütternde Sprache redeten von der
unablässigen schweren Arbeit und der Verwüstung, die sie
unter der irreführenden Phrase «Viel Kinder, viel Segen»
über sich ergehen lassen.

Schüchtern saßen sie da, sie, die am meisten der pfäf-
fischen Beeinflussung ausgesetzt waren. Fast alle von ihnen
hatten sich nur durch das Drängen ihres Mannes zum
Besuch dieses «gottlosen» Vortrages bestimmen lassen, wie mir
die Frau eines Eisenbahners wörtlich versicherte.

Plötzlich bricht das Gespräch ab und Krenn spricht. —
Seine Rede ist fließend. Künstliches Pathos ist ihm fremd.
Einfach und schlicht führt er uns in das kleinbürgerliche
Milieu, dessen Ideologie, die ihm seit frühester Jugend
eingetrichtert worden war, in ihm den für einen katholischen
Geistlichen nötigen Geisteszustand bewirkt hatte.

Sein Lebenslauf brachte ihn uns menschlich näher. Der
Krieg, in dem auf «höheren» Befehl die Menschen wie
rasende Raubtiere sich zerfleischten und die MordAverkzeuge
von der Kirche gesegnet Avurden, erschütterte seine
Ideologie. — Wo Avar Gott?

Wo blieb die Kirche, die da lehrte: Du sollst nicht
töten!?

Da kam die Nachkriegszeit mit ihrem grenzenlosen
Elend. Während das Volk hungerte, lebten die, die tätglich
den Mund vcl'l nehmen von der «göttlichen Askese», in allen
Freuden. «Die praktische Auswirkung meines Berufes ekelte
mich an, weil sie sich nicht ergab im Zusammenhang mit
der Lehre Christi.»

Rücksichtslos reißt er jene Fetzen der Beschönigung von
dem von Fäulnis zerfressenen Leib herunter.

«300 Schilling erhalten Avir monatlich vom Staat. Für
jede Messe, die wir lesen, 15 Schilling, die nur bei Zahlungsfähigkeit

gelesen Avird. Es ist selbstverständlich, daß man mit
dem bekannten HinaAreis: Die Seele deines Verwandten kann
noch im Fegfeuer sein, laß eine Messe lesen — in spekulativer

Absicht auf den Gläubigen eindringt.»
Das Fazit dieses «Geschäftes» ergab ein monatliches

Einkommen von 400—500 Schilling insgesamt. Hinzu kam
noch freies Wohnen, ferner die unzählbaren Gaben, die die
Frauen und Mädchen «HocliAvürden» ins Haus bringen in
Form von Fleisch, Gemüse, Eiern, Strümpfen. Haarschneiden
und andere Auslagen Avurden fast immer berechnet für einen
«Gotteslohn.»

Als charakteristisch für den guten Magen der
katholischen Kirche wies er darauf hin, daß das Verbot,
Gottesleugnern und Spöttern die kirchliche Beerdigung zu geAväh-

ren, nicht beachtet AAuirde, als es sich um den reichsten Bauer
der Umgebung handelte. Acht Geistliche sraben diesem
Gottesleugner das Geleit, Aveil sehr schAver dafür bezahlt Avurde.
«Das zerriß in mir die letzten Saiten», ges'and der ehemalige
Priester.

«Ich zog die Konsecmenz, Aveil ich mich verbunden fühlte
mit den Schichten des Volkes, denen man im Interesse einer
Handvoll Kapitalisten «Enthaltung auf Erden und dafür eine
Belohnung im Himmel» predigt und verspricht.

Meine gefühlsmäßige Einstellung, die den Gottesglauben
in mir erschütterte, wurde bekräftigt durch ein gründliches
wissenschaftliches Studium-, das mich zum Schlüsse führte:
«Es gibt keinen Gott».

Gott und das eAvige Leben, das ist die Phrase, mit der die
Arbeiterklasse in ihrem Aufstieg gehemmt Averden soll; das

ist jene Tür, die hindern soll, den Blick zu den Fleischtöpfen
der Reichen zu erheben.

Das um seine Freiheit ringende, schaffende Volk Avird
und muß die Ideologie eines Gottes^laubens abstreifen, um
eine hohle und korrupte Gesellschaftsordnung zu ersetzen
durch eine Ordnung, in der es A\eder Herrn noch Knechte
gibt.»


	Literatur

