
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 10

Artikel: Staatstum und Bürgertum [1. Teil]

Autor: Sternbach, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 75

vereinigt, enthalten würde; ihre Weltanschauung ist
kindisch, ihre Moral empörend1».

Voltaire schreibt über dieses Kapitel: «Es ist keine
Seite in dem sag. heiligen Buch, in der Bibel, die nicht Fehler
gegen Geographie, Chronologie, Naturgesetze, Geschichte,
gesunden Menschenverstand, Ehre, Rechtlichkeit und Moral
enthält. Die Bibel ist unglaubwürdig, es fehlt ihr fast jedes
unterstützende profangcschichtliche Zeugnis, sie trägt das
Siegel des Betruges auf ihrer Stirne und wimmelt von
Widersprüchen. Sie ist selbst religiös minderwertig, ist direkt
lächerlich in ihren Widersprüchen mit der modernen
Wissenschaft (schon damals zu Voltaires Zeiten, wie viel mehr
erst heute) und vor allem auch z. T. moralisch minderwertig».

Die Bibel Hess aus Nichts die Welt erschaffen, für die
Naturwissenschaft aber gilt das fundamentale Gesetz von
Stoff und Kraft.

Nun noch ein Zitat aus der sozialistischen Welt, Karl
Marx schreibt: «Die religiöse Welt ist nur der Reflex der
wirklichen Welt. Dieser religiöse Widerschein kann nur
verschwinden, wenn die Verhältnisse des täglichen Lebens
der Menschen vernünftige Beziehungen zu einander und
zur Natur produzieren, wobei der mystische Nebelschleier
vor dem Produkt frei gesellschafteter Menschen
verschwinden muss. Der Mensch, der in der Phantasie des
Himmels nur die Projektion seines eigenen Ichs nach aussen
gefunden hat, wird nicht mehr geneigt sein, sich mit dem
Himmel zu begnügen. Der Mensch macht die Religion, nicht
die Religion den Menschen, und zrwar ist sie das Selbstgefühl
desjenigen, der sich selber entweder noch nicht gefunden,
oder sich schon wieder verloren hat. Da daher die Religion,
an sich inhaltlos, nicht vom Himmel, sondern von der Erde
lebt, wird sie von selbst mit der Auflösung ihrer verkehrten
Realität erledigt sein. Will jemand vom Wesen der Religion

sprechen, d. h. von einer materiellen Grundlage dieses
Unwesens, so hat er dies weder im Wesen des Menschen,
noch in den Prädikaten Gottes zu suchen, sondern in der
von jeder Stufe der religiösen Entwicklung durchdrungenen
vorgefundenen natürlichen Welt. Die Religion ist nur die
illusorische Sonne, die sich um den Menschen bewegt,
solange der Mench selbst stillsteht und sich nicht um sich
selbst bewegt.»

Aus allen diesen Zitaten berühmter Männer ersehen
wir, mit welcher Macht für Wahrheit, Gerechtigkeit und
Bildung gekämpft wird. Und nun das Resultat? Die
Kirchen sind überfüllt, Aberglaube und Dummheit
triumphieren heute in allen Ländern und auf allen Gebieten
ärger, denn je. Wenn Literatur zu wirken vermöchte, wenn
sie Gehirne umbilden könnte und den Rhythmus des
Herzschlages gefüblsmässig bestimmen würde, so müsste es heute
weder Menschen geben, welche unterhalb des geistigen
Lebens wohnen, noch solche, welche in dünkelhafter
Selbstüberhebung vor vergangener, eisiger Unfruchtbarkeit
Andacht treiben. Könnten Bücher mit der ganzen Kraft
ihres Wesens die Welt erobern und umbilden, es gäbe nach
«LAssomoir» von Zola keine Trunkenbolde, nach «Nana»
keine Prostitution, nach «Germinal» keine Ausbeutung, nach
«Döbacle» keinen Krieg, nach «Lourdes» keinen Klerikalismus

mehr.
Doch trotz dieser Mißerfolge ist es Pflicht aller

denkenden und wahrhaften Menschen', den Mut nicht zu
verlieren und weiter zu arbeiten. Wir wollen und können nicht
glauben, daß die Vernunft nach dem Weltkrieg hoffnungslos
im Kampfe mit dem unheilbaren Wahnsinn der ganzen
zivilisierten Welt untergeht.

Der Mensch von heute, der verlangt, daß die Eisenbahn

in der Stunde 100 Kilometer, das Automobil 80
Kilometer, das Flugzeug bis 200 Kilometer zurücklege, schreitet
in seiner Erkenntniss ruhig schrittweise seine 4—5
Kilometer, aber er geht doch damit immer vorwärts. Ist dies

.nicht komisch, diese technische Ueberforderung und daneben
diese geistige Genügsamkeit?

Bei den Weltanschauungsfragen wird der alte Grundsatz

von neuem illustriert, daß die Natürlichkeit und die
Wahrheit ihre Wurzeln im Einfachen haben und daher auch
für die ganze Menschheit verständlich sein sollten, in dem

Sinne etwa, wie die ewig einfache Natur dem Blick des
Naturforschers sich präsentiert. Dabei ist aber die Frage
zu beantw orten: «Was ist Natur? Natur ist ein Wort, dessen
wir uns bedienen, um die unermessliche Menge der Wesen,
der verschiedenen Stoffe, der zahllosen Verbindungen, aller
Bewegungen, die wir wahrnehmen, zu bezeichnen. In der
Erkennung dieser Verhältnisse liegt im Prinzip die Grundlage

der natürlichen Weltanschauung. Und die
Naturgesetze sind nichts anderes, als die sich äußernden
Wirkungen der den Stoffen innewohnenden Eigenschaften.

Für die Lösung dieser W7eltanschauungsprobleme ist
also jede Mystik abzulehnen; einzig und allein gültig dafür
ist die Biologie. «Wenn auch heute noch vieles unerforscht
ist», sagt treffend Prof. Kämmerer, «so ist doch nichts
unerforschlich.»

Sfaatstum und Bürgertum.
Von Herrn ann Sternbach.

Die Meisten sprechen die Worte «Staat» und «Gemeinschaft»

in einem Zuge aus. Sie mögen wohl glauben, daß
sich die beiden Begriffe Avis auch die Wesenheiten, die sie
begreifen, A'ollständig decken, dasselbe seien. Das sind sie
aber nicht. Wiewohl der Staat von der Gemeinschaft ausgeht
und ihr sein Werden, Sein und Dasein verdankt, weicht sein
Wandel in Art und Wollen so Aveit von dem seiner Gebärerin
ab, daß man in diesem Falle mit Recht das Kind als Muttermörder

bezeichnen kann. Der historische Staat ist kein
natürlicher ZAveig an dem Baume der Menschheit. Er wurde
dem Stamm' künstlich aufgepfropft, um Hin zu verzehren.
Der historische Staat ist keinem ethischen Urtrieb entwachsen,

ist folglich auch nicht als Höhepunkt einer aus inneren
Kräften aufsteigenden EntAvicklungsreihe anzusehen. Er ist
nichts Aveniger als höchste Offenbarung der Vernunft. Er
ist ein Uebel, möglicherweise gar nicht der Uebel bestes. Er
ist der Ausdinck menschlicher Unzulänglichkeit. Denn wenn
alle Menschen vollkommen Avären, Avürde es keine Staaten
geben, Avürde man keiner bedürfen. Es gäbe dann keine
Vaterländer; wir wären allesamt «vaterlandslose Gesellen», aber
die ganze Welt wäre uns Heimat und alle Menschen wären
uns Brüder.

Den Staat hat das Tier im Menschen geschaffen.
Die Organisationen vorhistorischer Epochen Avaren auf

dem Massen- und standesfremden Prinzip der Brüderschaft,
Gemeinschaft und Genossenschaft aufgebaut. Sie kannten
weder politische noch soziale Unterschiede. Ihr Häuptling
war ihr Führer, nicht ihr Herrscher. Der Gedanke, aus der
Führerschaft einen einträglichen arbeitslosen Genuß in der
Folge für sich zu schließen, lag ihm fern, gleich wie der
Versuch, aus dem Grund der Führerschaft die Geführten zu
seinen persönlichen Diensten zu bewegen oder gar zu zwingen.

Er führt sie, ohne sich über sie zu erheben, erheben zu
wollen; er fühlt sich ihnen gleich und Aveiß sich ihnen
brüderlich verbunden. Seine Führerschaft ist ihm nichts anderes

als Seinesgleichen geleistete brüderliche Hilfe, keine von
einem höheren Wesen ihm, nur ihm zugedachte Gnade,
die ihn zu besonderen Ansprüchen irgendwie berechtigte.

Der erste Staat ist ein GeAvaltakt, ein Uebergriff der
Macht vor dem Recht. Der stärkere Verband überfällt den
schwächeren, plündert und beraubt dessen Angehörige, macht
sie sich untertänig und errichtet auf erobertem Gut und
Boden einen Staat als Quelle des Nutznießens für die siegreichen

Eroberer, die der Besiegten Arbeit, Mühe und Erwerb
als ihr Eigentum erachten und damit nach ihrem Belieben
und ausschließlich zu ihren Gunsten schalten und Avalten.

Der Sieger herrscht, der Besiegte ist Sklave. Der Herrscher
wächst an der Sklaverei der Untertanen. Der früher
Heimische Avird im neuen Staat, also auf seinem eigenen Boden,
vorerst zum Fremden herabgedrückt, zum Minderwertigen,
schlechter Gearteten. Es bedarf einer langen Zeit, bis in
dem so entstandenen Staat die ScheideAvände zwischen Sieger

und Besiegten fallen, «der Fremde» zum «Menschen»,
zum G'leicliAvertigen wird und die Unterschiede sich derart
verwischen, daß sie zu einem einheitlichen Wesen
verschmelzen. Hiebei merkt der Einzelne nicht, Avie gar so viel
er von seinem eigenen Wesen abgeben muß, damit jenes
größere Wesen Avachse und gedeihe. Je mehr des Eigenen



76 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

der Einzelne abgibt, um so fetter gedeiht jenes andere Wesen,

das sieh Staat nennt und im Grunde am besten gedeiht,
wenn die Einzelnen wesentlich zu sein aufhören. Der Staat
entsteht und wächst auf Kosten allzu vieler Einzelner. Und
Nietzsche hat gewiß nicht Unrecht, wenn er vom Staate
behauptet, er sei eine Einrichtung, in welcher der Selbstmord
Aller Leben heiße. Es erhellt daraus, wie gar so weit Staat
und Gemeinschaft von einander liegen oder vielmehr, wie
der Staat, ein Moloch, den Einzelnen und somit auch die
Summe der Einzelnen, die sich Gemeinschaft nennt,
verschlingt.

:

Manchen Staatstheoretiikern ist der Staat höchste
Offenbarung, der sichtbare Gott auf Erden, der Inhalt der Volksseele.

Ihnen sind Volk, Vaterland und Staat dasselbe. Im
Staat findet nach ihrer Ansicht die Seele des Volkes ihren
Ausdruck, was nichts anderes besagen will, als daß der König

der Einzigvernünftige, der von Gott Auserwählte sei und
seiner besonderen Huld und Gnade sich erfreue. Hat die
Seele des Volkes keinen König, in dem sie sich ausdrücken
könnte, so tut sie es in der «Regierung», der allein die
Geheimnisse aller Weisheit kund sind, jener Weisheit auch,
die sich zumutet, besser als du selbst zu wissen, was dir
frommt und förderlich ist. Diesen Theoretikern gilt der
Einzelne nichts, höchstens als ein Rädchen oder Zähnchen in
dem Staatsmechanismus, durch den allein er erst Seele
gewinnt. Sie kennen nicht die Ameise, nur den Ameisenhügel.
Daß der Mensch auch als Einzelner ab und zu selbständig
zu denken befähigt ist, mißachten sie.

Nach der zoologischen Staatstheorie ist der Staat ein
Tier, ein großes Tier, und wir Einzelnen sind Einzelzellen,
nur dazu da, den großen Organismus zu beleben und in
seinem Wachstum zu fördern. Individuell unselbständig,
verrichtet jede Zelle blindlings einen vom Organismus geforderten

und nur ihm bekömmlichen Dienst, wie ihn etwa ein
Nerv oder ein Blutstropfen im und für den Organismus
verrichtet. Ebensowenig wie Nerv oder Blutstropfen darf die
Einzelzelle Mensch auf eigenes Sein und eigenen Wandel
Anspruch erheben. Der Staat allein, und das heißt: die
Regierung allein gibt dieses großen Tieres Gehirn ab, welches
Zellen, Nerven, Muskeln und Gelenke leitet und ihnen
gebietet. Wenn der Einzelne denkt, er sei ein ganzer Mensch,
ein Organismus für sich, so räumt ihlm die zoologische Staatsidee

das Recht (oder vielmehr die Pflicht) des Blutstropfens,
der Zelle, des Muskels, im besten Falle das der Zehe ein.
Was darf eine «alleinstehende» Zehe wollen? Und was
vermag sie? Nach dieser Theorie ist physiologische Sklaverei
die einzig richtige Staatsverfassung. Aber auch diese
Theoretiker machen einen Rechenfehler. Sie beliehen nämlich
das zu übersehen, was ihnen zum Vergleich nicht paßt, und

Literatur.
Geschichte der deutschen Kunst

von H. und 0. Luckenbach.
Im Verla? von R. Oldenbourg. München und Berlin, ist

eine einbändige, 500 Seiten starke, mit 572 Abbildungen, 80 Tafeln
in Scbwaiizdriick vnd 6 farbigen Tafeln versehene Geschichte der
deutschen Kunst erschienen, die kraft ihrer knappen, leicht-
fasslichen Darstellungsart, der klaren Stoffgliederung und des
illustrativen Reichtums vorzüglich geeignet ist, kunstgeschichtliches

Wissen und Kunstverständnis ins Volk zu tragen. Der
Preis des Werkes in Ganzleinen stellt sich auf Mark 18.50 und
ist angesichts der guten und schönen Ausstattung und der
textlichen und bildlichen Stoffülle als sehr massig anzusehen.

Welch grosses Gebiet öffnet sich unsern Blicken! Wie
viele Jahrhunderte müssen wir durchwandern, bis wir an den
Anfang des Kunstschaffens kommen! Auf wie viele Arten äussert
sich das bewusst gewordene Empfinden für Schönheit! Es will
etwas heissen, diese vielgesteltete Welt in einem Werke so
zusammenzufassen, dass das Wesentliche als eine Einheit daraus
hervorgeht. Den Verfassern dieses Werkes ist es aber — um
ein Gesamturteil voraus zu geben — trefflich gelungen, aus dem
scheinbar zufälligen Nebeneinander und Nacheinander in der
Zeit eine einheitliche Entrwicklungsreihe zu kristallisieren. Wir
bekommen einen Ueberhlick über das innere Werden deutscher
Kunst im Laufe der Jahrhunderte; wir sehen eine Linie
aufsteigen, sich abbiegen und wieder aufsteigen: es ist der Spiegel
der Völkerpsyche, geoffenbart durch die grossen Werke der
Kunst.

Wertvoll ist dabei .die Gruppierung des gesamten Stoffes
in Architektur, Phstik und Malerei. Zwar ergeben .sich damit
drei verschiedene Entwicklungslinien. Allein der Entwicklungsgang

der einzelnen Kunstgattung tritt so viel klarer hervor, der

zwar daß der Mensch als Einzelwesen sich im großen Staatskörper

dennoch als Ganzes für sich weiß, daß ihm ein
Selbstbewußtsein eignet, wie man es der Zelle oder dem
Blutstropfen im Körperorganismus nicht nachsagen kann,
daß er sich als freies Wesen fühlt. Mag auch diese Freiheit
auf Selbsttäuschung beruhen, so ist doch schon das Vorhandensein

dieser sich vorgetäuschten Freiheit Tatsache genug,
in dem Menschen etwas anderes als Zelle, Blutstropfen oder
Nerv zu erkennen.

Die Theorien hinken. Der Mensch ist nicht das, als was
ihn der Staat, beziehungsweise die Regierung haben möchte.
Er ist mehr als Zehe und Zelle.

Der Staat, der aus Eroberung hervorgegangen ist, muß
für sich sorgen, muß auf der Hut sein, wenn er sich erhalten
will. Er betrachtet es also als seine Pflicht im Interesse der
herrschenden Gruppe, die ihn ausmacht, die Grenzen nach
außen zu schützen und eine gewisse Rechtsordnung nach
innen zu wahren. (Nur auf diese Weise können ihm die Ein^
künfte zufließen, an denen er schmarotzt.) Und weil er das
tut, lernt allmählich der Untertan ihn als eine vorteilhafte
Notwendigkeit ansehen, der sich unterzuordnen ihm Pflicht
wird. Er bekommt ein «Vaterland». Der Eroberer gibt es
ihm, der aus Selbstsucht, zwecks gründlicher Ausbeutung
Grenzen schafft, Ausland schafft, «Feinde» schafft. Was
außerhalb der Grenzen liegt — es mag eine Gruppe gleichen
Stammes, gleicher Sprache, nicht selten gleicher Volkheit sein
— ist Ausland. Ausland schafft Vaterland. Indem nun der
Staat seine Grenzen schützt und verteidigt, schützt und
verteidigt er auch seinen Untertanen, der ihm dafür dankbar
ist und ihm zuweilen mehr gibt als ihm gebührt. Das
regierte Volk räsonniert nicht, schaut nicht tief und weiß
nicht, daß es dem Staat bzw. den Herrschenden nicht so
sehr um des Volkes Wohl als um dessen Steuerfähigkeit zu
tun ist. Das tritt besonders kraß in jenen Staaten zutage,
die, ohne auf die Tragfähigkeit der Bürger zu achten, diese
mit Steuern so schwer belasten, daß sie darunter zusammenbrechen.

Dem Staatssäckel ist es einerlei, wovon er sich
füllt, und mag es auch der Ruin von Hunderttausenden sein.
Je mehr, je besser. Der Herrschende sieht es nicht gerne,
wenn ihm der Nachbar seine Steuerzahler wegkapert. Der
Nationalitätenstaat diene als Exempel. Der historische Staat
kennt zwei Klassen: die an Zahl geringe der arbeitslos
Genießenden und die unzählige der genußlos Arbeitenden (und
Steuern Zahlenden). Er ist uns indessen zu einer Notwendigkeit

geworden, die wir uns nicht mehr so leicht hinwegdenken
können, hinwegdenken Avollen. Die Staatskategorien

sind uns in Fleisch und Blut übergegangen; nichtsdestoweniger

sagt uns die Vernunft, daß der Staat —¦ ob wir auch seiner

nicht entraten können — ein Uebel sei, und zwar

desLeser verliert sich nicht bald dahin, bald dorthin, und schliesslich

vereinigen sich die verschiedenen Linien doch zu einem
Ganzen und gewähren dem Leser einen umfassenden
Gesamtüberblick.

Die Kunst ist Gestalt gewordener Mensohengeist und ist
Menschheitsgut; sie kümmert sich nicht um Grenzpfähle. So
haben sich auch die Verfasser, obwohl sie ihr Werk Geschichte der
deutschen Kunst nennen, nicht ängstlich an die Grenzen gehalten,

sondern sie zeigen auch die Einflüsse, die von aussen kamen,
die Zusammenhänge zwischen eiinheimischem und ausländischem
Kunstschaffen, und sie scheuen sich nicht, nichtdeutsche Künstler

an erster Stelle zu nennen, wo es deren Bedeutung
rechtfertigt. Gewiss hat jedes Volk seine Eigenart, die sich aus dem
Klima, der Bodenbeschaffenheit und manchen andern Faktoren
ergibt. Und diese Eigenart gibt sich auch in der Kunst zu
erkennen. In diesem Sinne hat man ein Recht, von nationaler
Kunst zu sprechen; aber man darf dabei den Zusammenhang
mit dem, was jenseits der Grenze besteht und geschieht, nicht
vergessen. In diesem weitherzigen Sinne fassen H. und O.
Lukkenbach den Begriff «deutsche» Kunst auf.

Die methodische Durchführung der kunstgeschichtlichen
Belehrungen verdient alles Lob. In langsamem Gange durch die
verschiedenen Epochen lernen wir an treffenden Beispielen das
Charakteristische jeder Zeit kennen und werten. Die Verfasser
geben klare, bestimmte Urteile, ohne pedantisch zu sein oder
ihre Meinung dem Leser aufzudrängen. Sie sind Führer, sie
machen auf das Wesentliche aufmerksam, sie geben den Schlüssel
zum Kunstverständnis: sie leiten den Leser zum rechten Schauen,-
aber auch dazu an, sich ein eigenes Urteil zu bilden. Besonders
suchen sie dem Leser klar zu machen, dass jede Kunst aus ihrer
Zeit und Vergangenheit heraus verstanden sein will und dass
man sich in die Gedanken- und Gefühlssphäre ihrer Zeit
versetzen muss, um sie verstehen zu können.

Auch die Persönlichkeit der Künstler lernen wir kennen. Um



Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 77

halb, weil er so wenig die persönliche Würde in dem
Einzelnen achtet und seltsamerweise diese Mißachtung häufig
mit seiner Sorge um das Wohl des Einzelnen begründen zu
können meint.

Wir sagen: der Staat ist eine Notwendigkeit geworden
— und fragen: «Was ist sein Sollen?» und: «Was ist sein
Tun?» und: «Wie stehen Staat und Staatsangehöriger
zueinander?»

Sache des Staates ist — so sagten wir vorhin — : Schutz
der Grenzen nach außen und Wahrung des Rechts nach
innen. In den ihm von reohtswegen zufallenden Wirkungskreis

gehören also: Wehnnacht, Polizei und Gericht. Diese
Funktionen genügen, sein Daseinsbericht zu begründen, sein
Dasein zu erhalten. Allein der Staat gibt sich damit nicht
zufrieden, sondern usurpiert (beansprucht) für sich noch Adele
andere Funktionen, die mit seiner eigentlichen Bestimmung
nichts zu tun haben, und mit diesem Augenblick wird er
ein, lastendes Uebel, dessen Regeln und Gebote den
Menschen von der Wiege bis zum Sarge begleiten, ihn zu
hemmen, ihn zu fesseln, der Würde und der persönlichen
Freiheit hohnzusprechen. Hiebei ist zu bemerken, daß diese
Gebote, gleichviel ob sie sozialer, religiöser oder ethischer
Natur sind, nur ad usum (zum Gebrauch) des Einzelnen, von
den Vielen, der Gemeinschaft geschaffen sind, aber von den
Einzelnen unter den Herrschenden nicht immer respektiert
werden müssen. Diese dürfen sich nach jeder Richtung hin
ausleben. Princeps (hier im weitesten Sinne des Wortes
gebraucht) legibus solutus. (Den Herrschenden bindet kein
Gesetz.) (Schluß folgt.)

Der Vergessenheit entrissen.
Am 19. September wurde in dem französischen Dorfe St.

Martin-du-Fr6ne ein Denkmal für den Humanisten Sebastian
Casteüio (1515—1563) eingeweiht. Damit wird ein Name und
ein Mann der Vergessenheit entrissen, der es wohl verdient,
daß seiner mit einigen wenigen Worten gedacht werde.
Besonders wir Freidenker dürfen nicht achtlos an ihm vorbeigehen.

Ich halte mich in der gedrängten Darstellung seines
Lebens vor allem an Mauthners Geschichte des Atheismus
im Abendlande.

Castellio war weder Held noch grosser geistiger Befreier.
1540 wurde er als Hausgenosse Calvins in Genf für dessen
Glauben gewonnen; im «Rom Calvins» versah er das Amt
eines Schulrektors. Aber bald erweckte er durch seine Ue-
bersetzungeni und ISchriften das tiefe Mißtrauen der
religiösen Führer Genfs. Er wagte es, selbständig zu denken
und mannhaft zu den Resultaten seines Denkens zu stehen.
Das zog ihm den glühenden Hass dieser protestantischen

ihre Werke zu verstehen, muss man auch etwas von ihren
Lebensumständen, ihrer Lebensan'schauung wissen, denn ein Kunstwerk

wind nicht nur von den Zeitumständen, sondern auch, und
zwar in hohem Masse, von der Persönlichkeit seines Schöpfers
bestimmt. Niemand schafft so sehr aus seinem innersten Wesen
heraus, als eben der Künstler, sei er nun Maler oder Bildhauer
oder Dichter oder Musiker. Die Verfasser haben sich beim
Biographischen an Künstlerpersönlichkeiten gehalten, die für das
deutsche Volkstum kennzeichnend sind. Hier weitere Kreise zu
berücksichtigen verbot ihnen der im Verhältnis zur Stoffülle
knappe Raum. Auch das Biograph'sehe ist harmonisch eingegliedert,

verliert sich nicht in nebensächliche Einzelheiten, sondern
gibt das Wesentliche, Bedeutungsvolle. Und so macht das Werk
in seiner Gesamtheit wie in seinen Teilen selber den Eindruck
eines Gemäldes, dem der Schöpfer durch zweckmässige Beschränkung

auf das Wesentliche ohne Vernachlässigung irgend einer
Einzelpartäe Grösse und Wirkungskraft verliehen hat,

Das Werk sei den Lesern der «Geistesfreiheit» zur Anschaffung,

besonders auch zu Gesehenkzweoken auf die bevorstehende
Wintersonnenwende hin, bestens empfohlen.

L. Brauchlin.

Die Aussichten des Christentums.
Soeben ist mir ein kleines Bündchen von 135 Seiten in die

Hände gefallen. Es kostet nur Fr. 5.— ist von Bernard Shaw, dem
berühmten und bekannten englischen Satyriker verfasst und
heisst: «Die Aussichten des Christentums» (Fischer-Verlag, Berlin

1925). Die Ueberseizung ist für die, welche es deutsch lesen
wollen, mustergültig. Der Inhalt is' in seinem Aufbau und seiner
Auswirkung geradezu überwältigend. Die Satyre .ist dezent,
wirkt aber gerade deshalb um so tiefer und nachhaltiger. Das
Büchlein ist ein herrlicher Genuss für denkende und prüfende
Menschen, aber eignet sich keineswegs für «unentwegte Anhänger I

Päpste zu, und wahrscheinlich wäre er, wie später Servet,
den unduldsamen Reformatoren Calvin und Beza zum Opfer
gefallen, wenn er sich nicht rechtzeitig nach Basel geflüchtet
hätte. Hier wurde er nach langen Jahren als Magister der
griechischen Sprache angestellt, lebte aber mit seinen 8
Kindern in bettelhafter Armut. Er sah sich genötigt, sich als
Taglöhner zu verdingen, er fischte eigenhändig das Treibholz

aus dem Rhein, um es für seinen und anderer Leute
Nutzen zu verwerten. Er ist hier in Basel in bitterster
Armut und Verlassenheit gestorben.

Was ihn am schärfsten mit seinen früheren Genfer
Religionsgenossen verfeindete, war sein Eintreten für Toleranz
in religiösen Fragen, sein Einsteben für volle Gewissensfreiheit,

sein Kampf gegen alle Glaubensverfolgung. Von
Basel aus tadelte er scharf die grausame Hinrichtung des
Servet durch die protestantische Inquisition. Er vertrat
damals schon den bereits zum Gemeingut gewordenen
Gedanken, daß auch die Religionen sich entwickeln und nicht
starre Gebilde seien. Jede gehässige Glaubensverfolgung
widerspricht dem innersten Wesen des Christentums: «Man
müsste Christum für einen Moloch oder ähnlichen Gott
halten, wenn er verlangte, daß ihm Menschen geopfert und
lebendig verbrannt werden müssten». Der stärkste und letzte
Grund für diese seine Friedensliebe war wahrscheinlich
ein tiefer Zweifel an der Möglichkeit, in religiösen Fragen
zu einer Gewissheit zu kommen.

Castellio war nicht Freidenker; daß er für seine Ideale
Armut und Verlassenheit auf sich nahm, und zwar für die
Ideale der Toleranz und Gewissensfreiheit, macht uns den
Mann sympathisch. Religiöse Duldung ist bereits eine Station

auf dem, Weg zur religiösen Indifferenz, sie wirkt
relativierend und aufweichend auf die hartherzige und unduldsame

Strenge der starren Dogmatik. Wir Freidenker legen
ihm als einem Wegbereiter zu Zielen, die auch wir noch nicht
überall erreicht haben, in Gedanken einen Kranz schlichten
Angedenkens an sein Denkmal. H.

F. C. Müller-Lyer.
Am 29. Oktober 1926 hat sich sein Todestag zum zehnten

Male gejährt.
Müller-Lyer war einer der besten Theoretiker unserer

Bewegun'g. — Von Beruf ursprünglich Arzt, hatte er gediegene

Kenntnisse in den Naturwissenschaften und, was
besonders wertvoll ist, die strenge naturwissenschaftliche Den.k-
schulung. Müller-iLyer ist aber nicht einseitiger Naturwissenschaf

ter geblieben; gerade die praktische Tätigkeit als
Arzt führte ihn weiter: zu den Problemen und der Entwicklung

der menschlichen Gesellschaft. Dias Studium der Kultur-

von Thron und Altar. Der Stil ist klassisch, und der Gedankenreichtum

in der Freiheit der Auffassung und in der logischen
Entfaltung der sog. christlichen Weltentwieklung bis in die
geheimsten Falten psychologischen Empfindens hinein ist bis jetzt
und, wird wohl auf Jahrzehnte hinaus kaum übertroffen werden
können- Wenn die chris'liohe Orthodoxie protestantischer und
katholischer Herkunft sich in ohnmächtiger Wut gegen diese
Publikation aufbäumte, so beweist dies nur, wie gefährlich ihnen
eine solche 'Geistasbat erscheint, Folterkammer und Feuertod
würden Bernard Shaw unnachsichtlich treffen und das Werk
würde von Henkershand verbrannt, wenn diese Vertreter eines
fa'schen und zu machtpolitischen Zwecken missbrauchten
Christentums noch die Macht dazu besitzen würden. Es geht diesen
Leuten ans Lebendige, wenn Shaw in der Einleitung schreibt:

«Wir haben immer das sonderbare Gefühl gehabt, dass der
ans Kreuz genagelte Ohristus es fertig gebracht hätte, die Welt
umzugestalten, wenn wir Menschen bessere Menschen gewesen
wären und seinen Plan einmal ernstlich ausprobiert hätten. Die
kapitalkräftige Welt aber ist seit der Kreuzigung dauernd anti-
christlich gewesen, die Priester waren keine Christen und niemals
wurde die Lehre Christi in politische und allgemein soziale Praxis

umgesetzt. Wo waren aber die Nachfolger, die dies getan
haben? Ich habe keine Sympathie für Vagabunden und Redner,
welche die Gesellschaft zu reformieren versuchen, indem sie die
Menschen ihrer regelmässigen produktiven Arbeit entziehen wollen,

um aus ihnen Redner und Vagabunden zu machen. Ich
betone ausdrücklich, dp.ss, wenn Jesus die praktischen Probleme,
die sich aus seiner kommunistischen Auffassung, aus dem
Anerkenntnis, Verbrechen räche- und straffes bewältigen zu müssen

und aus der Uebernahme göttlicher Verantwortlichkeit durch
die Menschheit, hätte ausarbeiten können, er der Welt einen
unermessliohen Segen gebi-acht hätte, weil diese seine spezifischen

Forderungen sich heute als vernünftig und ökonomisch ge-
sund erwiesen haben. Wie wäre es wohl gekommen, wenn er die


	Staatstum und Bürgertum [1. Teil]

